

یہ کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون، ملک مقیم ہیں  
مومنین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے ہیں۔

منجانب۔



سبیل سکینہ

یونٹ نمبر ۸ لطیف آباد حیدر آباد پاکستان



۷۸۶

۹۲-۱۱۰

یا صاحب الْوَمَانِ اور کشمیر



# لپک یا حسین

نذر عباس  
خصوصی تعاون: رضوان رضوان

## اسلامی کتب (اردو) DVD

ڈیجیٹل اسلامی لائبریری -

SABIL-E-SAKINA  
Unit#8,  
Latifabad Hyderabad  
Sindh, Pakistan.  
[www.sabeelesakina.page.tl](http://www.sabeelesakina.page.tl)  
[sabeelesakina@gmail.com](mailto:sabeelesakina@gmail.com)

Contact : [jabir.abbas@yahoo.com](mailto:jabir.abbas@yahoo.com)

<http://fb.com/ranajabirabbas>

NOT FOR COMMERCIAL USE

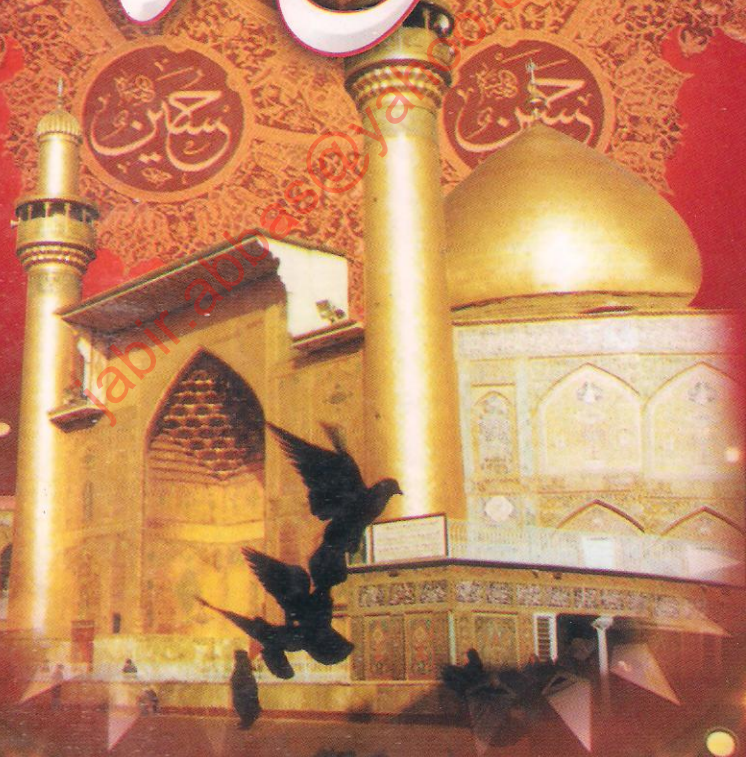
رَأَقْحَنَ الْأَعْيُنِ الْأَسْبَقَ الْأَنْوَافَ الْفَقَارَ

سَيِّدِنَا حَمْدَلَةُ عَلِيُّهِمْ

مَحْمَدٌ

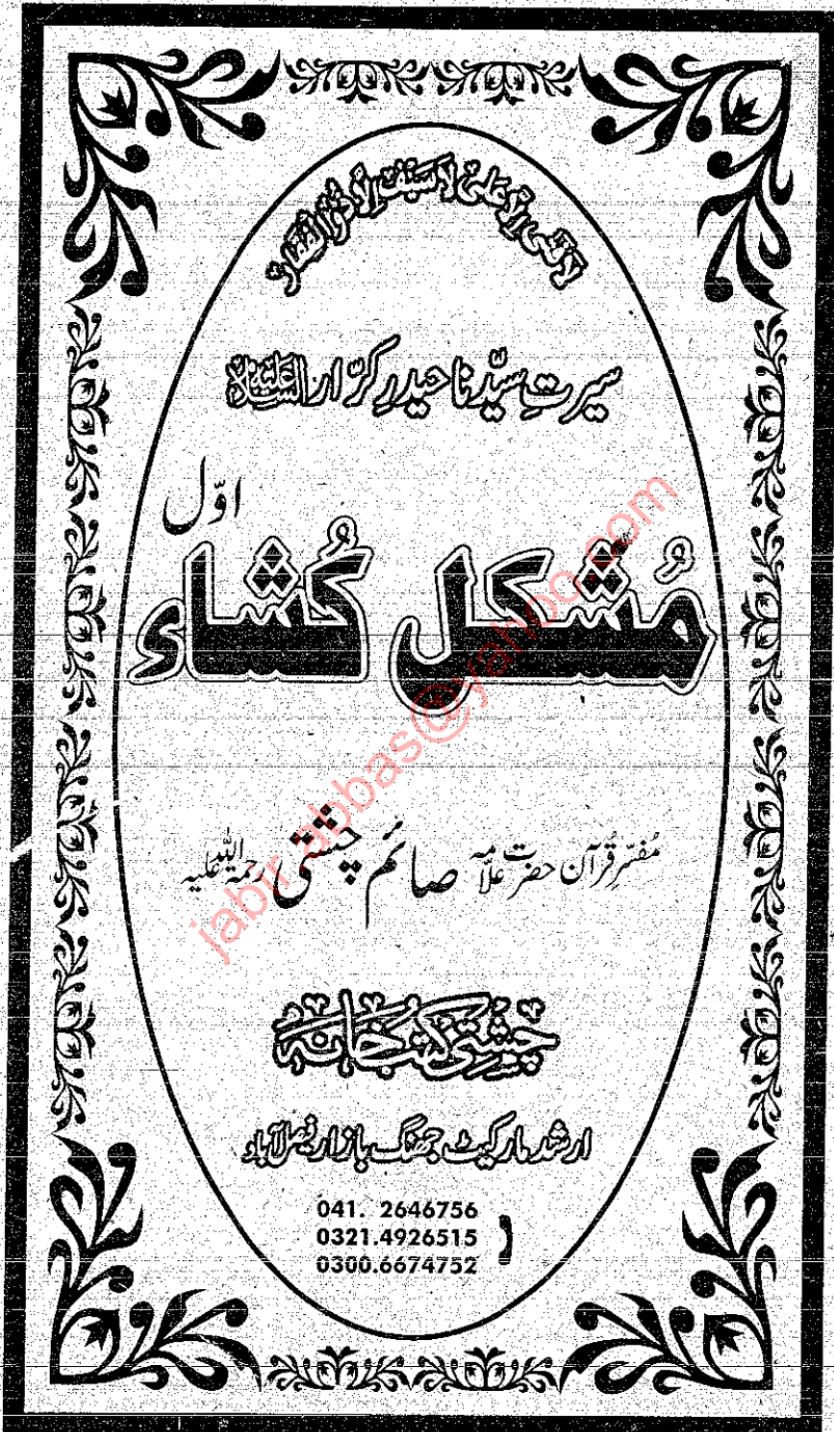
# مشکل کشا

جلد اول



چشتی کتھانہ  
فیصل آبداد

تفسیر قرآن حجت علام صاحب الحشمتی



## جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں

|                     |                |
|---------------------|----------------|
| مشکل کشا جلد اول    | نام کتاب       |
| سیرت حضرت علی       | موضوع          |
| علامہ صائم چشتی     | مصنف           |
| جمادی الاول ۱۴۰۰ھ   | پہلا ایڈیشن    |
| جنوری ۲۰۰۸ء         | چھپیوال ایڈیشن |
| محمد شفیق مجاہد     | طابع           |
| چشتی کپوزر ز        | کپوزنگ         |
| مکمل سیٹ = 800 روپے |                |

ملنے کا پتہ

شہیر براڈز اردو بازار لاہور



# مِنْتَهَا بِهِ

امیر امومنین، خلیفۃ المُسْلِمین، وصی و اخی رَسُولٌ، تاج سرِّ بتوں  
جناب حیدر کردار، تاجدارِ اہل اُتے، مُرتضیٰ، مشکل کشاء  
حیر خدا، سیدنا و مولانا و مرشدنا حضرت

## عَلَیْکَ

کرم اللہ وجہہ الکریم کے لامتناہی روحانی فیضان سے  
فیضیاب ہونے والے تمام محبّانِ حیدر کردار کے نام

گدائے پختن، سگور بار شیریز دان، ناجیز و پچدان

## صَاحَمْ چشتی

۱۲ اگست ۱۹۹۳ء، بھری

## عِشْقُ كَا مَصْدَرٌ هِيَ عَلَىٰ

قَاسِمٌ خَلَدٌ عَلَىٰ سَاقِي كُوْثَرٍ ہیں عَلَىٰ  
ہَادِیٰ وَ مَهْدِیٰ عَلَىٰ حَمَدِرٍ وَ صَنَدِرٍ ہیں عَلَىٰ  
حَمْرَضِیٰ ، شَمِیرٌ خُدُا ، فَاتِحٌ نَجَیِرٌ ہیں عَلَىٰ  
مَظَبِیرٌ نُورٌ خُدُا عَلَسِ بَیَّبِیرٌ ہیں عَلَىٰ  
عَرْشٍ كَا دَلٍ ہیں عَلَىٰ عَرْشٍ مُعْلَمَةٍ كِي قَطْمَمْ  
نُورٌ خَالِقٌ ہیں عَلَىٰ نُورٌ مِنَ اللَّهِ كِي قَطْمَمْ

وَوَوْنُوْنُ عَالَمٍ مِنْ دَرْخَشَانَ ہے وَلَاهِيْتَ أَنَّ كِي  
تَابَدَّلَ جَارِيٰ وَ سَارِيٰ ہے حَكْمَتَ أَنَّ كِي  
لَا شُبَهَ حَقٌّ كِي عِبَادَتَ ہے زِيَارَتَ أَنَّ كِي  
ہَانَ شَهَادَتَ کِي شَهَادَتَ ہے شَهَادَتَ أَنَّ كِي  
دَسْتَ قُدرَتَ ہیں عَلَىٰ زَوْرِ يَدِ اللَّهِ كِي قَطْمَمْ  
حُسْنٌ كَعَبَهٗ ہیں عَلَىٰ حُرْمَتٍ كَعَبَهٗ كِي قَطْمَمْ

مصطفیٰ چاند ہیں تو چاند کا ہالہ ہیں علی  
صحیح اسلام کے چہرے کا آجالا ہیں علی  
زینت فقر و غنا علی و بالا ہیں علی  
حسنِ فطرت کی کتابوں کا حوالہ ہیں علی

حیدر ایمان ہیں ایماں کی حرارت کی قسم

شرح قرآن ہیں قرآن کی عظمت کی قسم

مثلیٰ ہارون علی مثل مسیحا ہیں علی  
حاملِ فتح میں فیض کا درپیا ہیں علی  
علم کے شہر کا درحق کی تجلی ہیں علی  
کعبے میں پیدا ہوئے آپ بھی کعبہ میں علی

جانِ احمد ہیں علی جانِ رسالت کی قسم

شانِ احمد ہیں علی شانِ رسالت کی قسم

ایک تھے ایک ہیں اور ایک رہیں گے حیدر  
ایک ہے زہرا تو دو کیسے بنیں گے حیدر  
حقِ اُدھر ہو گا جدھر چہرہ کریں گے حیدر  
ہو گا قرآنِ اُدھر جس سو چلیں گے حیدر

عزّتِ دین ہیں علی دین کی عزّت کی قسم

حسنِ عرفان ہیں علی نورِ حقیقت کی قسم

غازہ رونے وفا عشق کا مصادر ہیں علی  
 مرکز نور علی حُسن کا محور ہیں علی  
 فقر کا گھر ہیں علی ہادی و رہبر ہیں علی  
 لوح محفوظ کا اک نقشِ منور ہیں علی  
 صدق و صدقیق علی صدق و صداقت کی قسم  
 ہیں علی ذوقِ نبی ذوقِ نبوت کی قسم  
 کانِ ایمان ہیں ایمان کا مرکز بھی علی  
 بحرِ عرفان ہیں عرفان کا مرکز بھی علی  
 کنجِ فیضان ہیں فیضان کا مرکز بھی علی  
 شریحِ ایقان ہیں ایقان کا مرکز بھی علی  
 میرے محبوب علی مجھ کو محبت کی قسم  
 حق کے مطلوب علی حقِ ایامت کی قسم  
 شاہِ مرداں ہیں علی قوتِ یزاداں ہیں علی  
 ماہِ تاباں ہیں علی مہر درخشاں ہیں علی  
 عزتِ آل عبا آن شہیداں ہیں علی  
 شاہِ شاہاں زماں زورِ غریبیاں ہیں علی  
 میرے ہیں مولا علی اُن کی ولایت کی قسم  
 اُن کا صائم ہوں گدا اُن کی سخاوت کی قسم

حَيْدَرِيْمَ قَلْنَدَرَمَ مُسْتَمَ

بَنْدَهَ مُرْتَضَىٰ عَلَىٰ هَسْتَمَ

سَرْگُر وَهُ بَهْ تَامَ رِنْدَامَ

كَهْ سَكَ كُوَّيْ شِيرَ بِزَدَامَ

حَضْرَتْ بُوْعَلَىٰ قَلْنَدَرَ



گَوَيْنَدَ غَالِيمَ بَهْنَائَهَ تَوْ يَا عَلَىٰ

حال ایں کہ مَنْ زِقَ شَانَهَ تَوْ قَاصِرَمَ



## شانِ مشکل کشائے

مُرضیٰ مجتبیٰ مولاٰ مشکل کشائے  
 بیکسوں کا سہارا ہے مولاٰ علیٰ  
 صاحبِ حلّ اتنی زوجِ خیر النساء  
 مُصطفیٰ کا دلارا ہے مولاٰ علیٰ

شوکت پختن راحتِ انجمن  
 بندہ ذوامن تاجدارِ زمان  
 حُسن سرو و سمن شاہ خیر شکن  
 معرفت کا ستارا ہے مولاٰ علیٰ

سرور اولیاء شاہ فقر و غما  
 مرکوٰ اتقیاء سحورِ اصفیاء  
 مظہرِ مُصطفیٰ ظل نورِ خدا  
 حوضِ کوثر کا دھارا ہے مولاٰ علیٰ

شادِ مردان علی شیرِ یزدان علی  
بلبِ علمِ نبی جانِ ایمان علی  
نورِ عرفان علی روحِ قرآن علی  
بحبوح غم کا کنارا ہے مولا علی

دل کو راحت ملی جان کو فرحت ملی  
پاؤ رحمت چلی مہکی دل کی کلی  
حلِ مشکل ہوئی ہر مصیبت ملی  
جب بھی صائم پکارا ہے مولا علی

## فہرست

|    |                               |    |
|----|-------------------------------|----|
| ۱۱ | جہارے بھی ہیں                 | ۶۵ |
| ۱۲ | مہرباں کیسے کیے               | ۵۱ |
| ۱۳ | طبقات ابن سعد                 | ۶۵ |
| ۱۴ | کیا ابوطالب مشرک ہے           | ۷۹ |
| ۱۵ | الاصابہ فی تمیز الصحابة       | ۷۲ |
| ۱۶ | پاکیزگی نب                    | ۷۶ |
| ۱۷ | نور کیسے منتقل ہوا؟           | ۸۲ |
| ۱۸ | ابوطالب اور کفالتِ مصطفیٰ     | ۸۶ |
| ۱۹ | شجرہ نور                      | ۸۵ |
| ۲۰ | ان عبارات میں کیا ہے؟         | ۵۸ |
| ۲۱ | والدین مشکل کشاء              | ۸۳ |
| ۲۲ | باب نسب نامہ                  | ۳۳ |
| ۲۳ | حرف آغاز                      | ۵۳ |
| ۲۴ | سیتارخ ہے؟                    | ۳۰ |
| ۲۵ | ابوطالب نبیں زیر بن عبدالمطلب | ۵۵ |
| ۲۶ | باب دوسرا دلیل                | ۵۶ |
| ۲۷ | کیا فرماتے ہیں؟               | ۵۳ |
| ۲۸ | عشق کا مصدر ہیں علی           | ۵  |
| ۲۹ | استساب                        | ۳  |
| ۳۰ | ابوطالب نے حضور کی کفالت      | ۳  |

|    |                             |                          |
|----|-----------------------------|--------------------------|
| ٦٩ | حیدر کراکی ولادہ            | سلسلۃ الذہب              |
| ٧٠ | حضرت علی کی والدہ مسلمان    | سیرت ابن حشام            |
| ٧١ | نہیں تھیں                   | روم الانف                |
| ٧٢ | الا صابہ کی پوری عبارت      | الوقای فی احوال المصطفیٰ |
| ٧٣ | یمجبت یہ نوازش              | انوار محمدیہ             |
| ٧٤ | الاستعیاب                   | شوادر النوت              |
| ٧٥ | طبقات ابن سعد               | مدارج العیوة             |
| ٧٦ | المستدرک                    | تفسیر ابن عباس           |
| ٧٧ | نور الابصار                 | تفسیر کبیر               |
| ٧٨ | سلسلۃ الذہب                 | تفسیر غرائب القرآن       |
| ٧٩ | اعفعۃ اللمعات شرح مکملۃ     | تفسیر حمل علی الجلالین   |
| ٨٠ | اسد الغابہ فی معرفۃ الصحابة | تفسیر صاوی               |
| ٨١ | ولادت باسعادت               | تفسیر جلال الدین         |
| ٨٢ | بی اعزازات                  | تفسیر کشف                |
| ٨٣ | پیدائش و طفو لیت            | معامل التزیل             |
| ٨٤ | باب                         | فسیر ابن کثیر            |
| ٨٥ | شرف کس کو ملا؟              | فسیر حازن                |
| ٨٦ | سوئے ادب                    | تفسیر فتح البیان         |

ولادت صیلی علیہ السلام ۱۱۳ امت کا وہ کمال جو ان بیاء کو نہیں ملا ۱۳۲

مثال دینا ۱۱۸ امتی پیغمبر سے اوپر جا سکتا ہے ۱۳۳

علی مثلی عسیٰ ۱۱۸ خیر القرنون قرنی سے بہتر لوگ ۱۳۳

مکالمہ موسیٰ و غزالی ۱۱۹ میں نے ولایت محمدی اور

غوث اعظم کا یہ فرمان ۱۲۲ ولایت ابراہیمی کو ملاد ریا ہے ۱۳۲

موسیٰ اور حضرت کاملہ ۱۲۳ دو سمندروں کو سمجھا کر دیا ۱۳۳

حضر غوث اعظم سے ۱۲۴ نسبت محبو بیت کا غلبہ ۱۳۵

اسم اعظم سکھتے ہیں ۱۲۵ کمالات نبوت کا حصہ ۱۳۵

غوث اعظم اور حضرت حضرت ۱۲۶ ولایت منع نہیں ۱۳۷

چیخ ۱۲۷ زینت رسالت بُدھانا ۱۳۷

موسیٰ کی آرزو ۱۲۸ بد فیض بخدوم کون ہے؟ ۱۳۷

عسیٰ جیسے کام غوث اعظم نے کیے ۱۲۸ با دشہ نو کروں کے محتاج ہیں ۱۳۸

قم باذن اللہ اور قم باذنی ۱۲۹ استفادہ باعث نقصان ہے ۱۳۹

یہ قابل ۱۲۹ معاندین بھی ہوتے ہیں ۱۳۹

ملائکہ کا رسول اور غوث اعظم ۱۳۰ حصول منزل کے لئے ۱۳۰

انبیاء کرام کے ہم مرتبہ ۱۳۱ انبیاء کو اُمّتی کے دیلے کی ضرورت ۱۳۰

صحابہ کرام جیسے کمالات ۱۳۲ معہم محل ہو گیا ۱۳۲

اولیاء پر صحابہ کو فضیلت نہیں ۱۳۲ حضور کو کمال حاصل ہوا ۱۳۲

|     |                               |     |                              |
|-----|-------------------------------|-----|------------------------------|
| ۱۴  | وہ اُمتی کون ہے؟              | ۱۲۲ | باب                          |
| ۱۷۳ | اکمالات انبیاء سے الخاق       | ۱۲۳ | انوار نام علی                |
| ۱۷۵ | نہب صوفیاء کرام               | ۱۲۳ | اسم علی علیہ السلام          |
| ۱۸۳ | پیاس نہیں بھے گی              | ۱۲۷ | علی نور نہیں ؟               |
| ۱۸۳ | انبیاء کی نبوت کا خاندان      | ۱۲۷ | کیا یہ حدیث وضی ہے؟          |
| ۱۹۳ | حضرت داؤ علی کا نام لیتے      | ۱۲۸ | نور کے مزید حوالے            |
| ۱۹۶ | اخخارہ ہزار عالم کلاہ علی میں | ۱۲۸ | مادہ پرستی کا یہ دور         |
| ۲۰۰ | مشال مصطفیٰ                   | ۱۲۹ | شوکافی کون ہے ؟              |
| ۲۰۳ | غور تو کریں                   | ۱۵۰ | اسم علی سراپا حسن و لطافت ہے |
| ۲۰۳ | بات دوڑھی جائے گی             | ۱۵۱ | ہر چیز میں علی               |
| ۲۱۱ | جانب منزل                     | ۱۵۲ | فارسی رباعی کا اردو مفہوم    |
| ۲۱۱ | علی مثل کعبہ                  | ۱۵۳ | علی علی ہے                   |
| ۲۱۲ | پہلے کیا دیکھا                | ۱۵۴ | بطور خاص عبان علی کیلئے      |
| ۲۱۳ | پہلا اور آخری حشیل            | ۱۵۵ | پنجابی قطعہ                  |
| ۲۱۳ | القبات حیدر کرار              | ۱۵۷ | چند مشاہیں                   |
| ۲۱۴ | شان حیدر بربان حیدر           | ۱۶۰ | خاص نکتہ                     |
| ۲۱۴ | اسم گرامی                     | ۱۶۹ | دوسرا مشال                   |
| ۲۱۵ | پنگھوڑے میں زور بیداللہی      | ۱۷۰ | تیسرا مشال                   |

|     |                                  |     |                      |
|-----|----------------------------------|-----|----------------------|
| ۲۳۳ | علی آغوش مصطفیٰ میں              | ۲۱۶ | حکمتیں ہی حکمتیں     |
| ۲۲۵ | علی کے دہن میں زبانِ نبی         | ۲۲۰ | دوسری حکمت           |
| ۲۲۵ | میرا بھائی میراناصر              | ۲۲۰ | تیسرا حکمت           |
| ۲۲۶ | علی کا دل پیں بہلاتے محمد        | ۲۲۱ | چوتھی حکمت           |
| ۲۲۷ | نیند کیسے آتی تھی؟               | ۲۲۵ | اب جمع کر لیں        |
| ۲۲۸ | سوال ابوطالب                     | ۲۲۶ | پانچویں حکمت         |
| ۲۲۸ | آیمان و حکمت کے خزانے            | ۲۲۶ | آخری ہندسہ چھٹی حکمت |
| ۲۲۹ | کیا یہ اعتراض ہو سکتا ہے؟        | ۲۲۸ | آخری نکتہ            |
| ۲۵۲ | حجت کی عظیم مثال                 | ۲۲۹ | علی کی عین           |
| ۲۳۳ | حضرت عباس کور رسول اللہ          | ۲۳۳ | علی کی لام           |
| ۲۵۳ | کارشاد                           | ۲۳۷ | علی کی "ی"           |
| ۲۵۵ | دوربار رسالت کا انعام            | ۲۳۷ | صین کی عزیزی و صاحت  |
| ۲۵۷ | علی حجر و شجر کی زبان سمجھتے ہیں | ۲۳۱ | درارج تصوف           |
| ۲۵۷ | ترشیع                            | ۲۳۱ | شریعت                |
| ۲۳۲ | باب                              | ۲۳۲ | طریقت                |
| ۲۳۲ | نماز علی علیہ السلام             | ۲۳۲ | حقیقت                |
| ۲۳۳ | پہلاموگن پہلانمازی               | ۲۳۳ | معرفت                |
| ۲۳۳ | حضرت علی ہی اولین مسلمان ہیں     | ۲۳۳ | اعتراف حقیقت         |

- خاص وجہ یہ ہے  
نہ حاومد شین کی تطیق  
تھی تطیق کیوں ؟
- ۳۲۱ فرمان اعلان ۲۷۳  
۳۲۵ علی انتظام دعوت کرو ۲۷۶
- باب ۲۷۸  
علی نے کب اسلام ظاہر کیا ۲۸۳  
طبقات ابن سعد ۲۸۵
- ۳۳۲ ظافت حیدر کرا  
۳۳۳ کون ہے جو خلیفہ بنے ؟  
۳۳۴ حضرت علی کیسے چھپ کر  
مکالمہ ابو طالب و ابو لہب میں  
نمایز پڑھتے تھے
- ۳۳۶ علی خلیفہ رسول کیسے ؟  
۳۳۷ تعبیر خیز  
پختہ مزید روایات
- ۳۳۸ سب روایات قبول ہیں  
۳۳۹ مگر ایسا کیوں ؟  
۳۴۰ یہ حدیث موضوع ہے  
۳۴۱ علی شیر خدا خلیفہ رسول ہیں  
کیا مساجد قتل گاہیں ہیں ؟  
۳۴۲ علی خلیفہ بلا فصل ہیں  
۳۴۳ خلافت اس کو کہتے ہیں  
۳۴۴ نماز علی کیلئے سورج کی واپسی  
دوسری بار سورج کا لوثنا  
۳۴۵ محبت کیوں واجب ہے ؟  
۳۴۶ کشتی نوح کیا ہے ؟  
۳۴۷ اہل بیت ہی کیوں ؟  
۳۴۸ اظہار اسلام اب ہوتا ہے

- ۳۹۵ ۳۷۱ نام علی کہاں کہاں  
امامت کہاں ہے ؟
- علی کو امام کیوں بنایا ۳۷۲ اسد اللہ آسمانی خطاب ہے  
حضرت کی علی سے مناسبت کلی ۳۷۳ نعرہ حیدری کی قوت
- ۳۹۷ حضرت مجدد الف ثانی کا اللہ کی تکوار
- ۳۹۹ عقیدہ بھی یہی ہے اب دیکھو
- ۴۰۰ ۳۷۶ امامت کبریٰ  
باب ۳۷۸
- طریقہ نقشبندیہ سب سے کیوں افضل ہے
- ۴۰۱ ۳۷۸ اعلان تبلیغ کے بعد علی کیوں افضل نہیں ؟ پھر ۴۰۲ حضور کے ذمہن کون تھے ؟
- ۴۰۳ تفضیل رفق نہیں ۳۸۱ حضرت جزہ کا قبول اسلام
- ۴۰۴ ۳۸۵ محمد شمع محفل بود غیر تبی کی نبی پر فضیلت
- ۴۰۵ ۳۸۵ اعلانیہ نماز کی ادائیگی علی خیر البریہ ہیں
- ۴۰۶ باب ۳۹۰ عمر فاروق کا اعلان اسلام
- ۴۰۷ معاراجِ مصطفیٰ اور شانِ مرتضیٰ کفارِ مکہ کا حملہ علی نے روکا
- ۴۰۸ خرقةِ مصطفیٰ برائے مرتضیٰ ۳۹۱ پھر آگ بھڑک اُٹھی
- ۴۰۸ شبِ محراج تھی آوازِ کس کی ۳۹۲ بھرپت جوشہ کا اعلان
- ۴۰۹ ۳۹۳ شاہ جوشہ کا قبول اسلام یہ اعزاز
- ۴۱۰ ۳۹۴ مشرکین مکہ کی کوشش عرش پر نام علی

|     |                          |                               |
|-----|--------------------------|-------------------------------|
| ۳۲۰ | شعبابی طالب              | ۳۱۲ ہب ہجرت                   |
| ۳۲۰ | حضرت ابوطالب کا پھرہ     | ۳۱۳ ہجرت حکمِ خدا             |
| ۳۲۲ | شعبابی طالب کا زمانہ     | ۳۱۴ کفار کے ارادے             |
| ۳۲۳ | رحمتِ الٰہی جوش میں      | ۳۱۶ حضور کو بروقت اطلاع       |
| ۳۲۴ | حضور نے بھارت دی         | ۳۱۶ علی کو حکم رسول           |
| ۳۲۵ | جناب سیدہ سے ملاقات      | ۳۱۸ پروانہ نجات               |
| ۳۲۶ | علی بستر رسول پر         | ۳۱۸ مصیبت میں رفاقت           |
| ۳۲۷ | شیر خدا کی رات کیے گذری  | ۳۱۹ اور.....ساپاٹھ گیا        |
| ۳۲۸ | علی کیلئے اعزازِ خداوندی | ۳۲۰ حضور کا اظہار غم          |
| ۳۲۹ | ضروری وضاحت              | ۳۲۱ پیامِ غم والم             |
| ۳۳۰ | ایں گل دیگر شکفت         | ۳۲۲ دعاۓ محمد برائے علی       |
| ۳۳۱ | غم نے اظہار محبت کر دیا  | ۳۲۲ زماۓ المست کی خدمت میں    |
| ۳۳۲ | حضور روتے رہتے           | ۳۲۳ غلیظِ امریٰ پر کا جواب دو |
| ۳۳۳ | مرشیہ وسلام              | ۳۲۳ المست کافر یفسہ           |
| ۳۳۴ | جناب اسد اللہ الغالب     | ۳۲۴ غالی مولفین کون ہیں؟      |
| ۳۳۵ | بحضور خدیجہ و ابوطالب    | ۳۲۶ طبقات ابن سعد             |
| ۳۳۶ | کشف المحبوب              | ۳۲۷ معارف العوت               |
| ۳۳۷ | بجزت حیدر کوار           | ۳۲۹                           |

باب

|     |                        |     |                              |
|-----|------------------------|-----|------------------------------|
| ٣٥٩ | مدارج النبوت           | ٣٥٠ | أسد الغابة                   |
| ٣٦٠ | مدى لا نكھ پہ بھاری ہے | ٣٥٠ | احیا العلوم غرائی            |
| ٣٦١ | مواہب اللدنیہ          | ٣٥١ | الوقا، روض الانف             |
| ٣٦٢ | زرقانی علی المواہب     | ٣٥٢ | ہجرت متتضوی                  |
| ٣٦٣ | جرح                    | ٣٥٣ | ایانتوں کی واپسی             |
|     | اس جرح کا مطلب         | ٣٥٣ | کیا الہمیت حضرت علیؑ کے      |
| ٣٦٤ | تفسیر خازن             | ٣٥٤ | ساتھ آئے تھے                 |
| ٣٦٥ | تفسیر درمنثور          | ٣٥٥ | طبقات ابن سعد                |
| ٣٦٦ | تفسیر معالم انتزیل     | ٣٥٥ | أسد الغابہ فی معارفۃ الصحابۃ |
| ٣٦٧ | تفسیر کشاف             | ٣٥٥ | حضرت علیؑ کا سفر ہجرت        |
| ٣٦٨ | تفسیر ابن کثیر         | ٣٥٦ | روایات کا تقاد               |
| ٣٦٩ | تفسیر ابن جریر         | ٣٥٦ | لعل رسول ﷺ سے شفاء           |
| ٣٧٠ | تفسیر روح المعانی      | ٣٥٧ | ناقة مصطفیٰ کا سوار آگیا     |
| ٣٧١ | احکام القرآن القرطبی   | ٣٥٧ | اوٹی انٹھیٹھی                |
| ٣٧٢ | البداية والنهاية       | ٣٥٧ | پاپیادہ، ہی آئے تھے          |
| ٣٧٣ | سیرت ابن ہشام          | ٣٥٨ | سفر کی صعوبتیں               |
| ٣٧٤ | سیرت حلیہ              | ٣٥٨ | سیرت ابن ہشام                |
| ٣٧٥ | المسیر رک المکم        | ٣٥٩ | النوار محمدیہ                |

|     |             |                              |                         |                              |
|-----|-------------|------------------------------|-------------------------|------------------------------|
| ٥١٣ | بیان خاص ہے | یہ بزم نکاح                  | تعارض ختم کرنا چاہا مگر | بات پھر وہی ہے               |
| ٥١٤ | مدنی زندگی  | الاصابہ فی تمیز الصحابة      | حدائق اہل بیت کی رہائی  | مدفنی زندگی                  |
| ٥١٥ | بیان خاص ہے | بدر سجائے                    | اللہ نے بدر سجائے       | بدر سجائے                    |
| ٥١٦ | بیان خاص ہے | الصوات عن الحجر              | الصوات عن الحجر         | بیان خاص ہے                  |
| ٥١٧ | بیان خاص ہے | الحرقة                       | الصوات عن الحجر         | بیان خاص ہے                  |
| ٥١٨ | بیان خاص ہے | ایمن حجر کی                  | ٣٨٦                     | تزویج مقدس                   |
| ٥١٩ | بیان خاص ہے | البيان والتعین               | ٣٨٣                     | حضرت علی اور سیدہ            |
| ٥٢٠ | بیان خاص ہے | فاطمہ کا نکاح مبارک          | ٣٨٧                     | فاطمہ کا نکاح مبارک          |
| ٥٢١ | بیان خاص ہے | ہر درخواست مستدرد            | ٣٨٨                     | ہر درخواست مستدرد            |
| ٥٢٢ | بیان خاص ہے | مسجد بنوی میں شورے           | ٣٨٩                     | مسجد بنوی میں شورے           |
| ٥٢٣ | بیان خاص ہے | یہ کسی شادی ہے               | ٣٩١                     | حضرت علی سے ملاقات           |
| ٥٢٤ | بیان خاص ہے | اہل سے پختہ ہوئے             | ٣٩٢                     | علی بارگاہ رسول میں          |
| ٥٢٥ | بیان خاص ہے | معارج کے علاوہ               | ٤٠٢                     | حضرت علی کا عقر              |
| ٥٢٦ | بیان خاص ہے | حیدر کرار کا نکاح آسمانوں پر | ٤٠٥                     | حیدر کرار کا نکاح آسمانوں پر |
| ٥٢٧ | بیان خاص ہے | تیسم امر وہی کا              | ٤٠٦                     | تیسم امر وہی کا              |
| ٥٢٨ | بیان خاص ہے | خان عقیدت                    | ٤١٠                     | حضرت علی کی تشریف آوری       |
| ٥٢٩ | بیان خاص ہے | لہے نچاہوں کے گئے            | ٤١٢                     | عثمان غنی کا اظہار محبت      |
| ٥٣٠ | بیان خاص ہے | حضور خوش ہو گئے              | ٤١٣                     | جیزرا کا سامان               |
| ٥٣١ | بیان خاص ہے | یہ بزم نکاح خاص ہے           | ٤١٤                     | ایجاد و قبول                 |

- صحابہ کو پیغام رسول ۵۳۶ فرشتوں کی آمد  
علیٰ کے لئے حکم رسول ۵۳۸ سواری جناب کی
- جریل پیغام خدالائے ۵۳۹ حیدر کراہ سہرا
- خطبہ نکاح ۵۴۱ والدہ مریم کی دعا
- نکاح اور مہر ۵۴۲ حضور کی دعا
- بزم نکاح کا منظر ۵۴۵ حضور کی تشریف آوری
- شمع مصطفیٰ شہستان سر تھی میں ۵۴۸ حضور نے دم فرمایا
- حضرت علی کا جواب ۵۴۷ سیدہ کے راز و نیاز
- ازواج رسول بارگاہ رسول میں ۵۴۹ فقر بیاعث اختار ہے
- حضرت خدجمیہ الکبریٰ کی یاد ۵۵۰ اللہ نے دو مردوں کو پسند فرمایا ۵۴۷
- حضور کا جواب ۵۵۱ وضاحت
- دعوت ولیمہ ۵۵۲ گلشن حیدر کے پھول کلیاں ۵۷۷
- زیورات زہرا ۵۵۳ ریاض بتول کا پھول
- امہات المؤمنین کی سرت ۵۵۶ نور کے تین سمندر ۵۷۸
- حضرت عائشہ الصدیقہ ۵۸۰ ولادت حسن نماز زہرا
- کے اشعار ۵۵۷ امام حسن کا خطبہ
- حضرت خصہ کے اشعار ۵۵۸ جی بیبل گیا ۵۸۲
- یہ تہذیت نامے ۵۶۰ دوسرا پھول

- |     |                           |     |                       |
|-----|---------------------------|-----|-----------------------|
| ۶۰۶ | منافقین کی بات نہیں       | ۵۸۸ | علیٰ و قاطمہ          |
| ۶۰۶ | شیطانی و سوسہ ہے          | ۵۸۹ | دریا اور موتی         |
| ۶۰۶ | بہرنبوت اور بہرفوت        | ۵۸۹ | نہجۃ انزہرا           |
| ۶۰۸ | حقیقت یہ ہے               | ۵۹۱ | باب                   |
| ۶۰۹ | ناظم تردید حقیقت          | ۵۹۲ | قوت پروار دگار        |
| ۶۱۰ | مقام مولاۓ کائنات         | ۵۹۳ | پیش منظر              |
| ۶۱۰ | دعائے رسول کا اثر         | ۵۹۵ | ناظم تردید حقیقت      |
| ۵۱۳ | علمبردار مصطفیٰ           | ۵۹۶ | تجب کیا ہے            |
| ۶۱۳ | ارشاد مولا علیٰ           | ۵۹۷ | یہ آگ نہیں مجھے گی    |
| ۶۱۶ | باب                       | ۵۹۸ | حصول جنت کامدار       |
| ۶۱۷ | غزوہ بدرا                 | ۵۹۹ | محبت کیا چاہتی ہے     |
| ۶۲۰ | صحابہ کرام کا جذبہ        | ۶۰۰ | شیطان کے قبضہ میں     |
| ۶۲۱ | علیٰ نبی کے ساتھ ہے       | ۶۰۱ | علیٰ کی انفرادیت      |
| ۶۲۱ | سفر و میلہ ظفر            | ۶۰۲ | وہ کتنے خوش نصیب تھے  |
| ۶۲۲ | میدان بدرا کا واقعہ       | ۶۰۳ | وہ مبغوضانِ علیٰ نہیں |
| ۶۲۳ | دربار مصطفیٰ کی عطا میں   | ۶۰۴ | خوش نصیب آنکھیں       |
| ۶۲۳ | حضرت عائشہؓ کی چادر پر چم | ۶۰۴ | .                     |

|     |                               |                           |
|-----|-------------------------------|---------------------------|
| ۶۲۸ | منافقین کی سازباز             | کفر کا پہلا بلاوہ         |
| ۶۲۷ | علیٰ تواریخیں طلب کرتے ہیں    | جنگ کا حسبِ آغاز          |
| ۶۲۶ | پرچم بردار                    | قوتِ حیدری                |
| ۶۲۵ | آغازِ جنگ اور زورِ حیدری      | دادشجاعت اور              |
| ۶۲۴ | تعیٰ علیٰ کا پہلا شکار        | زیارتِ مصطفیٰ             |
| ۶۲۳ | ظلہ کا بھائی قتل ہوتا ہے      | تعیٰ جو ہردار             |
| ۶۲۲ | تیسرا بھائی بھی قتل ہو گیا    | ذوالفقارِ حیدری           |
| ۶۲۱ | ذوالفقارِ حیدری کا دوسرا شکار | علیٰ کے ساتھ مدد و دوی    |
| ۶۲۰ | گھسان کی لڑائی                | ایک اور اعزاز             |
| ۶۱۹ | مولائے کائنات کا استفسار      | کفار کے پاؤں اکھر گئے     |
| ۶۱۸ | ایک اور شکار                  | باب                       |
| ۶۱۷ | تعارف علیٰ بزبان علیٰ         | غزوہِ احد اور حیدر کرا    |
| ۶۱۶ | درہ والوں کی غلطی             | جنگِ أحد                  |
| ۶۱۵ | پانسہ پلٹ گیا                 | کھویا بھی اور پایا بھی    |
| ۶۱۴ | مگر علیٰ بھی خ                | درہ کی حفاظت کی ہدایت     |
| ۶۱۳ | جلال رسالت                    | قیمتِ ادا کرنا پڑی        |
| ۶۱۲ | کفار کا حملہ                  | مقابلہ کی تیاری           |
| ۶۱۱ | لقتی الاعلیٰ                  | بدر کا بدله لینے کی تیاری |

|     |                             |     |                          |
|-----|-----------------------------|-----|--------------------------|
| ۶۸۸ | بَابِ                       | ۶۶۸ | یہ واقعہ وضعی ہے         |
| ۶۸۹ | غزوہ بنی نضیر اور حیدر کرار | ۶۶۹ | احتراز کیوں کیا گیا      |
| ۷۰۰ | غزوہ بنی نضیر کا پس منظر    | ۶۸۹ | میں شہید ہو جاؤں         |
| ۶۹۱ | الطبقات ابن سعد             | ۶۷۱ | جانبازوں کی شہادت        |
| ۶۹۲ | انتخاب حیدر کرار            | ۶۷۲ | سرکار زخمی ہو گئے        |
| ۶۹۳ | حکمت کیا تھی؟               | ۶۷۳ | فضیلست علی               |
| ۶۹۵ | اعتباه                      | ۶۷۵ | اپنی اپنی رائے           |
| ۶۹۶ | وہ دن کے بعد                | ۶۷۶ | لائفی الاعلیٰ حدیث نہیں  |
| ۶۹۷ | توار                        | ۶۷۷ | کیا یہ خاص واقعہ نہیں    |
| ۶۹۹ | پہ سالار و پرچم بردار       | ۶۷۹ | نصرت رسول کی اہمیت       |
| ۷۰۰ | غور کاغر در کس نے توڑا؟     | ۶۷۹ | مقصود برادری کا طریقہ    |
| ۷۰۱ | تمہارے کام کو گئے ہوں گے    | ۶۸۰ | جب میں محافظ علی         |
| ۷۰۲ | باقی بھی گئے                | ۶۸۱ | صاحب روضۃ الاحباب کا قول |
| ۷۰۳ | واقہ کے حوالہ جات           | ۶۸۱ | علامہ ذہبی کا قول        |
| ۷۰۸ | بَابِ                       | ۶۸۲ | محمد دہلوی کا اپنا فرمان |
| ۷۰۹ | غزوہ احزاب اور حیدر کرار    | ۶۸۵ | خون کے آنسو              |
| ۷۱۰ | کفار کی آخری ضرب            | ۶۸۵ | شہزادی مصطفیٰ کی حالت    |
| ۷۱۱ | کفار کی آخری کوشش           | ۶۸۶ | سیدہ کا جہاد میں حصہ     |

- پہنچ سالارِ اعظم      ۷۲۱      دربارِ مصطفیٰ سے چوتھا اعزاز
- پھر پاش پاش ہو گیا      ۷۲۲      خارج کا اعتراض
- علیٰ کا پہلا شکار      ۷۵۰      انعام یافتہ کی گواہی
- عفریت میدان جنگ میں      ۷۱۳      ابن عبد ود کی ہلاکت کے بعد
- شیر خدا عفریت کے سامنے      ۷۱۶      باب
- پورا ایمان پورا کفر      ۷۱۹      غزوہ بنی قریظہ اور حیدر کرار
- ابن عبد ود کا تفاخر      ۷۵۷      پس منظر
- دوسری عفریت جہنم میں      ۷۲۸      حضور کہاں تھے؟
- اللہ کی طرف سے علیٰ کو تمغہ      ۷۳۰      بلال نے اعلان کیا
- یہ حدیث      ۷۶۱      حضرت علیٰ کی روائی
- اہل باطن و اہل طواہر کا فرق      ۷۳۲      یہودی کا اپنے گئے
- دوسری تمغہ      ۷۶۵      غیرتِ ہاشمی
- امن مسعود کا قول      ۷۳۳      حضرت، خدمت سرکار میں
- سب سے الگ اعزازات      ۷۳۵      یہودیوں کا محاصروہ
- اعزاز نمبرا      ۷۷۰      ۷۳۹      یہودیوں کی گرفتاری
- چند منطقی دلائل      ۷۷۳      ۷۳۰      یہودیوں کی موت
- دربارِ مصطفیٰ سے دوسری اعزاز      ۷۳۳      شیطان بد کردار زیذ والفقار
- دربارِ مصطفیٰ سے تیسرا اعزاز      ۷۳۶      مقتولوں کی تعداد

- فڈ کیسے فتح ہوا ؟ ۷۷۸      باب ۷۹۹
- باب ۷۸۲      غزوہ خیبر اور حیدر کرار  
غزوہ حدیبیہ اور حیدر کرار خیبر کہاں ہے ۸۰۰
- پس منظر ۷۸۳      غزوہ خیبر کا پس منظر ۸۰۱
- روانگی بسوئے کم مظہر ۷۸۳      حاصرہ ۸۰۲
- سفیر کون بنے ؟ ۷۸۲      مقابلہ ۸۰۳
- بیعت رضوان ۷۸۲      جب یاد تیری آئی ۸۰۵
- علی گرد نیں اڑانے ۷۸۲      پیاعر از علی کیلئے تھا ۸۰۷
- والا ہے ۷۸۵      صحابہ کی خواہش ۸۰۸
- صلح نامہ کی ابتداء ۷۸۷      علی گرمی سردی سے محفوظ ۸۱۱
- علی لکھو ۷۹۰      حضرت سعد کے انداز ۸۱۵
- حضور کو رسول اللہ نہ ۷۹۱      حق بحق دار رسد ۸۱۶
- الا ادب فوق الامر ۷۹۳      حضرت علی کی تیاری ۸۱۷
- کس نے بدلا ۷۹۳      حضور کی علی کیلئے ہدایات ۸۱۹
- علی کو امیر المؤمنین نہ مانا ۷۹۳      کیا علی نہیں جانتے تھے ۸۲۰
- پیشگوئی ۷۹۳      حارث مولا علی کے رو برو ۸۲۳
- آپ نے سچ فرمایا ۷۹۶      مرحب کی آمد ۸۲۵
- یہ واقعہ ۷۹۷      مرحب مولا علی کے رو برو ۸۲۸

|     |                       |                                 |
|-----|-----------------------|---------------------------------|
| ۸۷۰ | مقام علی کا تعین      | مرحب کا خاتمه                   |
| ۸۷۳ | باب                   | حیدر و عنتر                     |
| ۸۷۸ | غزوہ ضین اور حیدر کار | قوتِ حیدری و یا سرخیبری         |
| ۸۷۹ | غزوہ حشین کا پس منظر  | صحیح یا غیر صحیح                |
| ۸۷۵ | کثرت پر ناز غلط ہے    | دروازہ علی کے ہاتھ میں          |
| ۸۷۶ | ہولناک حالات          | تعریفِ مرضی بربانِ مصطفیٰ       |
| ۸۷۷ | یہ پروانے             | باب                             |
| ۸۷۸ | کون فرار نہ ہوا؟      | جنگِ رصل اور حیدر کار           |
| ۸۸۰ | طبقات ابن سعد         | شرپندوں کی سرکوبی               |
| ۸۸۲ | فتح کیسے ہوئی؟        | ابو بکر صدیق کا حملہ اور ناکامی |
| ۸۸۷ | ضربِ حیدری            | فاروقِ اعظم کا حملہ اور ناکامی  |
| ۸۸۷ | ابو حزول جہنم میں     | عمرو بن العاص کی آرزو اور نکست  |
| ۸۸۹ | بات میں بات           | علی ہی فاتح قرار پائے           |
| ۸۹۲ | برست مقصد             | فراستِ حیدر کرار                |
| ۸۹۵ | باب                   | عمرو بن العاص کا مشورہ          |
| ۸۹۶ | دشمنوں کا خاتمه       | غزوہ طائف اور حیدر کار          |
| ۸۹۶ | حیدر کرا کا استقبال   | حیدر کرا کا استقبال             |
| ۸۹۹ | بشارت در بشارت        | علی سب بتکدے جا کر مٹا دو گے    |

|                               |                                                |                                |     |     |                        |
|-------------------------------|------------------------------------------------|--------------------------------|-----|-----|------------------------|
| بت شکن                        | بتوں کا پچاری جہنم میں                         | علی اور قرآن                   | 898 | 923 | قرآن و علی سے محبت کرو |
| خدانے کی ہے سرگوشی علی سے     | مُنْكِرِينَ كَيْ عَجِيبٌ مَطْقَ                | علی بسم اللہ کی بآ کا نقطہ ہیں | 902 | 926 | 902                    |
| مُصلَّكَتٍ يَحْمِي            | تَفْسِيرُ رُوحِ الْبَيَانِ                     | بسم اللہ کی بآ                 | 905 | 927 | 927                    |
| تَقْسِيمٌ غَيْرِ مُتَّسِعٍ    | نَقْطَهُ مِنْ مَزِيدٍ نَكْتَهَ                 | نَقْطَهُ مِنْ مَزِيدٍ نَكْتَهَ | 909 | 928 | 928                    |
| طَائِفَ سے واپسی              | إِسْرَارٌ قُرْآنٌ أَوْ بِسْمِ اللَّهِ          | بآ بسم اللہ پر                 | 909 | 929 | 929                    |
| آؤ سودا کر لیں                | بَا بِسْمِ اللَّهِ پَدِر                       | بآ بِسْمِ اللَّهِ پَدِر        | 911 | 930 | 930                    |
| وضاحت پھر ہو گی               | إِذْنٌ عَبَاسٌ كَا اعْتَرَافٍ                  | بآ بِسْمِ اللَّهِ پَدِر        | 912 | 932 | 932                    |
| طَائِفَ کیسے فتح ہوا ؟        | نَافِعٌ كَلامٌ                                 | بآ بِسْمِ اللَّهِ پَدِر        | 913 | 933 | 933                    |
| علی جانِ مصطفیٰ ہیں           | سَاتٌ سَمْنَدَرٌ مِنْ أَيْكَ قَطْرَهِ          | بآ بِسْمِ اللَّهِ پَدِر        | 915 | 938 | 938                    |
| باب                           | عِلْمٌ عَلِيٌّ كَمَعْرُوفٍ                     | بآ بِسْمِ اللَّهِ پَدِر        | 918 | 939 | 939                    |
| قرآن اور علی                  | عَلِيٌّ بِنِي كَلِيَّنَ اِيَّيَ هِيَنْ جِيَّسِ | بآ بِسْمِ اللَّهِ پَدِر        | 919 | 940 | 940                    |
| علی اور قرآن                  | نَبِيٌّ خَدَاءِ كَلَعَ                         | بآ بِسْمِ اللَّهِ پَدِر        | 921 | 941 | 941                    |
| ہمیں حیرت ہے                  | قُرْآنٌ يَاطِقَ كَيْسَ ؟                       | بآ بِسْمِ اللَّهِ پَدِر        | 922 | 942 | 942                    |
| فرامینِ مصطفیٰ کو تسلیم کرو   | عَلِيٌّ قُرْآنٌ كَسَاطِھِ                      | بآ بِسْمِ اللَّهِ پَدِر        | 923 | 943 | 943                    |
| علی صراطِ مستقیم کی تفسیر میں | پُبِلَا سُوَالٌ يَيْهِ                         | بآ بِسْمِ اللَّهِ پَدِر        | 922 | 944 | 944                    |
| بجھتے رہو گے                  | دُوْسِرِي صُورَتٍ                              | بآ بِسْمِ اللَّهِ پَدِر        | 923 | 945 | 945                    |

|     |                            |     |                            |
|-----|----------------------------|-----|----------------------------|
| 970 | صحیفہ کہاں سے آیا ؟        | 977 | حق امانت ادا کیا           |
| 971 | ہم جانتے ہیں               | 978 | علی کا سینہ علم کا خزینہ   |
| 975 | علوم و اسرار کا خزینہ      | 978 | اسرار غیبیہ کا علم         |
| 975 | سب سے زیادہ علم کیسے       | 979 | قرآن میں سب علوم           |
| 976 | کیسے بھول سکتے تھے         | 950 | لوح حفظ اور قرآن مجید      |
| 979 | ایک سوال                   | 950 | سرکار دو عالم کا علم       |
| 982 | مزید حوالے                 | 951 | علی امام نبین ہیں          |
| 986 | علی کو ذور نہ رکھنا        | 952 | فرمان علی ہے               |
| 988 | اللہ کے حکم سے سکھایا      | 952 | علی نے یاد رکھا            |
| 990 | ناتائل ترویج حقیقت         | 953 | تو حے علم                  |
| 991 | اتنی جلدی کیسے ؟           | 953 | غوث اعظم کا ارشاد ہے       |
| 992 | چلتا پھرتا قرآن            | 956 | سورۃ فاتحہ کی تفسیر        |
| 993 | اعتراف فاروقی اعظم         | 956 | ایک فرمان ہی دیکھلو        |
| 993 | قرآن کے ظاہر و باطن کا علم | 958 | علوم و اسرار الہیہ کا منبع |
| 996 | جو چاہو پوچھلو             | 958 | گواہی علائی راستین کی      |
| 997 | کتابیات                    | 962 | فہم اور صحیفہ کیا ہے ؟     |
|     |                            | 962 | فہم کس شخص کے پاس ہے       |
|     |                            | 967 | من انداز قدت رامی شناسم    |
|     |                            | 949 | انکشاف حقیقت               |

## تہنیت

از محترم المقام نادر الكلام مجی فائدہ حضرت نادر جا جوی ساحب دامت برکاتہم التقدیر  
 مُشكّل گشا! باب مذیتہ العلم ہبر ہزار در کے اسم مقدس کا ایک منور  
 عکس حسن عقیدت کا معیار جمال ذوقی اظہار کا وجود ان برحق تقاضائے جسم و  
 جان سے ماوری کیف تکیل حسن کی آخری طاقت جلال اتم کا ملکوتی استعارہ  
 ”مشکل گشا“، صفحات پرچھلی ہوئی تحقیق..... داستان درو  
 داستان علم و آگئی کے وہ درخشنده باب جن میں لفظ لفظ ناگزیر صداقتیں  
 فروزان ہیں مسائل آینندہ در آئینہ نگاہوں کو تحریر آشنا کرتے جاتے ہیں و سعیت  
 موضوع عنی تدقیق کے نئے دائرے کھول رہی ہے۔

تصوف کے باریک نکات ورق ورقاء کی روح تک گرہ کشائی  
 کر رہے ہیں۔

حقائق کا پھیلا و صدیوں پر محیط ہے جو محوں کی تہہ در تہہ تاریخی گھمپیر  
 تاکے باوجود پوری تابانی سے ظہور پذیر ہو رہا ہے تشویق و ذوق نے احادیث  
 واقعات کو اس ربط تک کھونج لیا ہے جس کے بعد حقیقت تحریم کا ہر سلسلہ ابدی  
 ولازوال ہوتا ہے متنازعہ عبارات کے وہ روشن حل جو برائیں قاطعہ کا درجہ

رکھتے ہوں متناقض سوچوں اور متصادم تخيّلات کے لئے وہ صحیح پیرائے جو دلیل بررسوں کا مطابعاتی حاصل قرنوں کی تقيید کا خنک فیصلہ ۔

خوشا ! عزم قلم کے الہاماتی ساعتوں سے پروقار گزرا،

خوشا ! سعی مصنف کے سلک تحریر کو منفرد سلیقہ ترتیب دی گئی۔

خوشا ! وہ قریۃ جاں کہ تقابلہ درد کی منزل ٹھہرا،

خوشا ! وہ زندگی کہ وقفِ اذ کار محبوب ہوئی۔

یہ دستاً ویرزا و حانیت کی ایک فردوسِ جمیل ہے کہ دھرمکنوں کے لئے

وجہِ قرار بن رہی ہے برعکسِ منضبط مواد کا ایک بسیط قلمروم ہے کہ مو جیں مار

رہا ہے گوناگوں لا تعداد بھتوں کا ایک صحیحہ فصل ہے کہ ضرورتِ مطالعہ پر

حرفِ آخر کہنا بجا ہو گا اس اامت کا رنامہ کے سببِ مصنف کا نام اور کام دونوں

اکبدالاً بادتک زندہ و تابندہ رہیں گے۔

ایسی گرفت و یافت اور محنت دُنیا کی مخصوص اور اہم ترین کتب پر ہو

سکتی ہے جنہیں نہ صرف ہر دور نے پذیرائی بخشی ہے بلکہ انہیں مختلف زبانوں

کے خوبصورت تراجم سے بھی پیراستہ کیا گیا ہے۔

آواز میں قوتِ اظہار میں صداقت اور ولائل میں ندرت ہو تو ! تاثر

رواہت کی گردان سے گزر کر امر ہو جاتا ہے ..... اس لئے میرے محبوب گرامی

جناب علامہ صائم چشتی صاحب مدظلہ العالی قلب و روح کی گہرائیوں سے

لکھنے والی تہنیت و مبارکباد کے مستحق ہیں جنہیوں نے تحقیقات کی نئی پیوند

کاری سے سیرت کے ایسے موضوع کو سدا بھاڑکر دیا ہے میری دائیں میں  
اتی بڑی کتاب اور ایسا عظیم مرقع آج تک نہیں لکھا گیا خدا نے ذو المعن  
بطفیل پختن اسے قبولیت عام کی سند عطا فرمائے۔

آئین بجاہ سید المرسلین

نادر جا جوی

۷ مارچ ۱۹۸۰ء

# حرف آغاز

نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّی عَلَیْ رَسُولِهِ الْکَرِیمِ وَآلِہِ  
وَصَحْبِہِ اَجْمَعِینَ

مشیتِ ایزوی کی حکموں اور اسرارِ الہمیہ کو سمجھ لینا ہر کس دوناکس کا کام نہیں۔ بلکہ اس منصبِ جلیلہ پر خداوندِ قدوس کی بارگاہِ اقدس سے خاص خاص لوگوں کو ہی ممکن کیا جاتا ہے۔ اور یہ بھی ضروری نہیں کہ ہماری ہر خواہش اُسی وقت پوری ہو جائے جب وہ ہمارے دل و دماغ میں کروٹ لیتی ہے، مگر ارادہِ مصتم اور عزم راخ ہوتی یقیناً یقیناً اللہ تبارک و تعالیٰ ہماری آزادوں کو پورا فرمادیتا ہے۔ یہ الگ بات ہے کہ اس میں کچھ تاخیر واقع ہو جائے۔ اور یہ تاخیر عربی کے اس مقولہ ”الْتَّا خَيْرٌ مِّنَ الرَّحْمَنِ“ کے مصدق ایقینی طور پر بہتر سے بہتر نتائج پرمنی ہوتی ہے۔

کتاب ہذا بھی قارئین کی خدمت میں کچھ تاخیر سے پیش کی جا رہی

ہے، مگر

گر ہے تاخیر تو کچھ باعث تاخیر بھی تھا  
حیدر کرار حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی سیرت مقدسہ ایک ایسا

بھرنا پیدا کنار ہے جس کا کما حقہ احاطہ ناممکن الامر ہی نہیں بلکہ حال ترین ہے۔

ہم نے اس موضوع پر جو کتاب پہلے تصنیف کی تھی وہ با جو دلیک خیم کتاب ہونے کے موجودہ کتاب کا کچھ حصہ ہی قرار دی جاسکتی ہے، اُس کی طباعت میں تاخیر ہوئی تو قدرت خداوندی کی پوشیدہ حکمتوں نے تحقیق تجویز کی مزید نیزی را ہوں پر ڈال دیا اور پھر یہ سلسلہ زلفِ محظوظ کی طرح طویل سے طویل تر ہوتا گیا اور کتاب کا مسودہ تین ہزار سے بھی زیادہ صفحات پر پھیل گیا۔

ہماری خواہش بھی یہی اور کوشش بھی یہی تھی کہ کتاب مختصر اور جامع ہو مگر اس خواہش کا صرف ایک حصہ ہی پورا ہو سکا یعنی کتاب جامع تو ہو گئی گرل مختصر نہ رہ سکی۔

اختصار نہ کر سکنے کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ جناب حیدر کرگار رضی اللہ عنہ کی ذات ستوودہ صفات شروع ہی سے مقناذ عده فیہ رہی ہے۔ سرکار دو عالم حضور رحمۃ للعلمین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا یہ ارشاد بھی اس پر شاہدِ عدل ہے، کہ

”یا علیٰ تم مثال مسجح ہو، انہیں کی طرح ایک گروہ تمہاری شان میں غلو و مبالغہ سے کام لیکر راستہ کھو بیٹھے گا اور ایک گروہ تمہارے ساتھ عداوت اور دشمنی کے سبب تباہ و برباد ہو جائے گا۔“

دورانِ تصنیف، ہمیں اس گروہ کے چند نام نہاد محققین کی تحقیق دیکھنے کا بھی موقعہ ملا اور یہ ایسی معاندانہ تحقیق تھی جس نے ہمارے را ہوا قلم کو ایک ایسی طرف موڑ دیا جس میں ہر مقامِ متعینہ منزل معلوم ہوتا۔ مگر جب اس مقام تک رسائی ہو جاتی تو محض نشانِ منزل بن کر رہ جاتا اور یوں ہی یہ سفر کتنا رہا، راستہ بھی دُشوار گذار تھا اور قدم قدم پر مشکلات کا بھی سامنا تھا، ایسی مشکلات جنہیں صرف محسوس کیا جاسکتا ہے سمجھایا نہیں جا سکتا مگر ہمارے مرکب خیال کی ریامِ مشکل کشائے کے ہاتھوں میں تھی، ہم مشکلات کے سامنے پیر کیسے ڈال سکتے تھے، خداوند تعالیٰ جل مَجْدَه، الکریم کا فضل شامل حال تھا۔

محبوب خداعِ ایٰہ التحیۃ والتسایم کا دامانِ رحمت سایہ کئے ہوئے تھا اور تا جدارِ حمل آتی شیر خدا مشکل کشائے علی کرم اللہ و جہہ الکریم کی ہر ہر گام پر ہتمائی حاصل تھی پھر منزل مقصود کیوں نصیب نہ ہوتی؟

یہ الگ بات ہے کہ ہمیں اس قدر دُشوار گذار را ہوں اور پر بیچ وادیوں سے ہو کر گزرنا پڑا جہاں تاریخ کی بھول بھلیاں ایمان و ایقان کا چنانہ نکال کر رکھ دیتی ہیں۔

بہر حال! یہ راستے نہائت ہی عجیب و غریب تھے جنہیں انتہائی خوشگوار بھی کہا جاسکتا ہے اور نہائت صبر آزمائی، ان عجیب را ہوں میں اگر چند لمحات کے لیے اذیت اور تکلیف برداشت کرنا پڑتی تو چند قدم چلنے پر سامان راحت بھی موجود ہوتا۔ اگر کچھ وقت کے لئے دامانِ دل و نگاہ خاردار

جھاڑیوں میں الجھ کر رہ جاتا تو جلد ہی مشاہمِ جان کو مُعطر کر دینے والی مشکار ہوا میں قریب ہی کسی مہکتے ہوئے لکھن محبت کی نشاندہی کر دیتیں۔

اس حقیقت سے شاید کسی کو انکار نہ ہو کہ وادیٰ تحقیق میں قدم رنجا فرمانے والے بڑے بڑے محققین سرچنگ کر رہ جاتے ہیں۔

لیکہ راستہ کی ناہمواریاں متعدد لوگوں کے ذہن ماؤف کر کے رکھ دیتی ہیں اور ایسے لوگ بالآخر تحکم ہار کر خود کو پرستگی کے عالم میں حالات کے دھارے پر چھوڑ دیتے ہیں اور طوعاً و کرہاً کسی ایک راستہ پر گامزن ہو جاتے ہیں۔ خواہ انکی اُبھرتی ہوئی شخصیت اسے قبیل کے لئے ہدایت و سلامتی کا مینارہ نور ثابت ہو یا اضالیت و مگر انہی کا اندر حاکنوں۔

ہم نے اپنی حیات مستعار کا معتمد بہ حصہ ان حالات کا تجزیہ کرنے میں بھی صرف کیا ہے جن کے تحت محققین کی جماعت کا کچھ حصہ راہ مستقیم کو چھوڑ کر آڑی ترچھی پگڈنڈیوں پر گامزن ہو جاتا ہے جبکہ ان کے پاس علم اور عقل کی روشنی بھی ایک خاص مقدار میں موجود ہوتی ہے اور پھر یہ حقیقت پر منی نتیجہ بھی اخذ کیا ہے کہ اس قسم کے لوگوں کے پاس علم و عقل کی روشنی تو ضرور ہوتی ہے مگر ان کے قلوب و اذہان عشق و محبت کے انوار و تجلیات سے یکسر محروم ہوتے ہیں۔

حالانکہ علم و عقل کی روشنی کی مثال بالکل ایسے ہی ہے جیسا کہ ایک بند کرے میں ایک یہ پروشن کر رکھا ہو اور اس کا مخصوص دائرہ کار کرے

کے درود یوار سے آگے نہ بڑھ سکا اور جب وہ شخص اندر ہیری شب میں اس کمرے سے باہر جھاٹک کر دیکھے تو اسے سوائے اندر ہیروں کے تھے دل تھے پر دلوں کے اور کچھ بھی نظر نہ آئے جبکہ اسکے برعکس، عشق کا نور دل کے آسمان پر آفتاب جہاں تاب کی صورت میں ہمیشہ ہمیشہ کیلئے طلوع کر کے نہ صرف یہ کہ اپنے دل و دماغ ہی کو منور کرتا ہے بلکہ اس کی ضیاء پاش کرنیں اس کے گرد و پیش کو بھی درختاں کر دیتی ہیں۔

عشق ایک ایسا لا فانی اور لازوال نور عطا فرماتا ہے جس کی روشنی میں آگے پچھے یہار و بیین اور ختح و فوق کی ہر چیز کا بآسانی مشاہدہ کیا جاسکتا ہے۔ علم اور عقل انسان کو صرف نور بصارت ہی عطا کرتے ہیں جبکہ عشق ”التفواف راسة المومن“ کی تفسیر بن کر اسے نور بصیرت کے لامناہی فیضان سے بہرہ ور کر دیتا ہے۔

عقل تو ہے، ہی سر ابوں میں الچ کر رہ جانے والی چیز علم کی روشنی بھی بالعموم دھوکا دے جاتی ہے اس لئے محدود بھی ہوتی ہے اور عارضی بھی، علم کی کمی اور زیادتی کی وجہ سے اس کا کم اور زیادہ ہونا ایک لازمی امر ہے۔

علم کے بے شمار مراحل بھی ہیں اور لا تعداد مدارج بھی اور عقل بھی تو ایک جیسی نہیں ہوتی اسکی بھی قسم ازل نے درجہ بندی کر رکھی ہے میں وجہ ہے کہ ان کو اکثر طور پر لازوال و انحطاط کا ہی شکار ہونا پڑتا ہے۔

مگر عشق کا نور عشق ہی کی طرح لازوال اور غیر فانی ہے اس میں

فراؤانی تو آسکتی ہے مگر کمی کا گمان نہیں کیا جاسکتا اس لئے کہ اس کا اجala تجربات و مشاہدات کی پیداوار نہیں، اسکا نور اکتسابی نہیں بلکہ وہی ہے اور جو چیز وہی ہو وہ دھوکا بھی نہیں ویسی اور اس میں کی واقع ہونے کا بھی ہرگز ہرگز امکان نہیں ہوتا۔

علم جب تک حدودِ عرفان میں داخل ہو کر آگئی حاصل نہیں کر سکتا رoshni کا ایک ایسا محدود دوارہ رہتا ہے جو کبھی رہنمای فرائضِ انجام دیتا ہے اور کبھی خود اپنے لئے ہی پر وہ بن جاتا ہے اور ایسے ہی علم کو "العلیٰ حجابِ اکبر" کہا گیا ہے۔ اسی طرح جس عقل کا رہنمای عشق نہ ہو وہ بجائے حقائق کی کثہ تک پہنچنے کے خوفزیگی کا شکار ہو جاتی ہے اور پھر خود اس قابل بھی نہیں رہتی کہ وہ کسی دوسرے کی راہنمائی قبول کر لے۔ بلکہ وہ اپنی خوفزیگی کو چھپانے کیلئے گرگٹ کی طرح متعدد رنگ بدلنا شروع کر دیتی ہے ””عقل عیار ہے سو بھیں بنالیتی ہے““ مگر گوہر مقصود حاصل کرنا اسکے بس کا روگ نہیں رہتا۔

اس لئے کہ اسرار و موز الہیہ اور فرامینِ مُصطفویؐ کو بھی اپنے معیار پر کھانا شروع کر دیتی ہے، جس ہو کر بھی اپنے گل کا احاطہ کرنیکے درپے ہو جاتی ہے، حالانکہ جو گل پر کبھی محیط ہو، ہی نہیں سکتا، قدرہ سمندر کی تہہ میں جا کر جزو سمندر تو بن سکتا ہے لیکن سمندر سے باہر رہ کر سمندر کی میکران و سعتوں کا نہ تو تعین کر سکتا ہے اور نہ ہی احاطہ کر سکتا ہے۔ جزو کے لئے اس

میں ہی بھلائی ہے کہ وہ اپنے گل میں خود کو فنا کر کے حیاتِ دوام حاصل

کر لے۔ ترجمانِ اہلسنت علامہ اقبال "جسی تو یہ مشورہ دیتے ہیں کہ:-

عقل قرباں گن پیشِ مصطفیٰ

اور پھر فرماتے ہیں کہ:-

موج ہے دریا میں اور بیرون دریا پکھ نہیں  
یہ کوئی مضائقی استدلال اور فلسفیانہ اشارات نہیں جن کا سمجھنا دشوار ہو  
بلکہ یہ ایک بالکل سامنے کی بات ہے قرآن مجید کے حقائق و معارف جانے  
کے لئے صاحبِ قرآن کا دامن جھک کر آگے بڑھنے کی کوشش تباہی اور  
برپادی کے سوا کیا دے گی۔

اسلام کی لطافتیں، نظافتیں اور سریں دیوں سے آگاہی حاصل کرنا  
ہے تو بانیِ اسلام کے بتائے ہوئے راستوں پر چنان ہو گا اور بے چون و چرا  
اس کے سردمی احکام کے حضور سر نیاز جھکانا پڑے گا۔

احکامِ مصطفیٰ علیہ التَّسْلِیم و الشَّاءعَهُ اپنی مدد و داور یہاں عقل کی کسوٹی پر

پڑھنا علمی جہالت ہے۔ یہی وجہ ہے کہ پڑھا لکھا جاہل ان پڑھ جاہل سے  
کہیں زیادہ خطرناک ہوتا ہے۔ اس لئے کہ ان پڑھ جاہل صرف اپنی ذات  
تک گم کر دہ راہ ہوتا ہے جبکہ پڑھا لکھا جاہل اپنے علاوہ دوسروںے بے شمار  
لوگوں کو بھی ہلاکت میں ڈال دیتا ہے۔

وہ ایسے مرض کا شکار ہوتا ہے جسکی یہاں کی کچھ نہایت آسانی

سے اس کے قریب آنے والوں میں منتقل ہو جاتے ہیں اور ان کو معلوم بھی نہیں ہوتا کہ وہ کیسی مہلک مرض کا شکار ہو چکے ہیں۔

خارجیت کی وبا بھی ایسی ہی متعدد مرض کی صورت میں ظاہر ہوئی ہے۔ جس کے اثرات استدرتیزی سے پھیل رہے ہیں کہ اگر بُوقت ان مہلک جراشیم کو ختم نہ کیا گیا تو ان پر قابو پانا مزید شواریوں میں مبتلا کر دینے کا باعث بھی ہو سکتا ہے۔

اور ہم یہ کہنے میں حق بجانب ہیں کہ خارجیت کے جراشیم ہمارے ملک میں ایک خاص منصوبے اور سوچی سمجھی سیکیم کے تحت درآمد کیے گئے ہیں ان خوف ناک جراشیم کی درآمدگی کا ذکر ہم نے محض مفروضے کے طور پر ہی نہیں کیا بلکہ ہمارے پاس اس کے واضح ترین شواہد موجود ہیں اور ایسی مطبوعہ تحریریں موجود ہیں جن میں بعض نام نہاد اسلامی ریاستوں کے سربراہ راس سلسہ میں خرچ کرنے کے مقرر ہیں۔

اور ہمارے ملک کے خارجیت زدہ لوگ بڑے ٹھُٹھراق سے اس بات کا اعلان کرتے ہیں کہ ان ایمان کش جراشیم چلانے کا اہتمام فلاں ”شاہ“ نے اپنے ذاتی خرچ سے کیا ہے۔

کسقدر افسوس اور حیرت کا مقام ہے کہ اسلام کی علمبردار کہلانے والے لوگ ہی اسلام کی نیخ کی پرستی ہوئے ہیں۔ اور مسلمانوں کا روحانی اپاٹھلوٹنے کے ساتھ ساتھ انہیں مادیت کے زہر یا نجکشن بھی دے رہے

ہیں۔

بات کہاں سے کہاں تک چلی گئی ہے بتانا یہ تھا کہ ہم اس کتاب کو شخص صاحبِ وجد ان اور اہلِ محبت حضرات کے لئے ترتیب دینا چاہتے تھے ہماری یہ خواہش تھی کہ ہم روحانیت کے ناجدار کی ضرر پیدا نہ کرو اس انداز میں پیش کرتے کہ موجودہ نسل کے نوجوانوں میں اسلام کے ناقابل تفسیر مجاہد بننے کا جذبہ اچاگر ہوتا۔

مگر جب موجودہ خارجیوں کی شرمناک اور سرتاپ افریب عبارتیں سامنے آئیں تو ہمیں اپنے قلم کا رخ تھوڑا سا تبدیل کرنا پڑا۔

اگرچہ ہمارا معتہا مقصود ادب بھی وہی ہے تا ہم منزل تک پہنچنے کے لئے ڈوسرا راستہ اختیار کرنا پڑا ایسا راستہ جو مشکلات سے اٹا پڑا ہو۔ ایسا راستہ جس پر چلنے کے لئے ہر قاری مشکل سے ہی تیار ہوتا ہے۔ اس لئے کہ ہم جانتے ہیں کہ لطیف افہان بحث و مناظرہ جیسے مضامن سے ابھننا بھی میں عافیت سمجھتے ہیں مگر افسوس کہ عقل ناتمام کی راہنمائی میں چلنے والے زرخ یہ غلاموں اور قلم کی طہارت پہنچنے والے کمینہ خصلت اور کینہ تو ز نام نہاد متعقین نے ہمیں مجبور کر دیا ہے کہ نشان منزل کی راہنمائی کرنے کے ساتھ ساتھ راستے کے روڑے ہٹانے کا فریضہ بھی انجام دیں۔ اس سلسلہ میں ہمیں کس حد تک کامیابی ہوئی ہے اس کا فیصلہ ہم قارئین پر چھوڑتے ہیں۔

حالانکہ ہمیں یقین ہے کہ اللہ جل مجدہ الکریم اس کوشش کو رایگاں

نہیں فرمائے گا۔

اور آج نہیں تو کل ایک وقت ایسا ضرور آیا گا جب اس کتاب کی افادیت سے کسی کو بھی مجال انکار نہیں ہوگی۔ کیونکہ ہم نے جس قدر بھی سعی و کاوش کی ہے اس میں کسی مقام پر بھی خلوص و دیانت کا امن ہاتھ سے نہیں چھوڑا اور ہماری طہرانیت کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ ہم نے قلم کے تقدیس کو فروخت نہیں کیا ہے اور نہ ہی اپنے ایمان کی قیمت وصول کی ہے۔ جس بات کو حق سمجھا ہے اُسے بغیر کسی قسم کا باعث و خم دیئے تحریر کر دیا ہے اور حق..... اگر حق ہے تو اُس کے سامنے باطل نہیں ٹھہر سکتا، اس لئے کہ!

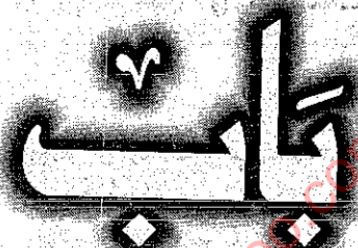
**جَاءَ الْحَقُّ وَذَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ ذُهُوفًا**  
 خدا تعالیٰ کا فرمان ہے اور خدا تعالیٰ کے فرماں تغیر و تبدل سے پاک ہیں، زمانے کے تغیرات خداوند قدوس کے کسی بھی فرمان پر اثر انداز نہیں ہو سکتے۔

ڈعا کریں کہ اللہ جل مجدہ الکریم اپنے محبوب کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے صدقہ سے اس کتاب کو قبول و منظور فرمائے اور آنے والے ہر دوسرے کیلئے مشعل راہ بنائے۔ آمين ثم آمين۔

شیاز کیش

صائم چشتی

۱۲ اربع الاول ۱۴۳۷ھ



العنبر

والعنبر من شجر العنبر

رَبُّكُمُ اللَّهُ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ

## نسب نامہ

جیسا کہم ”حرف آنماز“ میں بتا چکے ہیں کہ ہماری خواہش یہ تھی کہ ہمہ اقسام کی مباحث سے کلیہ احتراز کرتے ہوئے مولائے کائنات، تا جدار و لاست، سیدنا حیدر کرّار مولا علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی سیرت طیبہ بقل کی جاتی مگر اس خواہش کے پورانہ ہو سکنے کی سب سے بڑی وجہ خوارج و نواصب کی بڑھتی ہوئی شاطرانہ فلمکاریاں ہیں۔ ارض پاک میں خاندان بنو ہاشم کے خلاف جوڑ رامہ ان خارجیوں نے رچا کھا ہے اس کا تقاضا یہی تھا کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی سیرت طیبہ کے ساتھ ساتھ ان اعتراضات کا بھی سدیا ب کر دیا جاتا جو آئے دن یہ لوگ انہائے رہتے ہیں اور کوئی نہ کوئی نیا شوشہ چھوڑتے رہتے ہیں۔ چنانچہ آغاز کتاب سے ہی یہ سلسلہ شروع ہو گیا ہے۔ کیونکہ دشمنان اہلبیت نے حضرت علیؓ کے والدین کے متعلق بھی عجیب عجیب باتیں وضع کر رکھی ہیں جن کی تفصیل جلد ہی پیش کی جائی ہے فی الحال آپ کا نسب نامہ ملاحظہ فرمائیں

# شجرة نور

حضرت جناب ہاشم بن عبد مناف بن قصی

حضرت جناب اسد بن ہاشم

حضرت جناب عبدالمطلب بن ہاشم

حضرت جناب عبد اللہ بن عبدالمطلب بن ہاشم

حضرت ابوطالب بن عبدالمطلب بن ہاشم حضرت فاطمہ بنت اسد بن ہاشم

حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

حضرت جناب سیدہ فاطمۃ الزہر امام شعبیہ جناب حیدر کرا ر حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم

انا وعلی من نور واحد

حديث

حديث

## پا کیزگی نسب

سیدنا حیدر کراز رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے والدِ گرامی حضرت ابو طالبؓ اور آپؐ کی والدہ ماجدہ حضرت فاطمہ بنت اسدؓ دونوں کے دادا حضرت ہاشم بن عبد منافؓ ہیں۔ یعنی آپ کا باپ جناب ہاشم کا پوتا ہے اور آپ کی ماں جناب ہاشمؓ کی پوتی ہے اور جناب ہاشمؓ اگر حضرت علیؓ کے والدین کے دادا ہیں تو امام الانبیاء محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بھی دادا ہیں۔ اور حضور رسالت نما ب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا نسب نامہ عالیہ مقتاح تعارف نہیں،

آپؐ کے آبا و اجداد کی پاکیزگی و طہارت منصوص بالعُصْ ہے۔ اگرچہ کچھ ایسی روایات ذخیرہ حدیث میں موجود ہیں جن کی اتباع کرتے ہوئے بعض لوگوں نے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے آبا و اجداد کے بارہ میں مشرک وغیرہ ہونے کا گمان کیا ہے مگر جمہور علماء نے ایسے گمان کو غلط قرار دیا ہے اور حضور سرور انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اس فرمان کے پیش نظر کہ ہم طیب و طاہر اصلاب و ارحام میں منتقل ہوتے رہے ہیں لقہ مُحَمَّد شین کی ایک جماعت نے ان روایات کا نسخ کیا ہے جن میں اس کے خلاف پایا جاتا ہے اور اس پر مزید اللہ تبارک و تعالیٰ کے اس فرمان کو بھی شاہد بنایا ہے کہ محبوب ہم تمہارا اسا جدین میں منتقل ہونا ملاحظہ فرمائے ہیں۔

بہر حال! یہ مسئلہ بھی تنازع عرب ہا بھی ہو تو اب نہیں ہے کیونکہ بعض

علمائے وہابیہ بھی اس سے اتفاق کرتے ہیں کہ حضور سرور عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے تمام آباء اجداد کفر و شرک وغیرہ کی نجاستوں سے مطلق طور پر پاک ہیں۔ اس پر فرمانِ رسول شاہد ہے، ہم نے اس موضوع پر ایک مستقل کتاب ”والدین رسول الشفیلین“ تصنیف کی ہے جو انشاء اللہ العزیز عنقریب طبع ہو جائیگی۔

اب جبکہ علماء امت کی کثیر تعداد کا فیصلہ ہے کہ حضور سرور کوئین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے آباء اجداد کرام طیب و طاہر ہیں تو ظاہر ہے کہ جناب سیدنا حیدر رکارڈ کے آباء اجداد بھی وہی ہیں جو جناب رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے ہیں۔

## نُور کیسے منتقل ہوا؟

حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھ کو اور علی کو دو نور بنانے کرائے عرش کے سامنے پیدا فرمایا۔ تخلیقِ آدم سے دو ہزار سال قبل ہم خدا تعالیٰ کی تسبیح و تقدیس کرتے تھے۔ پھر اجنب اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کو پیدا کیا تو ہمارا نُور ان کی پشت میں جا گزیں فرمایا۔ جو اصلاب و آرحام طیبات و طاہرات میں منتقل ہوتا ہوا حضرت ابراہیم علیہ السلام کی پشت میں ٹھہرا اور وہاں سے پا کیزہ صلیوں اور ارجام طاہرہ میں پھرتا ہوا حضرت

عبدالمطلبؑ کی پشت میں جلوہ افروز ہوا۔ وہاں سے دو تھائی حصہ حضرت  
عبداللہؓ کو اور ایک تھائی حصہ حضرت ابوطالبؓ کو ملا۔ پھر وہ نور مجھؑ سے اور  
علیؑ سے فاطمہؑ میں آ کر مجتمع ہو گیا پس حسنؑ اور حسینؑ پروردگارِ عالمین کے دو نور  
ہیں۔ متن ملاحظہ ہو۔

عن جابر بن عبد الله رضي الله عنه عن  
النبي صلى الله عليه وآلـه وسلم ان الله خلقني  
وخلق عليا نورين بين يدي العرش نسبح الله و  
نقد سه قبل ان يخلق آدم بالفی عام فلما خلق الله  
آدم اسكننا في صلبه ثم نقلنا من صليب طيب  
وبطنه ظاهر حتى اسكننا في صليب ابراهيم ثم  
نقلنا من صليب ابراهيم الى صليب طيب و بطن  
ظاهر حتى اسكننا في صليب عبدالمطلب ثم  
افتراق السور في عبدالمطلب فصار ثلثا ه في  
عبدالله و ثلاثة في ابو طالب ثم اجتمع النور مني  
ومن عليؑ في فاطمةؑ فالحسنؑ والحسينؑ نور ان  
من رب العلمين .

«نثرته المجالس جلد ۲ صفحه ۶۲۰ مطبوعہ مصر للعلماء عبد الرحمن الصبوری»

ایسی ہی ایک روایت حضرت علامہ مولانا محمد جعفر آپی مشہور کتاب  
”تذكرة الوعظین“ میں نقل فرماتے ہیں۔ چنانچہ انہوں نے لکھا ہے کہ:-

حضرت ابوال العاص رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت بیان کرتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو مخاطب کر کے ارشاد فرمایا ! اے علی ہم اور تو اصلاح و ارحام طیبیات و ظاہرات میں منتقل ہوتے رہے ہیں اور ہمیں جہالت کا زمانہ نہیں چھو سکا۔ عربی متن ملاحظہ ہو!

عن ابی العاص انه قال قال رسول اللہ

علی بن ابی طالب کرم اللہ وجہہ الکریم

یا علی انا وانت نقلنا من اصلاح الطاہرات

الى الا رحام الواکیات وما مسنا عهد الجahلية

«تذكرة الراعظین باب الخامس والاربعون صفحه ۱۶۹»

ان روایات سے یہ حقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ جس طرح حضور رحمۃللعالیین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے والدین کریمین کفر اور شرک کی نجاستوں سے پاک اور ظاہر تھے اسی طرح حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے والدین بھی شرک و کفر کی نجاستوں سے پاک طیب و ظاہر تھے۔

## کیا ابو طالب مُشرک تھے؟

بعض ایسی مشہور روایات کتب احادیث میں موجود ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ حضرت ابو طالب نہ صرف یہ کافر ہی تھے بلکہ مُشرک بھی تھے لیکن یہ روایات غیر معتبر بھی ہیں اور غیر صحیح بھی اس لئے کہ ان ہی روایات میں ایک جملہ یہ بھی موجود ہے کہ آپ اپنے باپ دادا کے دین پروفت

ہوئے تھے۔ چونکہ یہ ایک فیصلہ شدہ امر ہے کہ آپ کے آبا و اجداد کا فرو  
مُشرک نہیں تھے۔ لہذا ان روایات کو باطل قرار دینا پڑے گا۔ جن میں ہے کہ  
آپ اپنے باپ دادا کے دین پر بھی تھے اور مُشرک بھی تھے۔

اور سب سے بڑی بات یہ ہے کہ ایسی ایک روایت بھی کسی کتاب  
میں موجود نہیں جس سے یہ ظاہر ہو کہ حضرت ابو طالبؑ نے دُنیا کے دور  
جہالت میں کبھی اصنام پرستی کی ہو یا قیبحات و مُنکرات کو پسند فرمایا ہو۔ بلکہ  
ایسی روایات بکثرت ملتی ہیں کہ آپ اپنے والدِ گرامی جناب عبدالمطلبؑ کی  
تقلید میں ان چیزوں سے ہمیشہ احتراز فرماتے تھے جو عقیدہ توحید کے  
بر عکس ہوں یا جن میں قباحت کا کوئی پہلو ہو جائی کہ آپ اپنے باپ ہی کی  
طرح شراب کو بھی اپنے اوپر حرام قرار دیتے تھے حالانکہ دور جہالت  
فی الحقيقة دور شراب تھا۔ چنانچہ سیرت حلبلیہ میں ہے!

وَكَانَ أَبِي طَالِبَ مَهْنَ حَرَمَ النَّعْمَرَ عَلَى نَفْسِهِ فِي

الْجَاهْلِيَّةِ كَمَا بِهِ عَبْدُ الْمُطَلَّبِ .

«إنسان العيون سیرت حلبلیہ جلد اول ص ۱۱۲»

ہم نے سیدنا ابو طالبؑ کے متعلق ضخیم کتاب ”ایمان ابو طالب“ کے  
نام سے لکھی ہے اور وہ طبع بھی ہو چکی ہے۔ اس کتاب میں ہم نے مضبوط  
ترین دلائل و برائیں سے ثابت کیا ہے کہ آپ دور جاہلیت میں بھی اپنے والد  
گرامی کی طرح توحید پرست تھے اور آپ کو شرک کی نجاست نے چھواتک

نہیں، اور آپ نے وقتِ اختصارِ اطہارِ اقرار رسالتِ محدثیہ بھی کر دیا تھا۔  
اگرچہ باطنی طور پر اطہارِ رسالت و نبوت سے پہلے بھی آپ ﷺ کی نبوت  
کے قائل تھے۔

## ہمارے بھی ہیں مہربان کیسے کیئے

جب ہم نے کتاب ”ایمانِ ابو طالب“، تصنیف کی تو ہمارے ایک  
بزرگوار نے ہمیں مشورہ دیا کہ اس کتاب کا نام ایمانِ ابو طالب کی بجائے  
”خدماتِ ابو طالب“ رکھیں، کیونکہ ایمانِ ابو طالب نزاعی مسئلہ ہے جبکہ  
خدماتِ ابو طالب اطہر من انسس ہیں جن سے انکار کی کسی کو مجال ہے جی  
نہیں۔ اب ان بزرگوار کو کون سمجھائے کہ حضرت آپ کے نزدیک خدماتِ  
ابو طالب نزاعی مسئلہ نہ ہو گا مگر ان لوگوں کا کیا کرو گے جن کے سینوں میں  
خاندانِ ہاشمی کے خلاف بعض و کدورت کے لاوے اُمیں رہے ہیں اور وہ کسی  
بھی قیمت یہ برداشت کرنے کو تیار نہیں کہ کسی قسم کا کوئی کریڈٹ خاندان  
علویہ کے حصے میں آ جائے۔

## ابو طالب نے حضور کی کفالتِ نہیں کی

اگرچہ تمام کتبِ تواریخ و سیر اور تفاسیر و حدیث میں بالاتفاق اور  
بالاجماع یہ حقیقت مرقوم ہے کہ حضور سید الاغنیا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنے  
مشق دادا کی رحلت کے بعد اپنے شفیق بیچا حضرت ابو طالبؓ کی آنکوش

رأفت میں پروان چڑھے۔ مگر خارجی مصنف عباسی نے اس نمایاں حقیقت کو جھٹلا کر جو نیا شگوفہ چھوڑا ہے وہ یہ ہے!

واضح ثبوت ہے ان وضعي روایتوں کے بے اصل اور بے حقیقت ہونے کا جو ”ابو طالب“ کی آپ کی ذات اقدس سے بے انتہا محبت تھی اور آپ کے ایام طفویت میں کفالت و پورش کرنے کی عام طور سے مشہور ہیں،

ابو طالب کے سے بھائی زمیر بن عبد المطلب تھے وہ ہی اپنے پدر بزرگوار عبد المطلب کے وصی و جانشین تھے۔ وہی بارہ تیرہ برس ہاشمی خاندان کے سربراہ و سرپرست رہے۔ انہوں نے ہی جیسا کہ اوپر ذکر ہو چکا ہے اور آگے تفصیل آتا ہے۔ اپنے محبوب چھوٹے بھائی عبد اللہ بن عبد المطلب کے ان نادرۃ روزگار فرزند ارجمند محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی پورش و کفالت غیر معمولی محبت و شفقت سے کی تھی۔

زمیر کے مرنے کے بعد جب ابو طالب سربراہ خاندان ہوئے تو آنحضرت ﷺ کا سن شریف بائیس تیس برس تھا۔ آپ خود کفیل تھے اور تجارت ذریعہ معیشت

تھا۔ کسی دوسرے چچا کی اعانت سے مستغفی تھے۔

﴿وقائع زندگانی ام عائی مصطفیٰ محمود احمد عباسی خارجی صفحہ ۱۲﴾

## کیا فرماتے ہیں؟

کیا فرماتے ہیں مفتیان کرام اس مسئلہ کے بارے میں کہ کتاب کا نام ”ایمان ابوطالب“ کی بجائے ”خدمات ابوطالب“ رکھا جائے تو کس طرح، کیونکہ اب تو خدمات ابوطالب کا بھی پتہ کٹ چکا ہے اور عیار لوگوں نے ایک ایسی تاریخ مرتب کرنا شروع کر دی ہے جس میں اس قسم کے عنوان ہوا کریں گے۔

جنگ بدر کربلا کے میدان میں اڑی گئی تھی..... خبر کا قلعہ امیر معاویہ نے فتح کیا تھا..... کعبہ کی بنیاد حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے رکھی تھی..... ابن عبد وہ کو ابوسفیان نے قتل کیا تھا..... مکہ معظمه ایران کا دارالخلافہ ہے اور بیت المقدس کوہ ہمالیہ پر واقع ہے۔

## یہ تاریخ ہے؟

خارجی عباسی کی جس کتاب سے ہم نے مندرجہ بالا اقتباس پیش کیا ہے اس میں اس قسم کی اور بھی تاریخ بازیاں کی گئی ہیں مثلاً اس میں یہ بھی ثابت کیا گیا ہے کہ تاجدارِ دو جہاں سیاح لامکاں حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو جسمانی معراج ہرگز نہیں ہوئی بلکہ بیت الحرام سے بیت المقدس تک

جانا بھی محض روحانی طور پر تھا۔ چہ جا یکہ لامکاں تک مَعَ الْجَسْمِ تشریف لے جانا بلکہ اس سے بڑھ کر یہ بھی باور کرانے کی کوشش کی گئی ہے کہ معراج تو محض، ایک خواب تھا جسے قصہ گو اور کذاب راویوں نے ایک من گھڑت افسانہ بنایا کر پیش کیا ہے۔

ایک کتاب میں تاریخ کا حلیہ یوں بھی بگاڑا گیا ہے۔ کہ سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اعلانِ نبوت فرمایا تو ان کے سب سے زیادہ دشمن اور ایڈاود یعنی والے بنو ہاشم اور بنو عبد المطلب تھے۔ خاص طور پر سخت دشمنی رکھنے والے ابوطالب کے لواحقین اور قریبی رشتہ دار تھے۔ اور یہ کہ فتحِ مکہ تک آپ سے جنگیں لڑنے والے تمام کے تمام بنو ہاشم تھے۔ ان دشمنان میں بنو اتمیر کا نام ہرگز نہیں آتا۔ وہ تو سب کے سب آپ کے جانشناز تھے۔

اور اس بات پر تو انتہائی زور صرف کیا ہے کہ ابوطالب بن عبد المطلب نے تو کبھی سرکارِ دو عالم کی کفالت ہی کی اور نہ ہی کسی قسم کی اعانت اور مدد کی اور جن روایات ان کی کفالت کا ذکر آتا ہے وہ سب کی سب وضی، مصنوعی اور بناؤٹی ہیں جنہیں کذاب راویوں نے انسانوں کی صورت میں جمع کر رکھا ہے۔

اس کتاب میں یہ بھی ثابت کیا گیا ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی والدہ ماجدہ حضرت فاطمہ بنت اسد نے تو بحیرت کر کے مدینہ منورہ

پیشچیں اور نہ، انہوں نے اسلام قبول کیا۔

مندرجہ ذیل واقعات اگر تاریخ قرار دیئے جاسکتے ہیں تو یہ باور کرنا کوئا مشکل ہے کہ قرآن مجید انگلش زبان میں نازل ہوا تھا جسے مشترقین اور شعراء عرب نے مل کر عربی میں منتقل کر دیا تھا اور انگلش میں نازل ہونے والا اصلی قرآن مہما تباہ ہے کہ مجسمے میں مدفون ہے۔

مندرجہ بالا اقتباسات خارجی کی اصل عبارتوں کی صورت میں ہم اُن کے موقع پر بلفظ بدئیہ قارئین کر دیں گے۔ دیکھنا تو یہ ہے کہ پاکستان میں اسلام کی یہ تاریخ اگر ایسے ہی مرتب ہوتی رہی تو نئی پودا کیا اجتماع ہو گا۔ اس سے پہلے کہ ہم یہ ثابت کریں کہ کفالتِ مصطفیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام کا شرف حاصل کرنے والی ذات کا نام ابوطالب بن عبدالمطلب ہے زبیر بن عبدالمطلب نہیں خارجی عبادی کی مزید چند تحریریں قارئین کے سامنے پیش کرتے ہیں جن میں اس کے برعکس یہ زور دیا گیا ہے کہ حضور سرور دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی کفالت ابوطالبؓ نہیں کی، بلکہ زبیر بن عبدالمطلب نے ہی کی ہے۔ ملاحظہ ہو!

## ابو طالب نہیں زبیر بن عبدالمطلب

سیدہ آمنہ کی ناگہانی وفات کے بعد سے کوئی دو بر شفیق دادا کے

آغوش محبت میں رہے۔ ان ایام میں کفالت و پروش عملی طور پر جناب زبیر

کے ذمہ رہی جیسا بھی ذکر ہوا عبد المطلب کی کیرنسی میں جملہ حوالج  
و ضروریات ان کے فرزند زبیر پوری کرتے تھے اور آنحضرت بھی صیرنسی میں  
ہی تایا زبیر سے زیادہ منوس بھی تھے۔ بارہ تیرہ برس انہی کی آنغوٹی محبت و  
شفقانہ محبت میں رہے اور پھر انساب الاشراف بلاذری کا یہ حوالہ داغ دیا۔

بل اختیارہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ

وآلہ وسلم علی الذبیر و کان الطف عمیہ به و

یقال اوصاہ عبد المطلب با ن یکفلہ بعدہ۔

﴿الانساب والاشراف جلد اصفحة ۸۵﴾

ترجمہ:-

بلکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بھی  
زبیر کے پاس رہنا پسند کیا۔ وہ ہی آپ کے چھوٹو  
میں سب سے زیادہ شفیق تھے کہتے ہیں کہ عبد المطلب  
ہی کو وصیت کی تھی۔ کہ میرے بعد تم ہی ان کی کفالت  
کرنا۔

## دوسری دلیل

خارجی عباری انساب الاشراف بلاذری کی عبارت کا مکمل نقل کرنے  
کے بعد دوسری دلیل اپنے موقف میں یہ دیتا ہے کہ قدما کی روایتوں میں  
صراحاً بیان ہے کہ آنحضرت کو صیرنسی میں زبیر تایا اپنے گلے سے لگائے رہتے

گودوں لئے پھرتے، ہاتھوں پر جھلاتے اور یہ لوری گنگتے جاتے جسے دیگر مؤلفین کے علاوہ این ججر عسقلانی نے الاصابہ فی تمیز الصحابة ۲۳۰۸ میں بضم تذکرہ عبداللہ ابن زبیر عبدالمطلب یوں درج کیا ہے۔

يقال ان الذبيـر بن عبد المطلب يـر قصـر  
النبـي صـلـى اللـهـ عـلـيـهـ وـآلـهـ وـسـلـمـ وـهـ صـغـيرـ وـ  
يـقـولـ مـحـمـدـ بـنـ عـبـدـ عـشـتـ بـعـيشـ انـعـمـ فـيـ  
عـزـفـرـعـ اـسـلـمـ .

ترجمہ!

کہتے ہیں کہ زبیر بن عبدالمطلب بن صالح اللہ  
علیہ وآلہ وسلم کو جب آپ صغیرن تھے اپنے ہاتھوں پر  
جھلایا کرتے اور یوں کہتے۔

”یہ محمدؐ میرے عبداللہ بھائی کی نشانی ہے خوب  
عیش و آرام سے جئے اور بڑی اعلیٰ منزلت و تو قیر  
پائے۔“

كتاب المنافق کے قدیم ترین مؤلف ابو جعفر محمد بن حبیب  
الہاشمی متوفی ۲۴۵ھ نے بھی جناب زبیر کی بھی لوری دو یوں کے اضافے  
سے یوں لکھی ہے !

قـالـ الذـبـيـرـ اـبـنـ عـبـدـ المـطـلـبـ يـرـ قـصـرـ

البَشِّرُ عَلَيْهِ الْمَسَكُونُ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِمْ، عَشَّتْ بِعِيشَةِ النَّعْمَانِ

لَا نَاتٌ فِي عِيشَةِ النَّعْمَانِ وَدُولَةِ وَمَغْمُومٍ يَفِيكُ عَنْ

الْكُلِّ النَّعْمَانِ وَعَشَّتْ حَتَّى تَهْرُمُ.

«كتاب السنق ص ۱۳۳ مطبوعہ دائرة المعارف حیدر آباد دکن»

## ان عبارات میں کیا ہے؟

ہم نے خارجی مصنف عباسی کے مندرجہ بالاحوالہ جات اسکی کتاب ”وقائع زندگانی امیر بانی“ کے صفحہ ایک سو تیس اور ایک سو اکتیس سے بلفظ نقل کر دئے ہیں تاکہ اس کے وضاحتی بیان میں کوئی کسر یا قی نہ رہ جائے۔

ان عبارات میں ایک عبارت تو بلا ذری کی ہے جس میں ہے کہ کہا جاتا ہے کہ حضرت عبدالمطلب کے انقال کے بعد حضور نے زبیر بن عبدالمطلب کی کفالت میں رہنا پسند کر لیا۔

کیونکہ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ جناب زبیر ہی جناب عبدالمطلب کے وصی و جانشین تھے۔

الاصابہ وغیرہ کی عبارت میں ہے کہ جناب زبیر حضور صلی اللہ علیہ و آله وسلم کو بچپن میں لوری دیا کرتے تھے۔

بلا ذری اور اس کی انساب الاشراف کے متعلق وضاحت کے لئے تو ہماری کتاب ”شہید ابن شہید حصہ دوم“ کا مطالعہ کریں۔ اس میں ٹھہریت شرح و بسط کے ساتھ بتایا گیا ہے کی بلا ذری کس بلا کا نام ہے

حالانکہ خارجی مصنف نے اسکی بیان کردہ روایت کا محض ایک بلکہ اقل کر کے اپنا مطلب نکالنے کی کوشش کی ہے۔

بلا ذری کی بیان کردہ پوری روایت ہماری تصنیف ”ایمان ابوطالب“ میں ملاحظہ کریں۔

**رفقا** الاصابہ وغیرہ کی اس روایت کو دلیل کے طور پر استعمال کرنا کہ چونکہ حضرت زیر بن عبدالمطلب سرور انہیا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو بچپن ہی میں ہاتھوں پڑھا کر لوریاں سنایا کرتے تھے۔ لہذا حضور ﷺ میں رہنا والسلام نے حضرت عبدالمطلب کے انتقال کے بعد انہی کی کفالت میں رہنا پسند کر لیا تو یہ محض ایک فریب ہے اور دلیل بھی قطعاً بے جان ہے خدا تعالیٰ جب کسی کا ایمان زائل کرنے کا ارادہ فرماتا ہے تو اس کی عقل بھی چھین لیتا ہے۔ ہم اس فاتر العقل بذٹھے ہو سوٹ اور احق الناس محقق سے پوچھتے ہیں کہ اے بد طینت اور دشمنِ اہلبیت یہ تو بتا کہ پکوں کو لوری کس عمر میں دی جاتی ہے؟

کیا جناب زیر آپ کو آٹھ نو سال کی عمر میں بھی لوری سنایا کرتے تھے جس سے متاثر ہو کر آپ نے انہی کی کفالت میں رہنا پسند فرمایا۔ محض اپنی اتنا نیت کی تسلیم کے لئے واقعات کا حلیہ بگاڑ دینا حقیق نہیں تسلیم اپلیس ہے۔ اس سے بڑھ کر بے ایمانی اور بے حیائی اور کیا ہو سکتی کہ تمام

ترذخیرہ کتب اسلامیہ اس سفّا کی سے ٹھکرایا جائے اور محض عداوت اہلیت کے پیش نظر تصوراتی مکروہات اور تخیلاتی خرافات کا نام تحقیق رکھ دیا جائے۔ سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو اگر جناب زیر بن عبد المطلب

لوریاں سنایا کرتے تھے اور ہاتھوں پراٹھائے پھرتے تھے ”چشم ماروشن دل ما شاد“، ہمیں جناب زیر بن عبد المطلب سے کوئی دشمنی تو نہیں۔ وہ ہاشمی شہزادے ہیں۔ وہ حضرت عبد المطلبؓ کے فرزند ارجمند ہیں۔ وہ سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے سکے تیا ہیں۔ جناب ابو طالبؑ اور جناب عبد اللہؓ کے سکے بھائی ہیں مگر تمہیں ان سے کیا نسبت۔ تمہیں تو بخواہش میں دشمنی ہے۔ اولاً عبد المطلب سے بیوی ہے خاندان مصطفیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام سے عداوت ہے۔ تمہارا ہاشمی خاندان کے کسی فرد یا ہستی سے یہ لگا وظاہر کہ مٹا خارجیا نہ چالا کی اور ناصیبا نہ سفّا کی ہے۔ اور یہ تم محض اس لئے کرتے ہو کہ کبھی ایک کی تعریف کر کے دوسرے کی تنقیص کر لی اور کبھی دوسرے کی تنقیص کر کے پہلے کی تعریف کر لی۔ بات تو نیت کی ہوتی ہے اور نیت تمہاری قطعی طور پر نادرست اور غیر صحیح ہے۔

## حقیقت اس کو کہتے ہیں

ان خارجیا نہ چالا کیوں کی نقاب کشائی کے بعد ہم معتبر کتب سے چند ایسی ناقابل تردید روایات پیش کرتے ہیں جن سے آقا بصف الہمار

کی طرح روشن ہو جائیگا کہ سیدنا عبدالمطلبؑ کے وصال کے بعد حضور سرور کو نین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے عّم مُحترم جناب ابو طالبؑ کی کفالت میں ہی رہنا پسند کیا اور آپ ہی کی آغوش رافت میں پروان چڑھے۔ اس کے برعکس تفسیر و حدیث اور تاریخ و سیر کی کسی کتاب میں کوئی روایت موجود نہیں سوائے بلاذری کی اس عبارت کے جس کا ایک مکمل نقل کر کے باقی عبارت گول کر لی ہے ”

چونکہ جناب زیر کی لوری وغیرہ کا واقعہ خارجی رائٹر نے الاصابہ فی تمیز الصحابة سے نقل کیا ہے اس لئے سب سے پہلے الاصابہ کی عبارت پیش کی جاتی ہے جس میں واضح طور پر بتایا گیا ہے کہ سر کار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی کفالت و پروش کا سہرا جناب ابو طالبؑ کے سر پر ہی بندھا تھا۔

# جناب ابو طالب اور کفالت مصطفیٰ



## الاصابه في تمييز الصحابه

ابو طالب بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد  
مناف بن قصى القرشى الهاشمى عم رسول الله  
صلى الله عليه وآلہ وسلم شقيق ابیه امها فاطمة  
بنت عمر وبن عائذ المخزومیہ بکنیۃ واسمه  
عبد مناف علی المشهور وقيل عمران وقال  
الحاکم اکثر المتقدمین اعلى ان اسمه کنیۃ ولد  
قبل النبی بخمس و ثلاثین سنه ولما مات وعبد  
المطلب اوصی بمحمد صلی الله علیہ وآلہ  
وسلم الی ابی طالب فکفله واحسن تربیتہ  
وسافریہ صحبة الى الشام وهو شاب ولما يعث

## قام فی نصرة وذب عنہ من عادہ و مدحه عده

مدائح .

«الاصابه في تميز الصحايه جلد ۲ صفحه ۱۱۵»

«علامہ ابن حجر عسقلانی متوفی ۸۵۵ھ بغری»

**ترجمہ ! ابوطالب بن عبدالمطلب بن باش بن قصی، قریشی ہاشمی عمّ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور آپکے والدگرامی کے سے بھائی تھے۔ والدہ کا نام فاطمہ بنت عمر بن عائز مخزومیہ ہے۔ اپنی کنیت سے مشہور ہیں جبکہ آپ کا اصل نام عبدمناف ہے اور بعض نے عمران بھی کہا ہے۔ حاکم نے کہا ہے مُقْتَدِیُّین سے اکثر نے کنیت ابوطالب ہی کو نام سمجھا۔ آپ نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی پیدائش مبارکہ سے پہنچتیں برس پہلے پیدا ہوئے اور جب حضرت عبدالمطلب پر وقتِ احتضار آیا تو انہوں نے ابوطالب کے لئے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو اپنی کفالت میں رکھنے کی وصیت فرمائی،“**

**چنانچہ ابوطالبؓ نے حضور کی کفالت کی اور بہترین ترتیب کی اور جب شام کے سفر پر گئے تو آپؓ کو ساتھ لے کر گئے حتیٰ کہ آپ جوان ہو گئے اور جب**

آپ نے اعلانِ نبوٰت فرمایا تو ابو طالب آپ کی  
نصرت و حماسَت پر مکمل طور پر قائم رہے۔ اور دشمنوں  
سے آپ کی حفاظت کرتے نیز آپ کی مدح و ستائش  
میں متعدد قصائد لکھے۔ تختی۔

یہ ہے الاصابہ کی عبارت کا اردو ترجمہ جس کو پوری کی پوری گول کر  
کے خارجی مصنف نے جناب زبیر کی لوری والی روایت بیان کر کے یہ تاثر  
قائم کرنے کی کوشش ناتمام کر دی کہ چونکہ وہ بچپن میں آپ کو لوری سنایا  
کرتے تھے اس لئے انہوں نے ہی حضورؐ کی کفالیت بھی کی مگر حقائق کو بدل  
ڈالنا آسان نہیں۔

(رب آپ اس ضمن میں چند معتبر کتب کے مزیدحوالہ جات ملاحظہ  
فرمائیں۔

## الاستیعاب فی اسماء الصحاب

انه تو في جده عبدالمطلب وهو ابن ثمان

سنين فاء وصي به الى ابي طالب فصار في حجر

عمه ابي طالب لوجا هته في بنى هاشم و كان مع

ذالك شقيق ابيه و خرج النبي صلي الله عليه

والله وسلم عمده ابي طالب في تجارة الى الشام

سنة ثلاث عشره من الفيل فراح بحيرة الراہب

فقال احتفظوا به فا نه نبی .

﴿الاستيعاب في أسماء أصحاب جلد أول صفحه ٤١٣٠﴾

﴿مؤلفه ابی عمر یوسف بن عبد اللہ بن عبده متروقی ۴۵۲۳﴾

ترجمہ !

جب حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے جداً مجدد کا  
وصال ہوا تو اس وقت آپ کی عمر مبارک آٹھ سال تھی  
حضرت عبدالمطلب نے جناب ابوطالبؑ کو آپ کی  
کفالت کی وصیت فرمائی اور آپ ابوطالبؑ کی آغوش  
رافت میں آگئے۔ جناب ابوطالبؑ بنی ہاشم میں  
صاحب وجاہت بھی تھے اور حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
کے والدِ رای کے سے بھائی بھی تھے چنانچہ اصحاب  
فیل کے واقعہ کے تیر ہو میں سال میں آپؑ نے اپنے  
پیچا ابوطالبؑ کی معیت میں شام کا سفر تجارت  
کیا۔ اور بکیرہ راہب نے جناب ابوطالبؑ کو بتایا کہ  
ان کی حفاظت کرو یہ نبی ہیں۔ (انتی)

## طبقات ابن سعد

حضرت عبدالمطلب جب مشرف بہوت

ہوئے اور آپ کا وقتِ رحلت قریب آیا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حفاظت و احتیاط کے لئے جناب ابو طالبؑ کو وصیت فرمائی۔

﴿ طبقات ابن سعد مترجم جلد ۱ صفحہ ۱۸۰ ﴾

﴿ مؤلفہ ابو عبد اللہ محمد بن سعد البصری متوفی ۲۳۵ھ ﴾

ای کتاب میں مزید اس طرح لکھا ہے کہ !

جب عبدالمطلبؑ انتقال کر گئے تو ابو طالبؑ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو اپنے پاس رکھا تو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم انہیں کے ساتھ رہنے لگے۔ ابو طالبؑ مال و دولت والی تھے مگر حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو بہت ہی چاہتے تھے، حتیٰ کہ اپنی اولاد سے بھی اتنی محبت نہ تھی۔ سوتے تو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھی ان کے ساتھ سوتے۔ باہر نکلتے تو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھی ساتھ رہتے۔ یہ گرویدگی اتنی بڑھی اور اس حد تک پہنچی کہ کسی شے کے ابو طالبؑ اتنے گرویدہ نہ ہوئے۔ آپ کو خاص طور پر اپنے ساتھ کھانا کھلاتے۔ حالت یہ تھی کہ ابو طالبؑ کے عیال و اطفال خود ایک ساتھ یا الگ الگ کھانا کھاتے تو سیرا اور آسودہ نہ ہوتے مگر جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کھانے میں شرکت فرماتے تو سب کے سب آسودہ ہو جاتے۔ لڑکوں کو کھانا چاہتے تو ابو طالبؑ فرماتے “

کما انتم حتیٰ یعضر ابینی ”یعنی“ تم جیسے بھی ہو ظاہر ہے۔

نہبہ و میر ایٹا آ لے۔ پھر کھاتے ہیں۔

«طبقات ابن سعد جلد اصل ۱۸۲»

اسی مضمون کا عربی متن چندو گیر کتابوں سے ملاحظہ کیجئے

## خاص نص کبریٰ السیوطی

(باب ما ظهر من الآيات وهو في كفالة عممه أبي طالب)

وكان أبو طالب يقرب إلى الصبيان  
بصحفهم فيجلسون وينتهون ويُكَفَّ، رسول الله  
صلوات الله عليه يده لا ينهب معهم فلم يأْدِ ذالك عممه  
عزل له طعامه على حدة.

واخرج ابن سعد وأبو نعيم وابن عساكر  
من طريق مجاهد وغيره قالوا أكان إذا أكل عيال  
إلى طالب جميعاً أفراداً لم يشبعوا ماذا أكل  
معهم رسول الله صلوات الله عليه شبعوا فكان إذا أرادوا  
يفديهم أو لعيسيتهم قال كما انتم حتى يحضرنا  
ابنی . فباتى رسول الله صلوات الله عليه فيا كل معهم

«خاص نص کبریٰ جلد اول ص ۱۸۲»

طبقات ابن سعدی سے ملتی جلتی عبارت کا عربی متن دلائل الدین

سے بھی ملاحظہ کریں۔

## دلائل النبوة

لما توفي عبد المطلب قبض ابو طالب  
 رسول الله ﷺ اليه فكان يكون معه وكان  
 ابو طالب لا مال له وكان يحبه حبا شديدا  
 يحبه ولده وكان لا ينام الى جشه ويخرج  
 فيخرج معه وصبه به ابو طالب صباة لم  
 يصعب بمثلها بشيء فقط وكان يخصه باطعام  
 وكان اذا اكل عيال ابى طالب جمیعا او  
 فرادی لم يشبعوا او اذا اكل معهم رسول الله  
 ﷺ فیا کل معهم فكان يفضلون من طعامهم.

﴿دلائل النبوة جلد اص ۱۱۵﴾

ای کتاب دلائل التقوۃ شریف کے صفحہ ۱۵۳ پر مزید ہے کہ  
 ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حضرت ابو طالبؑ کی  
 معیت میں منزل شباب پر رونق افروز ہوئے اور اللہ  
 تعالیٰ نے آپ کو تمام تر امور جاہلیت سے محفوظ رکھا“  
 عربی متن یہ ہے !

وشب رسول الله ﷺ مع ابى طالب  
 يكلاه الله ويحفظه من الامور الجاهلية .

سلسلة الذهب تمہانی میں ہے کہ آپ اٹھسال کی عمر کو پہنچ تھے

کہ آپ کے دادا کا انتقال ہو گیا اور آپ اپنے والد کے سے بھائی ابوطالبؓ کی کفالت میں آگئے۔ ابوطالبؓ آپ کے دستِ خوان پر تشریف لائے بغیر اپنے گھروالوں کو کھانا نہیں کھانے دیتے تھے کیونکہ آپ کی تشریف آوری سے کھانے میں خیر و برکت ہو جاتی اور تمام لوگ سیر ہو جاتے۔ بارہ سال کی عمر میں آپ نے ابوطالبؓ کی ہمراہی میں شام کا سفر کیا۔ عربی متن یہ ہے !

## مسائلۃ الذہب

الى تمام ثمانين سينين فمات جده و كفله

عمه ابو طالب و كان شقيق ابيه عليه السلام و كان  
يرثى عممه منه عليه السلام الخير  
والبركة كشيع عياله اذا اكل عليه السلام معهم  
وعدم شبعهم اذا لم يأكل معهم ولما بلغ  
عمره عليه السلام اثنى عشرة سنة سافر  
ابو طالب به عليه السلام الى الشام .

«سلسلة الذهب» تصويفي صفحه ا مؤلفه السيد محمد نور بخش قهستانی

جناب ابوطالبؓ کا حضور امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کی کفالت اور رحمایت و نصرت فرماتا ایک ایسی ناقابل تزوید حقیقت ہے جسے جھٹلا دینا ممکن ہی نہیں بلکہ امر محال ہے اور یہ مضمون ایک ایسا بحثنا پیدا کرنے ہے جسے ہزاروں صفات پر بکھیرا جا سکتا ہے،

ہمارے خیال میں دنیا کا سب سے بڑا جھوٹ یہ ہے کہ کوئی شخص یہ باور کرانے کی کوشش کرے کہ حضرت عبدالمطلبؑ کے وصال کے بعد حضور سرسو رو دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی کفالت حضرت ابوطالبؑ کے علاوہ کسی اور نے کی ہے اور اس قسم کا نیگا جھوٹ سوائے کسی فاتر العقل ناصحی اور مردود و ملعون خارجی کے اور کوئی بک بھی نہیں سکتا۔

بہر حال بتانا یہ ہے کہ اگر ہم چاہیں تو اپنے موقف میں ہزار ہا حوالہ جات پیش کر سکتے ہیں جبکہ خارجیوں کے کارخانہ لذائیت میں اس کے بر عکس ایک بھی صحیح حوالہ موجود نہیں۔ البتہ بے پر کی اڑاتے جانا اور بات ہے۔

اب ہم محسن قارئین کی معلومات کے لئے چند معتبر کتب کا عربی متن پیش کرنے پر اکتفا کریں گے کیونکہ ان عمارات کا مفہوم اور مطالب و معانی وہی ہیں جو آپ مختلف عبارتوں کے ترجموں کی صورت میں ملاحظہ فرمائچے ہیں اسلئے بخوبی طوالت ترجمے سے گریز کیا گیا ہے۔ ملاحظہ ہو۔

## سیرت ابن ہشام

و ذکر کون النبی ﷺ فی کفالة عمه

یکلوه و يحفظه فمن حفظ الله له في ذلك انه

كان يتيمًا ليس له أب يرحمه ولا أم ترامه لأنها

ماتت وهو صغير وكان عيال ابوطالب ضغافا

وعيشم شطفا فكان يوضع الطعام له وللصبية من

او يه د ابو طالب.

﴿سيرة ابن هشام جلد اصفحه ٤١٣﴾

﴿لللامام ابي محمد عبدالمطلب بن هشام متوفي ٤٥٦﴾

## روض الانف

وكان رسول الله ﷺ بعد عبدالمطلب مع  
عمه ابوطالب و كان عبدالمطلب فيما يزعمون يوصى به  
عمه ابوطالب وذاك لأن عبدالله أبا رسول الله ﷺ  
وابا طالب اخوان لأب دام امها فاطمة بنت عمرو بن  
خالد بن عبد بن عمران بن مخزوم .

﴿روض الانف على سير ابن هشام جند اصفحه ٤١٩﴾

﴿لللامام القميي المحدث ابي القاسم عبد الرحمن الغشими السهيلي متوفي ٤٥٨﴾

## الوفاء في احوال المصطفى عليه وسلم

عن ابن عباس قال لما توفي عبدالمطلب  
قبض ابوطالب رسول الله ﷺ اليه فكان يكون  
معه وكان ابو طالب لاملا له ان كان يحبه جداً  
شديداً لا يحبه ولده وكان لا ينام الا الى جنبه .

﴿الوفاء في احوال المصطفى صفحه ٤٢١﴾

﴿لللامام ابي الفرج عبد الرحمن بن جوزي متوفي ٤٥٩﴾

## انوار محمد ليه هن مواهب الالذنانيه

وكفله ابوطالب واسمه عبدمناف وكان  
عبدالمطلب قد اوصاه بذلك لكون شقيق

عبدالله ولما بلغ رسول الله ﷺ اثنى عشره

سنة خرج مع أبي طالب إلى الشام .

«أنوار المعهدية لامام نبهاني»

«من المawahب الدينية للأمام قسطلاني صفحه ٤٥٤»

## شواهد النبوة

جناب عبدالمطلب<sup>ؑ</sup> کی وفات کے بعد حضور علیہ السلام کی کفالت

جناب ابوطالب<sup>ؑ</sup> کے پردوہ ہوئی، اُس وقت آپ<sup>ؐ</sup> کی عمر شریف آٹھ سال تھی

جناب ابوطالب<sup>ؑ</sup> کو آپ سے بڑی محبت تھی۔

﴿شواہد النبوة مترجم امام عبد الرحمن جامی صفحہ ۳۷﴾

## مدارج المنبوة

ابو طالب کہ عم اعیانی آنحضرت صلی اللہ

علیہ وآلہ وسلم بود در عهد کفالت آنحضرت

در آورده اگرچہ زبیر بن عبدالمطلب نیز اعیانی

بود لیکن میان عبدالله و ابو طالب زیادت

محبت و ارتباط بود . در روائی آمده که

آنحضرت را مخیر ساختند که کفالت کدام

یکسرے از اعمام خود را میخواهی ، آنحضرت ابو

طالب را اختیار کرد و ابوطالب با قصی لغایت

واحسن وجوہ محافظت آنحضرت قبل از

ظهور نبوت و بعد ازاں بتقدیم رسانید و بیسے دے

طعام نمی خورد جامنہ خواب آنحضرت پھلوئی

خود راست میکر درون و بیرون خانہ

اور اہمراه داشتی“

«مدارج الشبوة الشاہ عبدالحق محدث دہلوی جلد اصفحہ ۴۲۳»

جیسا کہ ہم پہلے عرض کرچکے ہیں کہ تمام تر کتب تواریخ و تفسیر اور  
تفسیر و احادیث میں یہ حقیقت روز روشن کی طرح ظاہر و باہر ہے کہ حضور  
رسالت تاب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی کفالت کا شرف حضرت عبدالمطلب  
کے وصال مبارک کے بعد جناب ابوطالب ہی کو حاصل ہے اور اس حقیقت  
سے آج تک کسی کو مجال انکار نہیں ہو سکی۔ چنانچہ ان چند سیرت کی کتابوں کے  
بعد ”مشتبہ نمونہ از خوارے“ کے طور پر نہایت اختصار کے ساتھ محض چند  
تفسیر کے حوالہ جات عربی متن کی صورت میں پیش کئے جاتے ہیں۔ اگرچہ  
کتب تفاسیر میں متعدد مقامات پر اس حقیقت کا اظہار کیا گیا ہے لیکن ہم  
صرف تیسویں پارے کی سورت ”واضحی“ کی آیت مبارکہ ”اللَّمَّا يَجِدُكَ  
يَتَبَعَّمَا فَأَوْى“ کے تحت آنے والی عبارتوں کا اختصار پیش کرنے پر اکتفا  
کرتے ہیں۔

## تفسير ابن عباس

”يَتِيمًا“ بِلَابٍ وَبِلَا أَمْرٍ“ فَأَوْا كَعْمَكَ

ابن طالب .

»تنوير المتقباس تفسير ابن عباس صفحه ٤٣٧٤«

»ازحضرت عبدالله ابن عباس«

## تفسير كبير الرازي

وَكَانَ عَبْدُ الْمُطَّلِبِ يُوصِي ابْنَ طَالِبٍ بِهِ لَأْنَ

عَبْدُ اللَّهِ وَابْنَ طَالِبٍ كَانَ مِنْ أُمَّ وَاحِدَةٍ فَكَانَ ابْنُ

طَالِبٍ هُوَ الَّذِي يَكْفُلُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ بَعْدَ جَدِهِ .

»تفسير كبير الرازي فخر الدين رازى جلد ١٢٢ صفحه ٤١٢٢«

## تفسير غرائب القرآن

فَكَفَلَ ابْنَ طَالِبٍ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ إِلَى أَنَّ

ابْتَعَثَهُ اللَّهُ لِرَسَالَةٍ فَقَامَ بِنَصْرَتِهِ مِدْقَدَةً مَدْيَدَةً

وَعَظِمَةً لِلَّهِ عَلَيْهِ فَأَحْسَنَ تَرْبِيَتَهُ .

»تفسير غرائب القرآن المعروف نيشاپوری جلد ١٠ صفحه ٤٣٤«

»للعلامة نظام الدين العسشن بن محمد القمي النيشاپوری«

## تفسير جمل على الجلالين

وَكَانَ عَبْدُ الْمُطَّلِبِ أَوْصَى ابْنَ طَالِبٍ بِهِ

لَأْنَ عَبْدُ اللَّهِ وَابْنَ طَالِبٍ كَانَ مِنْ أُمَّ وَاحِدَةٍ فَكَانَ

ابْنَ طَالِبٍ هُوَ الَّذِي كَفَلَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ بَعْدَ

جده الى ان بعثه الله نبیا .

﴿تفسیر جمل جلد ٢ صفحه ٥٣٩﴾

## تفسیر صاوی

ومات جده عبدالمطلب وهو ابن ثمان

سنین فكفله عمه ابو طالب لانه كان شقيق ابيه .

﴿تفسیر صاوی للامام احمد صاوی مالکی جلد ٢ صفحه ٤٢٨﴾

## تفسیر جلا لین

بان ضمک الى عمک ابی طالب .

﴿تفسیر جلا لین مع صاوی جلد ٢ صفحه ٤٢٨﴾

## تفسیر کشاف

ومات جده وهو ابن ثمان سنین فكفله

عمه ابو طالب وعطفه الله عليه فأحسن تربيته .

﴿تفسیر کشاف جلد ٢ صفحه ٥٥ مولفه محمود بن عمر زمخشري﴾

## معالم التنزيل

وضمک الى عمک ابی طالب حتى

أحسن تربیتك وكفاك المونة .

﴿تفسیر معالم التنزيل جزء هفتم صفحه ١١٦﴾

﴿مولفه ابی محمد الحسین القراء البغوری متوفی ١١٧ھجری﴾

## تفسیر ابن کثیر

وله العمر ثمان سنین فكفله عمه ابو طالب

ثُمَّ لَمْ يَرِلْ يَحْوَطُهُ وَيَنْصُرَهُ وَالْأَحْوَى وَيَرْفَعُ مِنْ  
قُدْرَةٍ وَيَوْقَرُ وَيَكْفُ عنْهُ أذْى قَوْمَهُ.

﴿تفسیر ابن کثیر جلدہ صفحہ ۲۲۶﴾

## تفسیر خازن

فِلَامَاتِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ كَفْلَهُ عَمَّهُ  
أَبُو طَالِبٍ إِلَى أَنْ أَقْوَى وَاشْتَهَى وَتَرَوْجَ خَدِيجَةَ.

﴿تفسیر خازن جزءہ تتم جلد صفحہ ۲۱۶﴾

﴿مولفہ علی بن محمد بن ابراهیم البقدادی المعروف خازن فرغ من تالینہ ۴۷۵ هجری﴾

## تفسیر فتح البیان

وَقَيلَ بِمَالِ حَدِيجَةَ بِنْتِ خَوَلِيدٍ وَتَرَبِيتَ  
أَبُو طَالِبٍ

﴿تفسیر فتح البیان جلدہ صفحہ ۲۹۹ مولفہ نواب صدیق حسن بھوپالی﴾

تفاسیر کے بعد تاریخ کی مُسْتَند کتاب تاریخ کامل کا ایک حوالہ ملاحظہ  
فرمائیں۔

توفی عبدالمطلب بعد الفیل ثمان سنین  
واوصی آبا طالب بر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ  
وسلم فکان ابوطالب هو الذی قام بامر النبی  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بعد حده .

﴿تاریخ کامل ابن الاشیریجزی متوفی ۶۳۲ هجری جلد صفحہ ۲۲﴾

اگرچہ اس صحن میں دیگر بے شمار کتب معتبرہ کے حوالہ جات بھی پیش کئے جاسکتے ہیں مگر اہل علم و دانش حضرات کے لئے یہی کیا کم ہے جواب تک پیش کیا جا چکا ہے۔

**اب** آخر پر بلاذری وغیرہ کے وضعی مکملے کی حیثیت بھی ملاحظہ فرمائیں۔ سیرت کی مشہور و معروف کتاب زرقانی علی المواہب کا خلاصہ ہے کہ حضور امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی کفالت حضرت عبدالمطلبؑ کی وصیت کے مطابق حضرت ابوطالبؓ نے ہی فرمائی اور یہ ان کے لئے مخصوص تھی اور زیر بن عبدالمطلب کی شرکت کفالت کے متعلق جو کہا جاتا ہے تو انہوں نے اسلام کا زمانہ نہیں پایا۔ اور یہ بھی کہتے ہیں کہ جناب عبدالمطلبؓ نے ابوطالبؓ اور زیرؓ کے لئے قرود اندازی کی مگر قرود فال بنام ابوطالبؓ ہی نکلا۔

اسد الغابہ میں عز الدین ابن اثیر نے لکھا ہے کہ ابوطالبؓ نے ہی حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی کفالت فرمائی۔ کیونکہ وہ حضورؐ کے والد حضرت عبد اللہ بن عبدالمطلبؓ کے سگے بھائی تھے۔ جیسا کہ زیرؓ بھی حضرت عبد اللہؓ کے سگے بھائی تھے۔ مگر کفالت حضرت ابوطالبؓ ہی نے فرمائی کیونکہ ان کے لئے حضرت عبدالمطلبؓ نے وصیت فرمائی تھی۔ اور جو کہا جاتا ہے کہ ابوطالبؓ سے پہلے زیرؓ بن عبدالمطلبؓ کفالت کرتے تھے اور ان کے

فوٹ ہونے کے بعد ابوطالبؓ کفیل بنے تو یہ غلط مgesch ہے کیونکہ ذبیر بن عبدالمطلب حلف الفضول کے واقعہ میں حاضر تھے اور آخر پر لکھا ہے کہ یہ دلیل ہے اس بات پر کہ حضرت ابوطالبؓ نے ہی آپؐ کی کفالت فرمائی اور ابوطالبؓ کو آپ سے شدید محبت تھی اور ایسی محبت وہ اپنی اولاد سے بھی نہیں کرتے تھے۔

متن کی تفصیل ملاحظہ فرمائیں۔

وكان عبدالمطلب أوصاه بذلك

لكون شقيق عبد الله والده دون الحرج ونحوه

فالقصر اضافي فلا يرد أن الذبيـر شقيقة

ايضاً وقد قيل اقرع عبدالمطلب بيتهما فخرجت

القرعة لأبى طالب وفي اسد الغابه لحافظ

عز الدين بن الاثير كفله ابو طالب شقيق ابيه

وكذاك الذبيـر لكن كفـا لـأبـى طـالـب

اما لـوصـية عبدالمطلب واما لـان الذـبيـر كـفـله حتى

مات ثم كـفـله ابو طـالـب هذا غـلـط لأن الذـبيـر شـهـد

حـلـفـ الفـضـولـ ولـلـمـصـطـفىـ نـيـفـ وـعـشـرونـ سـنـةـ

واجـمـعـ الـعـلـمـاءـ وـعـلـىـ انهـ شـخـصـ معـ اـبـىـ طـالـبـ

الـىـ الشـامـ بـعـدـ مـوـتـ اـبـىـ طـالـبـ بـأـقـلـ مـنـ خـمـسـ

سـنـينـ فـهـذـاـ يـدـلـ عـلـىـ اـبـىـ طـالـبـ هـوـ الذـىـ كـفـلهـ

انتهی و کان ابوطالب یحیہ جا شدیداً لا یحب  
او لاده

﴿زرقانی علی المواهِب﴾  
 ﴿الامام العلامہ محمد بن عبدالباقي﴾

حضرت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے شفیق عّم محترم اور  
 حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے والدِ گرامی جناب ابو طالب رضی اللہ عنہ  
 کے متعلق اس وصاحتی بیان کے بعد، اب آپ جناب حیدر کرار رضی اللہ عنہ  
 کی والدہ مکرر مہ محترمہ حضرت فاطمہ بنت اسد رضی اللہ عنہا کے متعلق  
 معلومات حاصل کریں،

## حیدر کرار کی والدہ

آنندہ اوراق میں حضرت ابوطالب کے متعلق مختصر طور پر یہ بھی بتایا  
 جائے گا کہ انہوں نے اسلام اور بانی اسلام علیہ الصلوٰۃ والسلام کی کون کوئی  
 خدمات سرانجام دیں، اور حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ان سے کس قسم کی محبت  
 تھی مگر پیش ازیں باب حدیثہ العلم سیدنا حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی والدہ  
 مکرر مہ سیدہ فاطمہ بنت اسد رضی اللہ عنہا کے متعلق حسب سابق پبلے خوارج  
 کی دریدہ وہی ملاحظہ کریں اور پھر ان الزامات و اتهامات کا رویلینگ پیش کیا  
 جائے گا۔

## حضرت علی کی والدہ مسلمان نہیں تھیں

خارجی عباسی نے جوئی تاریخ اسلام مرتب کرنا شرع کی ہے اس کا

ایک ورق یہ بھی ہے کہ ।

فاطمہ بنت اسد سے نہ کسی حدیث کی روایت ہے

اور نہ آنحضرتؐ کے زمان قبل نبوت کے حالات کے

متعلق کوئی ایک لفظ اور نہ ان کا نام ہاشمی خاندان کی

عورتوں کی فہرست میں شامل ہے جو اسلام سے

مشرف ہوئیں اور بحیرت کی ۔ حالانکہ ان کی بیٹیوں

تک کے نام رسول اللہ صلعم (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم)

سے بیعت کرنے والی ہاشمیہ عورتوں میں شامل ہیں ۔

الاصابہ جلد ۲ صفحہ ۲۸۰ میں ان کا بحیرت سے

پہلے فوت ہو جانے کا بھی ذکر ہے اس سے ظاہر ہے

کہ ان کے مسلمان ہونے اور بحیرت کرنیکی روایت صحیح

نہیں ۔

«وقائع زندگانی ام هانی صفحہ ۲» مذکور نہ نام محمود عباسی میں

جناب سیدہ فاطمہ بنت اسد رضی اللہ عنہا کے متعلق خارجی عباسی کی

پوری کی پوری عبارت نقل کر دی گئی ہے تاکہ کسی قسم کی تاویل کی گنجائش باقی نہ

رہے ۔

قارئین جان گئے ہوں گے کہ پہلے تو خارجی مصطفیٰ نے یہ تاثر دینے کی کوشش کی ہے کہ فاطمہ بنت اسدؓ کے اسلام لانے اور ہجرت کرنے کی کوئی روایت سرے سے موجود ہی نہیں اور پھر الاصابہ کی محض عبارت نقل کر کے یہ ثابت کر دیا کہ ان کے ہجرت کرنے اور اسلام لانے کی جو روایت موجود ہے وہ صحیح نہیں،“

سچ کہا ہے دانا لوگوں نے کہ ”دروغ گورا حافظہ نباشد“ حقیقت یہ ہے کہ یہ کذب سراہیاں اور قلمی بد دیانتیاں محس اور محس خاندان ہاشمی کے ساتھ مستقل لغرض وعداوت اور کینہ پروری کا نتیجہ ہیں۔ ورنہ اتنا بڑا جھوٹ بولتے وقت تو شیطان کی روح بھی کانپ کانپ جاتی ہو گی بہر حال یہ خارجیوں کی کمینگی اور شر انگیزی کی ایک زندہ مثال ہے کہ یہ لوگ مسلسل جھوٹ بننے میں اپنا تانی نہیں رکھتے اور پھر ایک جھوٹ کو صحیح ثابت کرنے کے لئے ہزاروں جھوٹ گھڑ کر بھی کسی ایک جھوٹ کو نہ کبھی سچ ثابت کیا ہے حالانکہ ہزاروں جھوٹ گھڑ کر بھی کسی ایک جھوٹ کیا جاسکا ہے اور نہ ہی آئندہ انشاء اللہ العزیز تا قیامت ثابت کیا جاسکے گا۔

چنانچہ سب سے پہلے الاصابہ ہی کی پوری عبارت ہدیہ قارئین کی جاتی ہے جس کا ایک نکڑا خارجی عبارت نقل کر کے جناب فاطمہ بنت اسدؓ کا ہجرت نہ کرنا ثابت کر لیا ہے۔

## الاصابه کی پوری عبارت

فاطمة بنت اسد بن هاشم بن عبد مناف

الهاشمية والدة على وآخر نه قيل انها توفيت

قبل الهجرة وال الصحيح انهها هاجرت وما ت

بالمدينة وبه جزم الشعبي قال اسلمت

وهاجرت وتوفيت بالمدينة، وخرج ابن عاصم

من طريق عبد الله بن محمد بن عمر بن على بن

ابي طالب عن ابيه ان النبي عليه السلام كفن فاطمة

بنت اسد في قميصه وقال لم تلق بعد ابي طالب

ابری منہا وقال الأعمش عن عمرو بن مرة عن

ابي البحترى عن على قلت لا می اکھی فاطمة

سقاية الماء والذهب في الحاجة وتكفیک

الطحن والعجن وقال الذبيه بن بكار هو اول

هاشمية ولدت الخليفة ثم بعد ها فاطمة الزهراء

وسیاتی لهاذکر فی فاطمة بنت حمزة يدل على

انها ماتت بالمدينة قال ابن سعد كانت امراة

صالحة وكان النبي عليه السلام يزورها ويقول في بيته

﴿الاصابه في تميز الصحابة جلد ٢ صفحه ٦٨ مؤلفه ابن حجر عسقلاني﴾

ترجمہ !

فاطمه بنت اسد بن هاشم بن عبد مناف هاشمية

حضرت علی اور انکے بہن بھائیوں کی والدہ ہیں۔ کہا کہ وہ بھرت سے پہلے فوت ہوتیں مگر صحیح یہ ہے کہ آپ نے بھرت فرمائی اور مدینہ منورہ میں وفات پائی اسی سے جزم کیا شعی نے اور کہا کہ آپ نے اسلام قبول کیا اور بھرت فرمائی اور مدینہ منورہ میں انتقال فرمایا۔

اور روایت بیان کی عاصم نے کہا محمد بن عمر بن علی بن ابی طالب نے اپنے باپ سے کہ پیشک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کو اپنی قصیص کافن پہنایا اور فرمایا کہ ہمارے ساتھ ابُو طالب کے بعد سب سے بہتر سلوک کرنے والی تھیں۔

اور کہا اعمش نے روایت بیان کی عمر بن مرہ نے ابی الجھری سے کہ حضرت علیؓ نے فرمایا کہ میں نے اپنی والدہ سے کہا کہ آپ بیرونی امور پانی وغیرہ لانے میں حضرت فاطمہ بنت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی کفالت کریں اور وہ گھر یلو کام آٹا گوند ہنے اور چکی وغیرہ پینے میں آپ کی مذکوریں۔ زبیر بن بکار نے کہا کہ آپ پہلی ہاشمیہ عورت ہیں جس نے ہاشمی خلیفہ کو جنم دیا پھر ان کے بعد فاطمۃ الزہرا ہیں عنقریب ان کا ذکر فاطمہ بنت حزہؓ کے ذکر میں ہوگا جس سے ثابت ہوتا ہے کہ آپ کا وصال مدینہ منورہ میں ہوا۔ ابن سعد کہتے ہیں کہ آپ نہایت صالح عورت تھیں اور حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ذمہ میں اپنے بھائیوں کی والدہ کو اپنے بھرتوں کے ذمہ میں بخوبی بھرت کر کے رکھ دیا۔

علیہ وآلہ وسلم انکی زیارت کو آتے اور انکے گھر میں آ کر آرام فرماتے تھے۔  
 یہ تمیٰ الاصابہ کی پُوری عبارت معاشرہ جس کا ایک مکمل نقل کرنے  
 کے بعد خارجی مصنف کے ہاتھوں پر رعشہ طاری ہو گیا۔ کیونکہ ملحقة عبارت  
 میں پہلے قول ہمیں نفی کرتے ہوئے واضح ترین صورت میں تحریر تھا۔ کہ صحیح  
 روایت یہ ہے کہ آپ اسلام بھی لا سیں اور ہجرت بھی کی، سرکار مدینہ نے ان  
 کو اپنی قیص مبارک کا لفظ بھی عطا فرمایا اور آپ مدفن بھی مدینہ منورہ میں  
 ہوئیں۔ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ان کی زیارت کے لئے ان کے گھر بھی  
 جاتے تھے۔ اور ان کے پاس آرام بھی کرتے تھے آپ نے انکی شفقت و  
 محبت کا ذکر بھی فرمایا اور یہ بھی فرمایا میرے پیچا ابوطالبؑ کے بعد سب سے  
 زیادہ ہمارا خیال رکھنے والی فاطمہ بنت اسد تھیں ﴿رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا﴾  
 اگرچہ الاصابہ کی پُوری عبارت نقل کر دینے کے بعد مزید کوئی حوالہ  
 پیش کرنیکی خاص ضرورت باقی نہیں تاہم برکت حاصل کرنے اور خارجیوں  
 کے منہ ہمیشہ ہمیشہ کیلئے بند کر دینے کیلئے چند معتبر کتب کے مزید حوالہ جات  
 پیش خدمت ہیں۔

پہلے آپ الاصابہ کی ہی ایک اور روایت ملاحظہ فرمائیں جس سے  
 یہ ثابت ہوتا ہے کہ آپ مدینہ منورہ ہجرت کر کے تشریف لا سیں اور یہ بھی  
 معلوم ہو جائے گا کہ حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو فاطمہ کے نام  
 سے کس قدر محبت ہے۔

## بِهِ مَحْبَّتْ يَهْ نُوازش

وأخرج ابن أبي عاصم من طريق أبي فاختة

عن جعدة بن هبيرة عن علي قال أهدى إلى

رسول الله صلى الله عليه وآلہ وسلم حلة

استبرق فقال أجعلها خمراً بين الفواطم

فشققتها أربعة أخمرة خمار الفاطمة بنت رسول

الله صلى الله عليه وآلہ وسلم و خمار الفاطمة

بنت اسد و خمار الفاطمة بنت حمزة ولم يذكر

الرابعة (قلت) ولعلها امرأة عقيل الاتية قريباً.

(الاصلابہ فی تبیین الصحا به جلد ۲ صفحہ ۳۴۰)

ترجمہ:- حضرت علی کرم اللہ وجہہ لکریم بیان فرماتے

ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں ریشمی

کپڑے کاہدیہ آیا تو آپ نے فرمایا اس کے تکڑے کر

کے فاطمہ نام کی عورتوں میں تقسیم کرو و چنانچہ اس کے

چار تکڑے کئے گئے اور ایک تکڑا فاطمہ بنت رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو اور ایک تکڑا جناب فاطمہ بنت

اسدؑ کو اور ایک تکڑا جناب فاطمہ بنت حمزةؓ کو عطا کیا

گیا۔ چوتھے تکڑے کے متعلق حضرت علامہ ابن حجر

عقلانی کہتے ہیں کہ حضرت عقیل ابن الی طالبؑ

کی بیوی کو عطا فرمایا گیا۔

اس واقعہ کے بعد ہم اپنے موضوع کی طرف آتے ہیں جناب فاطمہ بنت اسدؑ والدہ مکرمہ جناب علی الرضاؑ کی ہجرت اور مدینہ منورہ میں مدفون ہونے کے متعلق چند معتبر کتب کے حوالہ جات ملاحظہ کریں۔

## الاستیعاب

فاطمة بنت اسد بن هاشم بن عبد مناف ام على  
بن ابی طالب و اخوتہ رضی اللہ عنہم قیل  
انہامات قیل الهجرة ولیس بشی والصواب انہا  
هاجرت الی المدینہ بھامات، عن الشعی قال  
ام على بن ابی طالب رضی اللہ عنہا فاطمة  
بنت اسد بن هاشم اسلمت و هاجرت الی  
المدینہ وتوفیت بها وقال الذیر هی اول هاشمیه  
ولدت هاشمی، قال وقد اسلمت و هاجرت  
الی اللہ و رسوله و ماتت بالمدینہ فی حیاة النبی  
صلی اللہ علیہ و شهدہار رسول اللہ علیہ و سلم .

وقال ابو عمر روى سعدان بن الوليد  
السابرى عن عطاء بن ابى رياح عن ابن عباس  
قال ماتت فاطمة ام على بن ابى طالب  
البسهار رسول اللہ علیہ و سلم قميصه واضطجع

معهافی قرہا فقا لو اما رائناک صنعت ما  
 صنعت بھڈے؟ فقال انه لم يكن احد بعديبي طالب  
 ابربي منها، انما البستها فميصى لتكسى من  
 حل الجنة واضطجعت ليهون عليهما .

﴿الاستيعاب مع الا صابه جلد ۲ صفحه ۴۲۰﴾

ترجمہ:- اسد بن ہاشم بن عبد مناف کی بیٹی  
 فاطمہؓ علی ابن ابی طالبؓ اور ان کے بہن بھائیوں کی  
 والدہ ہیں (رضی اللہ عنہم اجمعین) روایت ہے کہ  
 آپؐ ہجرت سے پہلے فوت ہوئیں مگر یہ غلط ہے اور  
 کوئی شے نہیں صحیح وصواب یہ ہے کہ آپؐ نے مدینہ  
 متورہ کے لئے ہجرت کی اور مدینہ متورہ ہی میں فوت  
 ہوئیں۔ شعی کہتے ہیں کہ فاطمہ بنت اسد بنت ہاشم امّ  
 علی بن ابی طالبؓ مشرف بہ اسلام ہو کر مدینہ متورہ  
 میں ہجرت کر کے آئیں اور وہیں فوت ہوئیں۔ زیر  
 کہتے ہیں کہ آپؐ پہلی ہاشمیہ ہیں جنہوں نے ہاشمی کو جنم  
 دیا۔ کہا اور بے شک آپؐ نے اسلام قبول کیا اور اللہ  
 و رسول کے لئے ہجرت کی اور مدینہ متورہ میں انتقال

”فرمایا“

اور کہا ابو عمر نے کہ روایت بیان کی سعدان بن ولید نے سابری سے انہوں نے عطا ابن ابی رباح سے انہوں نے ابن عباس رضی اللہ عنہما سے کہ جب فاطمہ اُمّ علی بن ابی طالبؑ کا انتقال ہوا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی قیص مبارک کا کفن عطا فرمایا اور ان کی قبر میں لیئے، پس جب آپ سے پوچھا گیا کہ اس سے پہلے آپؑ نے کبھی کسی سے یہ سلوک نہیں فرمایا۔ یا ایسا نہیں کیا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ ابو طالبؑ کے بعد ہمارے ساتھ ان سے زیادہ حُسن سلوک بھی کسی نے نہیں کیا۔ ہم نے اپنی قیص اس لئے پہنائی ہے کہ انہیں جنت کے ٹھیک میں اور قبر میں ساتھ اس لئے لیئے ہیں کہ ان پر قبر کی تنگی نہ ہو۔

## طبقات ابن سحد

حضرت فاطمہؓ آپ اسد بن ہاشم بن عبد مناف بن قصی کی صاحبزادی ہیں، اور آپؓ کی والدہ فاطمہ بنت قیس بن حرم بن رواحہ بن ججر بن عبد بن بغیث بن عاصی بن لوی ہیں آپ زائدہ بن اصم بن حرم بن رواحہ جو

ام المؤمنین حضرت خدیجہ بنت خویلید کے دادا ہیں کی بیچاڑا اداخیانی بہن ہیں یا  
حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا سے حضرت ابو طالبؓ نے نکاح کیا  
جن سے آپ کے طالب، عقیل، جعفرؑ اور علیؑ چار بیٹے اور اُمّہ بانی، جمانہ، اور  
ریطہ تین بیٹیاں پیدا ہوئیں۔

جناب فاطمہؓ مسلمان ہو گئی تھیں اور ایک نیک دل خاتون تھیں  
حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اکثر ان سے ملتے جلتے رہتے اور دوپہر کو ان ہی  
کے گھر میں آرام فرمایا کرتے۔

«طبقات ابن سعد مترجم باب بیعت کرنے والی خواتین جلد ۸ صفحہ ۴۳۰۲»

## المستدرک للظاهر

كانت فاطمة بنت أسد بن هاشم أول  
هاشمية ولدت من هاشمي وكانت بمحل عظيم  
من الآييان في عهد رسول الله صلى الله عليه  
وآله وسلم وتوفيت في حياة رسول الله  
صلى الله عليه وآله وسلم وكان اسم على أسد  
ولذا لا يقال (انا الذي سمعتني امي حيدره)  
لما ماتت فاطمة بنت أسد بن هاشم كفنتها  
رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في  
قمصده وصلى عليها وكبر عليها سبعين تكبيرة و  
نزل في قبرها فلما ذهب قال له عمر بن

الخطاب رضي الله عنه يا رسول الله رائتك  
 فعلت على هذه المرأة شيئاً لم تفعله على أحد؟  
 فقال ياعمران هذه المرأة كانت أمي التي  
 ولدتني أن أباً طالب كان يصنع الصينع وتكون  
 له أئمدة و كان يجمعنا على طعامه فكانت  
 هذه المرأة تفضل منه كله نصيبياً فاعود فيه و  
 إن جبريل عليه السلام أخبرني عن ربى وعزوجل  
 أنها من أهل الجنة وأخبرني جبريل عليه السلام  
 أن الله تعالى أمر سبعين الفا من الملائكة يصلون  
 عليها.

«المستدرک للحاکم جلد صفحه ۱۰۸»

ترجمہ - فاطمہ بنت اسدؓ بن ہاشم پیغمبر نبی شمشیر  
 عورت ہیں جنہوں نے ہاشمی کو حرم دیا۔ آپؐ رسول اللہ  
 صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے مبارک زمانہ میں نہایت  
 عظیم المرتبت اور بلند شان والی ہوئیں ہیں۔  
 اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حیات  
 طیبہ میں فوت ہوئیں اور آپؐ نے ان کی نماز جنازہ  
 پڑھی انہوں نے حضرت علیؓ کا نام اسد (شیر) رکھا تھا  
 یہی وجہ تھی کہ حضرت علی فرماتے تھے کہ میں وہ

ہوں میری ماں نے میرا نام حیدر (شیر) رکھا ہے  
 حضرت فاطمہ بنت اسد بن ہاشم کا انتقال ہوا تو رسول  
 اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے انہیں اپنی قیص میں کفنا یا  
 اور ان کی نماز جنازہ ستر تکبیروں کے ساتھ پڑھی اور  
 ان کی قبر میں لیٹئے۔ جب آپ ان کی قبر میں اُترے  
 تو عمر بن خطابؓ نے عرض کی یا رسول اللہؐ آپ نے  
 جو سلوک اس عورت کیساتھ فرمایا ہے کبھی کسی کے  
 ساتھ نہیں کیا تو آپ نے فرمایا! اے عمر یہ عورت وہ  
 حورت ہے جو ابو طالبؑ کی اولاد کی والدہ ہے اور  
 جب کھانا تیار کر لیتی تو دستر خوان پہم سب کھانے  
 کیلئے جمع ہوتے تو یہ حورت سب سے زیادہ ہمارا حصہ  
 نکالتی اور جریا سل علیہ السلام نے ہمیں خبر دی ہے کہ  
 اللہ رب العزت کی طرف سے یہاں جنت سے ہے  
 اور جریل نے یہ بھی خبر دی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اسکی  
 نماز جنازہ پڑھنے کے لئے ستر ہزار فرشتوں کو حکم فرمایا  
 ہے۔

## نور الابصار

فاطمة بنت اسد بن هاشم بن عبد مناف

تجتمع مع ابى طالب فى هاشم جداً النبي

عليهما السلام اسلمت وها جرت مع النبي عليه السلام. (الخ)

وهي اول هاشمية ولدت هاشمية ولما ماتت

كفتها صلى الله عليه وآلہ وسلم بقمصه لا

نها كانت عنده بمنزلة امه وامر رسول الله صلى

الله عليه وآلہ وسلم اسامه بن زيد و ابا ايوب

انصارى و عمر بن الخطاب و غلاماً اسود

فحفروا قبرها بالقيق فلما لفغو الحدا حضرة

رسول الله صلوات الله عليه بيده واخرج ترابه فلما فرغ

اضطجع فيه وقال: "الهم اغفر لى لامى فاطمة

بنت اسد ولقنه حجتها و رسع عليها

مدخلها بحق نبیک محمد و الانبياء الذين من

قبلی فأنک ارحم الراحمین فقيل ثياب الجنة

واضطجعت في قبرها يخفف عنها من ضفطة

القبر لا لها كانت من احسن الخلق الله تعالى

صنعها الى بعد ابى طالب.

﴿نور الابصار في مناقب آل بيت النبي المختار صفحه ٤٨﴾

فاطمة بنت اسد بن هاشم بن عبد مناف

کا سلسلہ نسب حضرت ابوطالبؓ کی ساتھ ہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے جد امجد حضرت ہاشمؓ سے مل جاتا ہے انہوں اسلام قبول کیا اور حضورؐ کے ساتھ بھرپور فرمائی۔ آپؐ پہلی بار شمسیہ ہیں جنہوں نے ہاشمؓ کو جنم دیا۔ جب ان کا انتقال ہوا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی قمیص مبارک کا کفن پہنانیا آپؐ کے نزدیک وہ بخوبی مان کے تھیں اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اسماعیل بن زید، ابوالیوب انصاری عمر بن خطاب اور سیاہ غلامؓ پورشاو فرمایا کہ ان کیلئے جنتِ الْقَرْبَلَةِ میں قبر تیار کرو اور پھر جب قبر تیار ہو گئی تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے لحد کو اپنے مبارک ہاتھوں سے کھود کر درست کیا اور مٹی تھاٹی۔ جب اس کام سے فارغ ہوئے تو قبر میں لیٹ کر خُدا تعالیٰ کے حضور میں دعا کی، الٰہی میری ماں فاطمہ بنت اسد کی مغفرت فرمادی اور اسکو اسکی جنتِ القافر مادے اور اسکی قبر کو ہوں دے جو اپنے نبی محمدؐ کے اور انہیا کے جو مجھ سے پہلے ہوئے ہیں۔ پس تو نہایت رحم کرنے والا ہے۔ اور فرمایا کہ ہم نے اپنی قمیص کا کفن اس لئے دیا

ہے کہ انہیں جنت کا حلقہ نصیب ہوا اور قبر میں اس لئے  
لیٹے ہیں کہ قبر کی تنگی دُور ہو جائے۔ یہ میرے ساتھ ابُو  
طالبؑ کے بعد سب سے بہتر سلوک کیا کرتی تھیں۔

## سلسلة الذهب

و ها جر على كرم الله وجهه الکریم بعد هجرة  
النبي صلی الله علیہ وآلہ وسلم وابی بکر بثلاثة  
ایام ولحقهما بقیاء و معه امہ فاطمة بنت اسد  
رضی الله عنہا و انہا کانت اسلمت من قبل نم  
هاجرت مع ابیہ علی رضی الله عنہا الی  
المدینہ و لما ماتت کفنها النبي صلی الله علیہ  
 وسلم بقمیصہ فلما حضر قیرہ بالملقع و بلغ  
لحدہا حضره رسول الله صلی الله علیہ وسلم  
بیدہ و اخرج ترابہ فلما فرغ اضطجع فيه وقال  
اللهم اغفر لامی فاطمه بنت اسد ولقہا  
حجهها و وسّع عليها مد خلها او قال عليه  
الصلوة والسلام انہا کانت من احسن خلق الله  
صیعاً الی بعد ابی طالب .

﴿سلسلة الذهب الصوفية صفحه ٤٢﴾

ترجمہ: اور حضرت علی کرم اللہ و جہہ الکریم نے

نبی صلی اللہ وآلہ وسلم اور ابو بکر رضی اللہ عنہ کے تین دن بعد بھارت فرمائی اور آپ سے قبائل ملاقات کی اور آپ کے ہمراہ آپ کی والدہ مکرمہ فاطمہ بنت اسد رضی اللہ عنہا بھی تشریف لائی تھیں۔ آپ پہلے ہی مشرف بہ اسلام ہو چکی تھیں، مگر بھارت اپنے بیٹے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ساتھ کی۔ جب انکا انتقال ہوا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے انکو اپنی قیص مبارک میں کفن دیا۔ بعد ازاں جب جنت البقع میں انکی قبر کھودی جا چکی اور لحد تیار ہو گئی تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے دستِ اقدس سے لحد کو درست فرمایا اور انکی مٹی نکالی، جب لحد سے فارغ ہو گئے تو آپ خود اس میں لیٹ گئے اور بار خداوندی میں عرض کی یا اللہ میری ماں فاطمہ بنت اسد کی مغفرت فرمایا اور انکی جنت اسے سکھادے اور انکی قبر کو فراخ فرمادے اور پھر فرمایا کہ ابو طالب " کے بعد میرے ساتھ سب سے بہتر سلوک یہی کیا کرتی تھیں"۔

كتب احادیث میں آتا ہے ایک دفعہ حضرت علیؓ کو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ریشم کے کپڑے کا ایک ٹکڑا فاطمہ نام کی عورتوں میں تقیم

کریم کا حکم فرمایا چنانچہ اس کا ایک حصہ حضرت فاطمہ بنت اسد گوہی ملا علاؤدہ ازیں ایک حصہ حضور سرور عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی صاحبزادی جناب فاطمة الزاهرا سلام اللہ علیہا کو ملا اور ایک حصہ جناب فاطمہ بنت حمزہؓ کو عطا فرمایا گیا یہ واقعہ مدینہ منورہ کا ہے اس لئے یہ کہنا کہ آپ نے تحریت نہیں فرمائی حضرت شرائیکر پر اپنی کنڈہ ہے چنانچہ اس ضمن میں بھی ایک حوالہ ملاحظہ فرمائیں۔

## الشعة اللمعات شرح مشکواۃ

ودرروائیتے بجائے بین الشعاء بین الفواطم آمدہ وفواطم فاطمہ کہ چند فاطمہ در خانہ امیر المؤمنین جمع یو دند اول فاطمہ زہرا بتوں بنت رسول اللہ وضعیت وے صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم وعلیہا ودوم فاطمہ بنت اسد بن ہاشم زوجہ ابی طالب امّ علی وعفی و عقیل و طالب و آں حضرت درشان و فرمودہ امی بعد ای ووے رافضائی جسے است ووے اول ہاشمیہ است کہ زائدہ ہاشمیں را بہا شی سوم فاطمہ بنت حمزہ بن عبد المطلب سید الشهداء وبعضے گفتہ اند کہ ثالث فاطمہ بنت ولید بن عتبہ بن ربیعہ است کہ از کمہ مہا جرت شمودہ بدینہ آمدہ بودو

اول صحیح تر است چہ اعطائے آنحضرت بالہبیت  
نبوتو سلام اللہ علیہم اجمعین قریب تروظاہ تر است۔

﴿اشعته للمعات شرح مشکرۃ جلد ۲ صفحہ ۵۳۹﴾

اس واضح ترین عبارت کے بعد جناب فاطمہ بنت اسد رضی اللہ عنہا  
کے ہجرت فرمانے اور اسلام قبول کرنے کے بارے میں آخر پر مزید ایک  
فیصلہ کن عبارت پیش کی جاتی ہے جس سے قطعی طور پر پوتہ چل جاتا ہے کہ وہ  
روایت یقینی طور پر وہی اور وضعی ہے جس میں ہے کہ آپ نے ہجرت نہیں  
فرمائی۔ ملاحظہ ہو

## اسد الغابہ فی معرفت الصحابہ

فاطمة بنت اسد بن هاشم بن عبد مناف  
القرشیہ الہاشمیہ ام علی بن ابی طالب و اخوتہ  
طالب و عقیل و جعفر قیل انہا توفیت قبل  
الہجرة و لیس بشئی والصحیح انہا ہاجرت الی  
المدینہ و توفیت بھا

یعنی فاطمہ بنت اسد بن هاشم بن عبد مناف  
قرشیہ ہاشمیہ جناب علی ابن ابی طالب اور ان کے  
برادران طالب و عقیل و جعفر کی والدہ ہیں،

کہتے ہیں کہ وہ ہجرت سے پہلے وفات پا گئیں

مگر یہ کوئی چیز نہیں بلکہ صحیح یہ ہے کہ آپ مدینہ منورہ میں بھرت فرمائے گئیں اور ہیں آپ کا انتقال ہوا  
مزید لکھا ہے کہ !

قَالَ الشَّعْبِيُّ أُمَّ عَلَى فَاطِمَةَ بْنَتِ أَسْدٍ  
اسْلَمَتْ وَهَا جَرَتْ إِلَى الْمَدِينَةِ وَتَوْفِيتَ  
بِهَا وَرَوَى الْأَعْمَشُ عَنْ عُمَرَ بْنِ مَرْدَةَ عَنْ أَبِيهِ  
الْحَسَنِ عَنْ عَلَى قَالَتْ قَالَتْ لَا مَى فَاطِمَةَ بْنَتِ  
أَسْدٍ كَفِى فَاطِمَةَ بْنَتِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَقَا يَهُ  
الْمَاءَ وَالذَّهَابَ فِي الْعَاجِةِ وَتَكْفِيكَ  
الْدَّاخِلِ الظَّهِيرَ وَالْعَجَنَ وَهَذَا يَدِلُّ عَلَى  
هَجْرَتِهَا لَأَنَّ عَلِيًّا أَنْمَى تَزُوْجَ فَاطِمَةَ بِالْمَدِينَةِ .

(اسد الغایہ جلد ۱ صفحہ ۵۱۲)

ترجمہ: شعی کہتے ہیں کہ حضرت علی علیہ السلام کی والدہ فاطمہ بنت اسد رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے اسلام قبول کیا اور مدینہ منورہ کی طرف بھرت کی اور مدینہ منورہ ہی میں فوت ہوئیں۔

ابوالحسنی سے روایت ہے کہ حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا کہ میں نے اپنی والدہ سے کہا کہ آپ بیرونی کام پانی وغیرہ لانے میں فاطمہ بنت محمد صلوات اللہ علی ایسیها وعلیہما سے تعاون کریں اور وہ امور خانہ داری چکی وغیرہ پینے میں آپ کی کفایت کریں۔

یہ دلیل ہے اس بات پر کہ آپ نے ہجرت فرمائی۔ کیونکہ سیدہ فاطمۃ الزہرا کا نکاح مبارک حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم سے مدینہ منورہ میں ہوا تھا۔

اسی کتاب میں مزید یہ روایت بھی نقل فرمائی ہے کہ جناب رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے آپ کی لحد مبارک کو فراخ بھی فرمایا اور آپ ان کی قبر میں بھی لیٹئے اور اپنی قمیص مبارک بھی انکے کفن کے لئے عطا فرمائی جیسا کہ اس ضمن میں آپ متعدد عبارات سابقہ اور اراق میں ملاحظہ فرمائے ہیں۔ یہاں پر بھی اس عبارت کا پورا پورا عربی متن نقل کیا جاتا ہے تاکہ خارجیوں کے خیالی قلعہ نیست ونا بود ووجا کش،

عن ابی بکر بن ابی عاصم حدثنا عبد اللہ

بن شبیب بن خالد القيسی حدثنا الحسن بن

ابراهیم بن هانی اخیر نا حسین بن زید بن علی

بن عبد اللہ بن محمد بن عمر بن علی عن ابیه ان

رسول اللہ ﷺ کفن فاطمة بنت اسد فی قمیصه

واضطجع فی قبرها و جزاها خيراً و روى عن ابن

عباس نحو هذا وذاذ فقالوا اما رأينا نك صنعت

بأحد ما صنعت بهذه قال الله لم يكن بعد ابى

طالب أبى بى منها انما البستها قميص لتكسى من

حلل الجنة واضطجعت فى قبرها ليهون عذاب

القبر .

﴿أَسْدَ الْغَابِيَّةِ فِي مَعْرِفَتِ الْمُسَعَابَةِ جَلْدٌ صَّنٌ﴾

## یہ اعزازات

قارئین کرام اچھی طرح جان چکے ہیں کہ خارجی عباسی کو خاندان مصطفیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام سے کس حد تک عداوت ہے۔ کیونکہ یہ مخطوط الحواس انسان نما حیوان یہ بھی پرداشت نہیں کر سکتا کہ اس خاندان کے عظیم افراد کا نام مسلمانوں کی فہرست میں آجائے۔ اگر ہم چاہیں تو اس ضمن میں بھی سینکڑوں حوالے پیش کر سکتے ہیں مگر کیا احراق حق اور ابطال باطل کے لئے یہ کافی نہیں جواب تک بیان کیا جا پکا ہے؟ اور حدیث ویہ کی ان ثقہ کتب کے بعد کوئی سر پھرا ہی ہوگا جو عباسی کی خرافات کو درست تسلیم کر کے اپنے ایمان کا بھی جنازہ لکھوا لے۔ مگر متلاشیان حق کیلئے اس کے بعد حق جلوہ فرماؤ چکا ہے۔

گذشتہ حوالہ جات کی روشنی میں امیر المؤمنین، خلیفۃ المُسُلِّمِین سیدنا و مولانا حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی والدہ مکرمہ کی شان و عظمت کا جو مقام متعین ہوتا ہے وہ بہر صورت واضح ہے۔ سیدہ فاطمہ بنت اسد کی عظمت و بزرگی اور عزّت و وقار کے اظہار کیلئے اس سے بڑھ کر اور کیا دلیل ہوگی کہ امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اکثر آپ کو ملنے کے لئے تشریف لے جاتے

ہیں اور اکثر انہیں کے گھر دوپھر کو آرام فرماتے ہیں۔ اور یہ اعزاز کسی اور کو مل بھی کیسے سکتا تھا جب کہ آپ کو بچپن میں ماں کی مانتادینے والی فاطمہ بنت اسدؓ بھی مدینہ منورہ میں بقیدِ حیات تھیں، ماں کی آغوش راحت کو چھوڑ کر اور کہاں آرام کیا جاسکتا ہے اور ماں بھی ایسی جواب پنے سکے بچوں سے زیادہ حصہ آپ کا نکالتی ہو۔ اور سرورِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو اپنی اولاد سے بھی زیادہ محبت اس وقت کرتی ہو جب ابھی آپ نے اعلان نبوت بھی نہیں فرمایا تھا۔

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی منہ بولی ماں کے متعلق بد گمانیاں پھلانا مسلمان کا کام نہیں بلکہ کارشیطان ہے حضور تو امیرِ محلی کو اپنی قیص کا کفن عطا فرماتے ہیں۔ ان کی لحد خود اپنے مقدس ہاتھوں سے ہوتے ہیں ان کے ساتھ ان کی قبر میں لیتے ہیں۔ قبر میں ساتھ لینے میں یہ حکمت بھی درست ہے کہ آپ کی قبر جنت کا باغ بن جائے مگر اس حقیقت سے بھی کیسے انکار کیا جاسکتا ہے کہ سرورِ انہیاً صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم آخری بار ماں کی آغوش رافت میں لینے کی کیفیت حاصل کرنا چاہتے تھے۔

ہم نہیں سمجھتے کہ کسی مسلمان کے لئے اس سے بڑھ کر بھی کوئی اعزاز ہو سکتا ہے کہ محسنِ انسانیت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اسکے احسانات کا اس اندماز سے تذکرہ فرمائیں۔ اور صحابہ کرام میں اعلان فرمائیں کہ یہ عورت کوئی عام عورت نہیں ہے بلکہ ہمارے ساتھ ہمارے پچاaboطالب کے بعد دنیا میں

سب سے زیادہ حُسن سلوک سے پیش آنے والی یہ حررت ہے اگرچہ یہ اعزاز بھی کم نہیں کہ اللہ جل جلالہ الکریم نے جناب فاطمہ بنت اسدؑ کی نماز جنازہ پڑھنے کے لئے تشریف ہزار فرشتوں کو مقرر فرمایا۔ مگر سب سے بڑا اعزاز تو یہ ہے کہ انہیں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کفن کے لئے اپنی قیص عطا فرمائے کر لجئے بھی خود تیار کریں اور قبر میں ساتھ بھی لیٹیں اور نماز جنازہ بھی خود پڑھیں۔

یہ ایک واضح حقیقت ہے کہ سوائے سیدہ فاطمہ بنت اسد رضی اللہ عنہا کے دنیا کے کسی شخص کو یہ اعزاز حاصل نہیں کہ امام الابنیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اُس کے مرنے کے بعد قبر میں لیتے ہوں۔

انہی الفاظ پر سیدہ فاطمہ بنت اسد رضی اللہ عنہا کا مقدس تعارف ختم کیا جا رہا ہے، ”اگرچہ ضمناً آپ کا ذکر آئندہ صفحات میں بھی آئے گا۔

103.

باب  
پیدائش و طفویت

## ولادت با سعادت

ولدته فى حرم المعظم آمنة طابت و طاب  
وليدها والمولد السید الحمیری بحوالها  
نور الابصار وغيرة

ترجمہ!

آپ کی والدہ مکرہ نے آپ کو حرم معظم میں  
جتنا، جتنے والی بھی طیب اور پاک ہے اور بیٹا بھی طیب  
اور پاک ہے۔  
کے را میر نہ شد راں سعادت  
بلکہ بعہد ولادت ، بمسجد شہادت

معتبر اور مشہور روایت کے مطابق سلطان الاولیاء تاجدارِ الٰی اُنی  
امیر المؤمنین، امام مسلمین، صاحب ذوق الفقار، حیدر کرار، حضرت پس مُشکل کشاء  
شیر خدا، سیدنا و مولانا حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم علیں جوف کعبۃ اللہ میں  
سید الایام جمیعۃ المبارک کے دن ۱۳ ربیع المرجب کو تینیں عام افیل میں  
اپنی والدہ مکرہ حضرت جناب سیدہ فاطمہ بنت اسدؓ کی آنکوش رافت میں  
بُصیر کر و فرشیریف لائے۔

فی الحقيقة کعبۃ معظمہ میں بیدا ہونے کا شرف سوائے آپ کے کسی  
ذو سرے کو حاصل نہیں بعض روایات میں آتا ہے کہ جناب حیدر کرار رضی اللہ

تعالیٰ عنہ سے پہلے عَرَوْبَن حِزَام کی ولادت بھی کعبہ معظمه میں ہوئی تھی لیکن یہ روایت نتوتو اتر کا درجہ رکھتی ہے اور نہ ہی اسے ثقہ لوگوں نے قبول کیا ہے اور اگر کسی نے یہ روایت قبول کی بھی ہے تو وہ اسے ایک اتفاقی امر قرار دیتا ہے جیسا کہ نہہۃ الجالس شریف میں ہے۔

وَأَمَا عُمَرُ بْنُ حَزَامَ فَوَلَدَتْهُ أُمُّهُ فِي الْكَعْبَةِ

اتفاقاً لَا قَصْداً ۖ

بہر حال ثقہ محدثین اور سیرت زگاراں پر متفق ہیں کہ کعبہ شریف میں حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی ولادت مبارکہ ان کا خاصہ ہے جس میں کوئی دوسرا شریک نہیں۔

چنانچہ نہہۃ الجالس میں بھی حضرت علامہ عبد الرحمن صفوری رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ، حضرت امام ابوالحسن مالکی علیہ الرحمۃ کی مشہور تالیف "ضول الہمہ فی معرفت الانبیاء" کے حوالہ سے نقل فرماتے ہیں کہ ۱

حضرت علی شکم مادر سے جو فِرَحِ حِرَمٍ یعنی کعبۃ اللہزادہ اللہ شرفاہ کے اندر پیدا ہوئے تھے اور یہ فضیلت خاص طور پر آپ کے لئے اللہ تبارک و تعالیٰ نے مخصوص فرمائی تھی، جب جناب فاطمہ بنت اسد پر زچکی کا عالم طاری ہوا جناب ابوطالب آپ کو حرم محترم کے اندر لے گئے اور وہیں پر آپ تیس عام اقلیل رجب المرجب میں جمعۃ المبارک کے دین پیدا ہوئے اس وقت امام الانبیاء حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ام المومنین محبوب

رب العالمين جناب سیدہ خدیجۃ الکبری رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے نکاح مبارک  
ہوئے تین سال ہو چکے تھے۔ متن ہے۔

عن علیا رضی اللہ عنہ ولد ته امہ بحروف الكعبۃ

شر فھا اللہ وھی فضیلۃ خصہ اللہ تعالیٰ بھا

وذاک ان فاطمة بنت اسد رضی اللہ عنھا

اصابھا شدة الطلاق فادخلها ابو طالب الى الكعبۃ

فطلقت طلقة واحدة فولدتہ یوم الجمعة فی

رجب تلائین من عام الفیل بعد ان تزوج النبی

خدیجۃ بثلاث سینین

﴿نور الابصار جلد اصفحہ ۸۰۵﴾

علماء مجی اپنی مشہور تالیف ”نور الابصار فی مناقب آل بیت النبی  
الاختر“ میں واضح طور پر بیان فرماتے ہیں کہ جناب حیدر کرا حضرت علی کرم  
الله وجہہ الکریم بیت الحرام زادہ اللہ شرفاً و عظیماً میں جمعۃ المبارک کے دن  
تیرہ رجب الحرام کو پیدا ہوئے اور اس سے قبل یہ سعادت آپ کے سوا کسی  
دوسرا کو حاصل نہیں ہوئی ۔

ولدرضی اللہ تعالیٰ عنہ بمکہ داخل البيت

الحرام علی قول یوم الجمعة ثالث عشر رجب

الحرام ، ولم یولد فی بیت الحرام قبلہ احد

سواء ،

﴿نور الابصار صفحہ ۸۵﴾

مورخ جلیل علامہ مسعودی مروج الذهب

میں لکھتے ہیں کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کعبہ  
شریف کے اندر پیدا ہوئے تھے۔ (وکان مولڈفی

(الکعبۃ)

﴿مروج الذهب مسعودی مطبوعہ مصر جلد ۷ صفحہ ۴۲۸﴾

شاہ ولی اللہ محدث دہلوی اپنی عظیم تالیف ازالۃ الخفاء میں رقطراز

ہیں !

متواتر اخبار سے ثابت ہے کہ امیر المؤمنین علی

کرم اللہ وجہہ الکریم اپنی والدہ مکڑہ جناب فاطمہ

بنتِ اسد کے ہاں کعبہ کے اندر پیدا ہوئے۔

ولدة امير المؤمنين عليا في جوف الكعبة

﴿ازالۃ الخفاء جلد ۲ صفحہ ۲۵۱﴾

علاوه ازیں اسی مفہوم کی عبارت سیرت حیدر کرار پر مشہور کتاب

اسد اللہ کے صفحہ ۲۱ پر بھی موجود ہے۔

جناب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی بیت اللہ شریف میں ولادت

کے متعلق علامہ قہستانی علیہ الرحمۃ اپنی مشہور تالیف "ذهب الصوفیہ" میں

رقطراز ہیں۔

ان امیر المؤمنین علی ابن ابی طالب بن عبد

المطلب بن هاشم ولد مکہ فی جوف بیت

الحرام يوم الجمعة ثالث عشر من الرجب .

﴿سلسلة الزہب الصرفیہ قہستانی ص ۴۲۶﴾

امام العاشقین مولانا عبدالرحمن جامی علیہ الرحمۃ اپنی مشہور تالیف

شوابد المبتوت شریف میں فرماتے ہیں !

آپ کی ولادت مکہ معظمه میں اور بقول بعض

آپ کی ولادت خانہ کعبہ شریف میں ہوئی ہے۔

﴿شوابد النبوة صفحہ ۲۸۰﴾

علاوه ازیں متعدد کتب تو اربع و سیز میں ولادت مرضیوی کے متعلق

معمولی اختلاف سے مندرجہ بالا روایت موجود ہے۔ بعض روایات میں آتا

ہے کہ جناب سیدنا فاطمہ بنت اسد طوافِ کعبہ میں مصروف تھیں کہ آپ کو درود

زدہ کی خفیف سی تکلیف محسوس ہوئی تو آپ بے حد پریشان ہو گئیں کیونکہ

بموائے خانہ کعبہ کے قربتی مقام پر باپرده مکان موجود نہیں تھا۔ آپ ابھی

پریشانی اور خفتگی کے عالم میں سوچ ہی رہی تھیں کہ معا کعبۃ اللہ کی دیوار خود

بخودش ق ہو گئی اور آپ کے اندر تشریف لے جانے کے بعد دیوار کا شگاف اور

خود بند ہو گیا۔ آپ ابھی خانہ کعبہ کے اندر پہنچی ہی تھیں کہ ولادت و امامت کا

وزن شدہ آفتاب آپ کی جھوٹی میں آگیا اور بعض روایتوں میں جیسا کہ ہم اور پر

بیان کر چکے ہیں اس طرح مرقوم ہے کہ طوافِ کعبۃ اللہ کے دوران میں

حضرت ابو طالب بھی آپ کے ساتھ تھے۔ چنانچہ ان سے آپ نے اپنی

پریشانی کا اظہار فرمایا تو وہ آپ کو کعبہ شریف کے دروازے کے راستے سے

اندر چھوڑ کر باہر تشریف لے آئے تو سید الغرب مولائے کائنات حضرت علی علیہ السلام والدہ ماجدہ کی گود میں تشریف لے آئے۔

بہر حال یہ ایک مسلمہ امر ہے کہ آپ کی ولادت معظمه کعبہ معظمہ کے اندر ہوتی اور یہ آپ کا خاص اعزاز ہے جو اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے آپ کے لئے مخصوص تھا اور اس میں کوئی شخص بھی آپ کا شریک و سہم نہیں

ایں سعادت بزور بازو نیست

تا نہ بخند خدائے بخشد

## شرف کس کو ملا؟

عام طور پر یہی خیال کیا جاتا ہے کہ مولائے کائنات تاجدار ہل الٰی شیر خدا مشکل کشائے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا حرم محترم کے اندر پیدا ہونا آپ کے لئے شرف و کرامت کا باعث ہے۔ بلاشبہ یہ خیال کسی حد تک درست بھی ہے۔ کیونکہ کعبۃ اللہ زاد شرفاً تقطیماً کو اللہ تبارک و تعالیٰ نے اہل اسلام کے لئے نہایت ہی محترم مقام فرار دیا ہے۔ قرآن مجید میں کعبہ معظمہ کی عظمت و بزرگی کے متعلق متعدد آیات نازل فرمائی ہیں۔

کعبہ شریف وہ مقدس گھر ہے۔ جسے بیت اللہ ہونے کا شرف حاصل ہے۔

کعبہ محترم وہ میثارہ نور ہے جو انوار و تجلیات الہیہ کا مرکز ہے۔

کعبۃ اللہ وہ طیب و طاہر مقام ہے جو تمام تر اہل اسلام کا قبلہ ہے  
کعبۃ معظم وہ مقدس خاتمہ خدا ہے۔ جس کی دیواروں کی زیارت  
کرتے رہنا عبادت ہے۔

کعبہ وہ ہے جس کی دیوار میں جنّت کا پھر نصب ہے۔  
کعبہ وہ ہے جس کی بُنیاد یہ خدا تعالیٰ کے برگزیدہ پیغمبر وہ نے  
استوار فرمائیں۔

کعبہ وہ ہے جسے حرم مُحترم کہا جاتا ہے اور جس کے گرد گھونٹنے سے  
اہل اسلام کی نجات ہو جاتی ہے۔  
کعبۃ معلّیہ وہ باعظت مقام ہے جس کا طواف کئے بغیر حج جیسے  
رُکنِ عظیم کی تکمیل نہیں ہوتی۔

کعبۃ اللہ وہ مقامِ تقدیس و عظمت ہے کہ جب حج کے دیگر اركان  
اواکر کے اس کا طوافِ زیارت کیا جاتا ہے تو انسان گناہوں سے ایسے پاک  
ہو جاتا ہے جیسے ابھی ماں کے پیٹ سے پیدا ہوا ہے۔

”من طاف بالیت سبعاً و صلی خلف

الْمَقَامِ رَكْعَتِينَ وَشَرَبَ مِنْ مَاءِ زَمَّ زَمَ غَفْرَتْ لَهُ  
ذُنُوبُ كَلَمَهُ۔

(لدر منثور جلد اول) ۱۲۰

بہر حال کعبۃ اللہ شریف خیر و برکت کا شمع بھی ہے اور انوار الہیہ کا

مرکز بھی۔ کعبہ شریف کے اندر پیدا ہونافی الواقع جناب حیدر کرار کا عظیم ترین اعزاز ہے۔ مگر اس کے ساتھ ہی ساتھ یہ بھی ایک بد یہی حقیقت ہے کہ کعبہ شریف کے اندر جناب حیدر کرار کی ولادت کعبہ شریف کے لئے بھی بہت بڑا اعزاز ہے۔ اس لئے کہ مقامِ مرتفعہ بہر طور کعبۃ اللہ سے بلند و بالا ہے ”

اگر کعبۃ اللہ کی طرف دیکھنا عبادت ہے تو جناب حیدر کرار کے چہرہ کی طرف دیکھنا بھی عبادت ہے۔

اگر کعبۃ اللہ انوار و تجلیات کا مرکز ہے تو علی کا ول اللہ تعالیٰ کا عرش اور منیع نور ہے۔

اگر کعبہ کو بیت اللہ ہونے کا شرف حاصل ہے تو علی کو کرم اللہ اور اسد اللہ ہونے کا اعزاز حاصل ہے۔

اگر کعبۃ اللہ میں پتھر نصب کرنے والے خلیل و ذبح علیہما السلام ہیں تو علی کو گود میں اٹھانے والے سید المرسلین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہیں۔

اگر کعبہ کو اللہ تعالیٰ سے نسبت ہے۔ تو علی کا نام اللہ تعالیٰ کے نام سے مشتق ہے۔

کعبہ کی دیواروں اور حجر اسود کے چومنے سے تو انسان کے گناہی مذہنے ہیں مگر علی کے قدم چومنے سے مقامِ غوثیت و قطبیت حاصل ہو جاتا ہے۔

کعبہ فی الواقع مُعظّم و مَكْرُم ہے لیکن اس میں یہ قوّت نہیں کہ اپنے اندر رکھے ہوئے بُتوں کو اٹھا کر باہر پھینک دے۔ یہ علی کا کام ہے۔ کعبہ اگر بُت خانہ بن جائے تو علی اسے انجاس و ارجاس سے پاک کر کے پھر کعبہ بنا دے۔

کعبۃ اللہ کا طواف کرنے سے ارکان حج کا ایک رُکن ادا ہوتا ہے جبکہ علیؐ کی زیارت پڑا روں جوں کے ثواب کے متادف ہے۔ کعبۃ اللہ کو دیکھنے سے کعبے والے کی یاد آتی ہے۔ مگر علیؐ کو ملنے سے کعبے والوں جاتا ہے۔ لوگ دُور دُور سے کعبہ شریف کی زیارت کو حاضر ہوتے ہیں مگر کعبہ علیؐ کے غلاموں کا استقبال کیا کرتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ کعبہ بھی محترم ہے اور علیؐ بھی محترم ہے۔ مولانا بھی محترم ہے اور پیدا ہونے والا بھی محترم ہے۔ کعبہ بھی مکرم ہے اور علیؐ بھی مکرم ہے۔ کعبہ بیت اللہ ہے اور علیؐ اسد اللہ ہے۔ کعبہ بھی عظیم ہے اور علیؐ بھی عظیم ہے۔ کعبہ شریف میں پیدا ہونے کا اعزاز جو جناب حیدر کرار کو حاصل ہوا اُس سے کہیں بڑھ کر شرف کعبے کو علیؐ کی ولادت سے حاصل ہوا، علیؐ کی عزت افزائی کعبے نے کی اور کعبے کو معزز علیؐ نے کیا۔ علیؐ کو شرفِ ولادت کعبہ میں حاصل ہوا۔ اور اس سعادت سے مشرف کعبے کو علیؐ نے کیا۔ کعبے کا اعزاز علیؐ ہے اور علیؐ کا اعزاز کعبہ ہے۔ علیؐ خدا کے گھر میں پیدا ہوتا ہے اور خدا علیؐ کے گھر سے ملتا ہے۔

بصد تلاش نہ کچھ وسعتِ نظر سے ملا  
 شانِ منزل مقصود راہبر سے ملا  
 علیٰ ملے تو ملے خاتمہ خدا سے ہمیں  
 خدا کو ڈھونڈنا تو وہ بھی علیٰ کے گھر سے ملا

## سوئے ادب

ہم یہاں جناب حیدر کرار کے اس اعزاز کے پارے نہاست ہی  
 لطیف قسم کے چند نکتے اہل وجد ان حضرات کے لئے پیش کرنا چاہتے تھے کہ  
 ذہن اس قسم کی ایک تحریر کی طرف مبزوں ہو گیا ”کہ ولادت کے بارہ میں  
 حضرت عیسیٰ علیہ السلام اور حضرت علی کرم اللہ و جہہ الکریم کا مقابل کرنا سوئے  
 ادب اور رہاثنت انبیاء کے مترادف ہے؟

جہاں تک ہم نے اس معاملہ میں غور و فکر کیا ہے ہمیں تو اس میں  
 ہرگز کوئی قباحت نظر نہیں آئی، بلکہ یہ تمثیل کمالاتِ امّتِ محمد یہ علیٰ صاحبہا  
 علیہ الصلوٰۃ والسلام کی ایک عظیم اور درخشان دلیل ہے۔

اور اس میں ہرگز رہاثنت عیسیٰ علیہ السلام کا کوئی پہلو نہیں۔ اس سے  
 پہلے کہ ہم اپنے موقوف کی تائید میں چند ایک واقعاتی مثالیں پیش کریں  
 حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی ولادت مبارک کا واقعہ پیش کرتے ہیں۔

## ولادت عیسیٰ علیہ السلام

اس میں شک نہیں کہ مقدس مریم کو اللہ تبارک و تعالیٰ نے وہ عظیم اعزاز عطا فرمایا جو بہرہ نوع ایک مُفروضہ حیثیت کا عامل ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے انہیں بتوں کے لقب سے ملقب فرمایا اور انہیں بغیر کسی مرد کے چھونے کے وہ عظیم بیٹا عطا فرمایا ہے روح اللہ کہا جاتا ہے۔ دورانِ حمل انہیں جتنے کے پھل کھانے کو دیئے اور وضعِ حمل سے قبل تک مسجدِ اقصیٰ کی محراب کو ان کا مسکن بنایا اور نہایت اعزاز کے ساتھ ان کا ذکر قرآن مجید فرمان مجید میں باس الْقَاطِفَرْ مَايَا

وَإِذْ قَالَتِ الْمَلِكَةُ يَا مَرِيمُ انْ أَنْ اللَّهُ أَصْطَفَاكِ وَ  
طَهَرَكِ وَأَصْطَفَكِ عَلَىٰ نِسَاءِ الْعَالَمِينَ

﴿آل عمران آیت ۴۱﴾

اور جب کہا فرشتوں نے کہ اے مریم بیٹک  
اللہ تعالیٰ نے تجھے چُن لیا اور خوب پاکیزہ فرمایا اور  
آج سارے جہان کی عورتوں سے تجھے پسند کیا۔

پھر جب جناب مریم کو جناب عیسیٰ علیہ السلام کی پیدائش کی بشارت دی گئی تو جناب مریم علیہ السلام نے بارگاہِ ایزدی میں عرض کی کہ الہی میرے  
ہاں بچ کہاں سے ہو گا جب کہ مجھے کسی شخص نے ہاتھ ہی نہیں لگایا تو اللہ تبارک  
و تعالیٰ نے فرمایا۔ اللہ ایسے ہی پیدا فرماتا ہے۔ جب کسی کام کا حکم فرمائے تو

اُس سے جیکی کہتا ہے کہ ہو جاتو وہ فوراً ہو جاتا ہے۔

آتت کریمہ ہے۔

فَالْقَاتِلُ رَبِّ إِنَّمَا يَكُونُ لِي وَلَدٌ وَلَمْ يَمْسِسْنِي بَشَرٌ  
فَالْكَذَّالِكَ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا يَصْنَعُ إِذَا قَضَى أَمْرًا  
فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ

﴿آل عمران آیت ۴۲﴾

جناب مریم علیہ السلام کو دورانِ حمل جنت کے اور بے موسم کے پھل عطا فرمانے کا ذکر خداوندِ قدوس قرآن مجید میں اس طرح فرماتے ہیں۔

كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا رَأَكَرْ بِالْمِحْرَابِ وَجَدَ  
عِنْدَهَا رَزْقًا قَالَ يَا مَرِيمُ إِنِّي لَكَ هَذَا قَالَتْ هُوَ مِنْ  
عِنْدِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ.

﴿آل عمران آیت ۴۳﴾

سبحان اللہ یہ ہے شان مریم علیہ السلام کی کہ اللہ تبارک و تعالیٰ ان کی پاکیزگی اور طہارت پر مہر لگائے، فرشتے انہیں روح اللہ کی پیدائش مبارکہ کی بشارت دیں، دورانِ حمل ان کی غذا کے لئے جنت کے چلوں کا انتخاب کیا جائے۔

مگر اس طیب و طاہر اور مقدس مریم علیہما السلام پر جب وضعِ حمل کا وقت آتا ہے تو آپ بیت المقدس کی محراب کو چھوڑ کر کسی اور مقام پر

تشریف لے جاتی ہیں۔ قرآن مجید میں ہے۔

فَحَمَلْتُهُ فَأَنْتَدَثُ بِهِ مَكَانًا قَصِيًّا

﴿سورة مریم آیت ۱۹﴾

پھر آپ چالیس روز بعد اپنی قوم کی طرف جناب عیسیٰ علیہ السلام کو گود میں لے کر واپس تشریف لا میں۔ مفسرین کرام نے زیر آیت فاتحہ بہ قومہا تَعْمِلَهُ، لکھا ہے کہ آپ اس مقام پر نفاس کی وجہ سے چالیس روز قیام پذیر ہیں۔

چنانچہ تفسیر درمنثور میں ہے کہ۔

آخر ج سعید بن متصور و ابن عساکر عن ابن عباس فی قوله "فَاتَتْ بِهِ قَوْمُهَا تَعْمِلَهُ" قال بعد أربعين يو ما بعد ما تعلَّتْ من نفاسها.

﴿تفسیر درمنثور للسیوطی جلد ۷ صفحہ ۲۶۰ مطبوعہ تهران﴾

دیگر متعدد نقایر میں بھی یہ وضاحت موجود ہے کہ جناب مریمؑ کو وضع حمل کے بعد چالیس روز مدت نفاس تک نہ صرف یہ کہ مجدد اقصیٰ کی محراب سے بلکہ بستی سے باہر رہنا پڑتا۔

چونکہ ہمیں اس واقع کو پھیلانا مقصود نہیں اس لئے کہا شد یہی بتانے پر اکتفا کیا جاتا ہے کہ خدا تعالیٰ کی ایک ایسی صالحہ، عابدہ، زابدہ اور طیبہ وظاہرہ بندی پر جب وضع حمل کا وقت آتا ہے اور اس کے پڑن اطہر ہے ولادت بھی ایک ایسے عظیم الشان پیغمبر کی ہونے والی ہے تو اسے مجدد اقصیٰ کی

محراب چھوڑ کر کسی دوسرے مقام پر جانا پڑتا ہے جبکہ ان کی پوری مدت حمل اسی مقدس محراب میں گزری۔

مگر اس طرف معاملہ اس کے لکھا بر عکس ہے کہ حضرت علیٰ کرم اللہ وجہہ الکریم کی والدہ ماجدہ جناب فاطمہ بنت اسدؓ اپنے حمل کی پوری مدت تو اپنے گھر میں رہتی ہیں مگر جب ان کے مقدس بیٹے کی ولادت کا وقت قریب آتا ہے تو آپ بیت الحرام کے طواف کو تشریف لے جاتی ہیں حالانکہ عام طور پر عورتوں کو اس خاص وقت کے ظہور کا کچھ دیر پہلے ضرور پہنچ لگ جاتا ہے مگر یہاں تو مشینت اپنے کسی خاص پروگرام کی تکمیل کی خواہاں ہے۔ قدرت الہیہ ایک خاص مقصد کو پورا فرماتا چاہتی ہے۔

قدرت کا یہ اہتمام خاص بلا وجہ یا اتفاقی واقعہ نہیں بلکہ اس میں بے شمار اسرار الہیہ پوشیدہ ہیں جن کا ذکر ہم کسی دوسرے مقام پر کریں گے یہاں تو صرف یہ بتانا ہے کہ جناب مریم علیہا السلام کا جناب حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی بیدائش کے وقت بیت المقدس کو چھوڑ دینا اور جناب حیدر کرا رضی اللہ عنہ کی ولادت کعبۃ اللہ میں ہونا ایک بدیکی حقیقت اور قرار واقعی امر ہے ان ہر دو واقعات کو سمجھا جمع کر کے بیان کرنے سے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی تحریر کا ہرگز کوئی پہلو نہیں نکلتا، اور نہ ہن مقام و لائست و نہوت میں کوئی تصadem واقع ہوتا ہے، بلکہ یہ اپنا اپنا اعزاز ہے۔

## مثال دینا

امام الانبیاء سرکارِ دو عالم علیہ الصلوٰۃ والسلام

ارشاد فرماتے ہیں کہ

”علماء امتی کا نبیاء بنی اسرائیل“

”یعنی ہماری امت کے علماء ایسے ہیں جیسے بنی

اسرائیل کے انبیاء“

شارحین حدیث فرماتے ہیں کہ وہ ان کی مثل نہیں بلکہ ان جیسے کام

کریں گے تو اس سے بھی حدیث شریف کے متن پر کیا اثر پڑا، انبیاء بنی اسرائیل جیسے کام کرنا کوئی معمولی بات نہیں، بات تو تشبیہ دینے کی ہے اور وہ یہاں موجود ہے۔

## علیٰ مشیل عیسیٰ

حضور پر نور تا جدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حضرت علیٰ کو ارشاد فرماتے ہیں کہ علیٰ تمہاری مثال عیسیٰ علیہ السلام جیسی ہے۔ چنانچہ کتب احادیث میں آتا ہے۔

عَنْ عَلَىٰ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ نِسْكٌ مِثْلُ مِنْ

عیسیٰ علیہ السلام

﴿مسند احمد بن حنبل مشکوہ المصابیح مترجم ص ۲۲۵ جلد ۴﴾

﴿المستدرک حاکم جلد سوم صفحہ ۱۲۳﴾ (صواعق المحرقہ ۱۲۳)

یہ تو مولائے کائنات حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی بات ہے  
کتابوں میں آتا ہے کہ شبِ معراج حضرت موسیٰ علیہ السلام نے حضور سرور  
دُو عالم کی خدمتِ اقدس میں عرض کیا کہ آپ نے جو یہ ارشاد فرمایا کہ  
ہماری امت کے علماء بنی اسرائیل کے نبیوں جیسے ہوں گے تو کیا آپ مجھے  
کسی ایسے عالم سے ملاقات کا موقع فراہم کریں گے؟ تو امام الانبیاء صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم نے اُن پر امام غزالی کی روح پیش فرمائی۔

## مکالہ موصیٰ و غزالی

و ذکر فی حرث العاشقین وغیره من الكتاب ان  
نبیا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم لفی لیلة المعراج  
سیدنا موسیٰ علیہ السلام فقال موسیٰ مرحباً با  
النبي الصالح والآخر الصالح انت قلت "علماء  
امتی کانبیاء بنی اسرائیل" اريد ان يحضر احد  
من علماء امتك ليتكلم معی فاحضر النبي  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم روح الغزالی  
رحمة اللہ الی موسیٰ علیہ السلام وسلم علی  
بعضهم افالہ موسیٰ علیہ السلام عن اسمه

فقال محمد بن محمد بن الغزالى فقال

موسى عليه السلام سنا لك عن اسمك وما

سنا لك عن اسم والدك وجده ؟

فقال الغزالى في جوابه حين سأله

عنك عما ييدك بقوله عزوجل "وما تلک

بِيَمِينِكَ يَا مُوسَىٰ" (سورة طه آیت ۷۱) لم

قلت في جوابه "هی عصای اتو گو اعلیها و

اهش بہا علی غئی ولی فیھا مارب اخری"

فاذاقتت هي عصاي اما كان كانيا. (الخ)

«تقریب العاطر مطبوعہ مصر صفحہ ۴۹»

ترجمہ:- حضور سرور کونین ہمارے نبی صلی اللہ

علیہ وآلہ وسلم نے معراج کی شب سیدنا موسیٰ علیہ

السلام سے ملاقات فرمائی تو حضرت موسیٰ علیہ السلام

نے عرض کیا مر جائے صارخ نبی اور صارخ آخری آپ کا

ارشاد ہے کہ "میری امت کے علماء بنی اسرائیل کے

نبیوں کی طرح ہیں" میری خواہش ہے کہ آپ کی

امت کے کسی ایک عالم سے ہم کامی ہو جائے تو امام

الاغیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے غزالی علیہ الرحمۃ کی

روح کو حاضر فرمایا۔ ہر دو نے ایک دوسرے کو سلام کیا

حضرت موسیٰ علیہ السلام نے سوال کیا تھا را کیا نام

ہے تو امام غزالی نے عرض کیا۔ محمد ابن محمد ابن محمد غزالی

حضرت موسیٰ علیہ السلام نے فرمایا ہم نے تو صرف

تھا را نام پوچھا ہے تھا رے باپ دادا کا نہیں تو

جناب غزالی نے عرض کیا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے

آپ سے پوچھا تھا کہ اے موسیٰ تھا رے ہاتھ میں کیا

ہے تو آپ نے جواب دیا تھا کہ یہ میرا عصا ہے میں

راس پر بیک لگاتا ہوں اور اس سے میں اپنی بکریوں

کے لئے پتے جھاڑتا ہوں اور اس سے اور بھی کام

لیتا ہوں کیا آپ کا یہ کہہ دینا ہی کافی نہ تھا کہ یہ میرا

عصا ہے؟

اب دیکھنا یہ ہے کہ سرکارِ دو عالم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی امت کا اگر

ایک عالم بنی اسرائیل کے نبیوں کی طرح ہو سکتا ہے یا ان جیسے کام کر سکتا ہے

اور اس قسم کے واقعات بیان کرنے سے ان کی اہانت کا کوئی پہلو نہیں نکلتا تو

پھر اس امت کے علماء کے سرتاج جناب حیدر کردار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے کسی

واقعہ کی حضرت عیسیٰ کے واقعہ سے تمثیل بیان کر دینے میں کون سی قباحت

ہے؟

## غوث اعظم کا یہ فرمان

جناب حیدر کرار کی بات چھوڑ یے جناب حیدر کرار کی اولاد مقدس میں سے ایک برگزیدہ شخصیت جناب غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے چند واقعات سامنے لے آئیے، یہ وہی واقعات ہیں جن کی ثقابت پر اہلسنت و جماعت کے سواد اعظم کا قطعی اتفاق ہے۔ مثلاً سیدنا غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں۔

خضنا بحر اللم يقف على ساحلہ الانبیاء

کہ ہم ایسے سندھر میں غوطہ زن ہیں جس کے کنارے پر انبیاء علیہم السلام کو کھڑے ہونا نصیب ہوا۔ حضرت پیر مہر علی شاہ رحمۃ اللہ علیہ گولڑوی اس محملہ کی تاویل یوں بیان فرماتے ہیں کہ بحروف دنیا سے مراد حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہیں، یعنی ہم کو مکال ابتداع ظاہری و باطنی شریعت و طریقت ذات پاک محمدی میں کامل فنا حاصل ہے۔ بخلاف سائر انبیاء علیہم السلام کے کوہ اپنی اپنی شرائع میں رکنیں ہونے کے باعث اس فنا کامل سے عاری ہیں۔ سیدنا پیر مہر علی شاہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی یہ وضاحت انتہائی مناسب ہے تاہم تقابل اپنی جگہ پر برقرار ہے۔

مزید دیکھیے کہ حضرت خضر علیہ السلام پیغمبر ہیں۔ اگرچہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کی شریعت پر ہیں کیونکہ حضرت موسیٰ علیہ السلام رسول ہیں۔ مگر

آپ نبی ہیں۔ بعض نے آپ کو ولی بھی لکھا ہے لیکن درست یہی ہے کہ آپ نبی ہیں ورنہ ولی ثابت کرنے کا مطلب یہ ہو گا کہ ایک جلیل قدر پیغمبر نے ایک ولی کی متابعت کا ارادہ فرمایا۔

### حضرت موسیٰ اور حضرت خضراء کامکالمہ

اللہ تبارک و تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ جب موسیٰ علیہ السلام کا ساتھی اس جگہ کو بھول گیا جہاں مچھلی رکھی ہوئی تھی تو آپ اپنے قدموں کے نشان دیکھتے ہوئے پیچھے کو ملائے۔

تو ہمارے بندوں میں سے ایک بندہ انہیں ملا جئے ہم نے اپنے پاس سے رحمت دی اور اسے اپنا علم دی عطا فرمایا۔ موسیٰ علیہ السلام نے ان سے کہا کہ میں تمہارے ساتھ اس شرط پر ہنچا ہتا ہوں کہ تم وہ اچھی بات جو تمہیں معلوم ہے سکھاؤ گے تو اس نے کہا کہ آپ میرے ساتھ ہرگز نہ ٹھہر سکیں گے اور اس بات پر کیسے صبر کریں گے جسے آپ کا علم محیط نہیں تو حضرت موسیٰ علیہ السلام نے کہا انشاء اللہ عنقریب آپ مجھے صابر پائیں گے اور میں آپ کے کسی حکم کے خلاف نہیں کروں گا۔

آیاتِ کریمہ ہیں !

قَالَ ذَالِكَ مَا كُنَّا نَعْمَلُ فَأَرْكَدَ عَلَى الْثَّارِهِمَا  
قَصَصًا فَوَجَدَ اعْبُدَ امْنَ عِبَادَنَا أَتَيْهُ رَحْمَةً مِنْ  
عِنْدِنَا وَعَلَمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا قَالَ لَهُ مُوسَى

هَلْ أَتَبْعِكَ عَلَىٰ أَنْ تُعْلَمَ مِمَّا عَلِمْتَ رُشْدًا  
 قَالَ إِنَّكَ لَنْ تُسْتَطِعَ مَغَى صَبَرًا وَكَيْفَ تَصْبِرُ  
 عَلَىٰ مَا لَمْ تُحْطِبْ بِهِ خُبْرًا قَالَ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ  
 اللَّهُ صَابِرًا وَلَا أَغْصِنُ لَكَ أَمْرًا.

﴿سورة الكافٰہ آیت ۱۹۲﴾

قرآن پاک میں حضرت خضر علیہ السلام سے حضرت موسیٰ علیہ السلام کی ملاقات اور ان کے اکٹھے سفر کا واقعہ تفصیل سے موجود ہے محدثین و مفسرین کا اجماع ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے جس شخص کی رفاقت میں رہنے کی خواہش ظاہر کی تھی وہ حضرت خضر علیہ السلام ہی تھے اور اس واقعہ میں کسی فتنہ کا نزاع ہرگز نہیں۔

مندرجہ بالا آیات قرآنیہ سے صاف ظاہر ہے کہ حضرت خضر علیہ السلام کو اللہ تبارک و تعالیٰ نے ایک خاص علم عطا فرمایا تھا جس سے متاثر ہو کر حضرت موسیٰ علیہ السلام اُنکے ساتھ کچھ وقت گزارنا چاہتے تھے۔ مگر حضرت خضر علیہ السلام اپنے اس علم ہی کی بنا پر بار بار فرماتے ہیں کہ آپ سے صبر نہیں ہو سکے گا۔

اگر مزید تفصیل میں نہ بھی جائیں تو حضرت خضر علیہ السلام کے ارفع و اعلیٰ مقام کی نشاندہی کے لئے یہی کافی ہے کہ ان کا ایک ہم عصر اور برگزیدہ پیغمبر ان کی رفاقت میں رہنے کی اشد خواہش کا اظہار کرتا ہے۔ اب آپ

انہیں حضرت خضر علیہ السلام اور جناب غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ملاقات کے چند واقعات ملاحظہ فرمائیں۔

## حضر علیہ السلام

### غوث اعظم سے اسم اعظم سیکھتے ہیں

قرآن مجید کی نصوص صریحہ کے مطابق حضرت خضر علیہ السلام واللہ تعالیٰ نے علم لدنی عطا فرمائھا تھا۔ ایسا علم جس کا احاطہ حضرت موسیٰ علیہ السلام بھی نہیں کر سکتے تھے۔ مگر حضرت خضر علیہ السلام اس خاص الخاص علم کے حوالے ہونے کے باوجود "اسم اعظم" جناب غوث اعظم رضی اللہ عنہ سے سیکھنے کا اعتراف کرتے ہیں۔ چنانچہ تفریح الخاطر میں ہے کہ حضرت خضر علیہ السلام نے حضرت بہاء الدین نقشبندی سے فرمایا کہ میں تھیں انتباہ کرتا ہوں کہ حضرت غوث اعظم کی طرف متوجہ ہو جاؤ کیونکہ میں نے بھی اسم اعظم انہیں سے سیکھا ہے۔

عربی متن ہے۔

فراى الخضر علیہ السلام جائیا الیه فاستقبله

الشیخ وسلم علیہ فقال له الخضر يا بها وآل الدين

ان الاسم الاعظم وصلی من الغوث الاعظم۔

«تیریج الخاطر مطبوعہ مصر ص ۴۰»

## جناب غوث اعظم اور حضرت خضر علیہ السلام

اب آپ یہ بات ذہن میں رکھتے ہوئے کہ حضرت خضر علیہ السلام  
بنی اسرائیل کے پیغمبر ہیں درج ذیل واقعہ ملاحظہ فرمائیں ہمارے خیال میں  
اس واقع کے بعد کسی اور مثال کی ضرورت باقی نہیں رہے گی۔

سیرت غوث اعظم رضی اللہ عنہ پر مشہور کتاب قلائد الجواہر  
میں ہے کہ حضور غوث پاکؐ نے فرمایا !

میں نے اپنے نمبر کے سامنے فضا میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ  
 وسلم کو تشریف فرمادیکھا تو فرط سُرگت میں فضا ہی میں چھ سات قدم آگے  
 بڑھا تو جناب رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے میرے منہ میں سات بار  
 لعاب دہن اس طرح ڈالا جیسے تھکارا جاتا ہے آپؐ کے بعد جناب حضرت علی  
 تشریف لائے انہوں نے میرے منہ میں چھ بار اپنا لعاب دہن ڈالا۔ (انج)  
 ان فتوحات کے بعد میری زبان میں گویاں پیدا ہو گئی اور میں لوگوں  
 کو واعظ و نصیحت کرنے لگا۔ اس کے بعد میرے پاس حضرت خضر علیہ السلام

تشریف لائے۔

میں نے ان سے کہا کہ آپؐ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام سے کہا تھا  
 کہ تم میرے ساتھ نہیں رہ سکو گے۔ میں آپؐ کو کہتا ہوں کہ آپؐ میرے ساتھ  
 نہیں رہ سکیں گے۔

اگر آپ اسرائیلی ہیں تو ہوں گے اور میں محمدی ہوں۔ آپ میرے ساتھ رہنا چاہیں تو رہیں۔ میں بھی موجود ہوں اور آپ بھی موجود ہیں۔ یہ معرفت کی گیند ہے اور یہ میدان ہے۔ یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہیں اور یہ خدا تعالیٰ ہے۔ یہ میرا کسا ہوا گھوڑا ہے اور یہ میرے تیر و مکان ہیں، اور یہ میری توار ہے۔

» «**حیات جاودانی اردو ترجمہ قلاند لجوامر ص ۴۵۴**

## بیہ چیلنج

اگر چہ مندرجہ بالا واقع ہمارے ہوئے کی حق کی صحیت کیلئے حرف آخر کی حیثیت رکھتا ہے۔ جناب حیدر کڑار کے ایک صاحزادے کا بنی اسرائیل کے پیغمبر کو یوں مخاطب فرمانا اور یہ بتانا کہ آپ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو یوں کہا تھا کہ آپ میرے ساتھ نہیں رہ سکتے جبکہ ہمارا اعلان ہے کہ آپ ان تمام علوم و معارف کے ہوتے ہوئے بھی جو اللہ تعالیٰ نے آپ کو عطا فرمائے تھے ہمارے ساتھ نہیں چل سکو گے۔

اسی طرح متعدد ثقہ کتابوں میں یہ روایت بھی موجود ہے۔

شیخ الشقلین سیدنا عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ واعط فرمادی ہے کہ حضرت خضر علیہ السلام کو ہوا میں گزرتے ہوئے مشاہدہ فرمایا

تو آپ نے بھی چند قدم فضا میں جا کر ارشاد فرمایا!

”قف يا بني اسرائیل فاسمع کلام المحمدی“

«بہجتہ الاسرار ص ۱۱۲» زبدۃ الکثار صفحہ ۷۱ شاہ عبد العزیز محدث دہلوی

«اخبار الاخیار شاہ عبد العزیز محدث دہلوی ص ۱۹۴»

«حیات جاؤدائی قلائد الجواهر ص ۹۱»

## حضرت موسیٰ علیہ السلام کی آرزو

علاوه از ایں دیگر انبیاء علیہم السلام کی طرح حضرت موسیٰ علیہ السلام

بھی اللہ تبارک و تعالیٰ سے دعا فرماتے ہیں کہ الہی مجھے محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا امتی بنوادے۔

قال تلك امة احمد قال رب اجعلنى من امة

احمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

«تفسیر در مشور جلد سوم صفحہ ۱۳۶ مطبوعہ تهران»

## عیسیٰ علیہ السلام جیسے کام غوث اعظم نے کئے

حضور سیدنا غوث اعظم رضی اللہ عنہ کا یہ واقعہ بھی ثقہ کتابوں میں

موجود ہے کہ آپ نے ایک عیسائی کو جو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر حضرت

عیسیٰ علیہ السلام کو فضیلت دیتا تھا فرمایا کہ اس فضیلت دینے کی تھا رے پاس

کیا دلیل ہے اس نے کہا حضرت عیسیٰ علیہ السلام مردوں کو زندہ کر دیا کرتے

تھے تو آپ نے فرمایا کہ اگر چہ ہم نبی نہیں بلکہ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

کے غلام ہیں، اگر ہم مردہ زندہ کر دیں تو تم مسلمان ہو جاؤ گے؟ چنانچہ آپ

نے مردہ کو زندہ فرمایا اور وہ عیسائی مسلمان ہو گیا۔

فقال العیسوی ان نبینا کان یحی الموتی فقل

الغوث التي لستنبي بل من اتباع محمد صلى  
الله عليه وآلله وسلم ان احيت ميتاتو من نبيا  
محمد صلى الله عليه وآلله وسلم فقال نعم.

«تقریب الخاطر صفحہ ۲۱۴»

## قُمْ بِاذْنِ اللَّهِ اُوْرْ قُمْ بِاذْنِ

قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں کہ حضرت عیسیٰ علیہ  
السلام مردہ کو زندہ فرماتے وقت ارشاد فرماتے ”قم باذن اللہ“ مگر حضرت  
غوث اعظم نے مردہ زندہ فرمانے کیلئے ارشاد فرمایا ”قم باذنی“ اٹھ میرے  
حکم سے، متن ہے:-

قال قم باذنی فانشق القبر وقام الیت حيا مغنايا ،

«تقریب الخاطر ص ۱۶ مطبوعہ مصر»

## یہ تقابل

اب جبکہ اس عجیب و غریب تقابل میں اہانت عیسیٰ علیہ السلام کا کوئی  
پہلو موجود نہیں اور یہ واقعہ بیان کرنے سے ولایت نبوت کے درجہ سے بلند  
نہیں ہوتی تو پھر کیا وجہ ہے کہ جناب حیدر کراری ولادت مبارکہ کو حضرت  
عیسیٰ علیہ السلام کی ولادت مبارکہ سے مثال دے کر بیان کرنے سے سوئے  
اوہب کا پہلو نکل آنے کا گمان پیدا ہو جاتا ہے۔

## ملائکہ کا رسول اور غوث اعظم

حضرت عزرا ملیل علیہ السلام رسول الملائکہ ہیں۔ مگر باس ہمہ شان  
واعظم حضرت غوث اعظم رضی اللہ عنہ ان سے قبض شدہ ارواح چھین لیتے  
ہیں۔ جن کی شکایت جناب ملک الموت بارگاہ خداوندی میں کرتے ہیں تو  
انہیں حکم ہوتا ہے کہ تم نے ہمارے محبوب و مطلوب کے حکم کو کیوں نہ مانا۔

بیقریۃ المحبوبیۃ جو الرنبل و اخذہ من پدھ

فتفرقۃ الارواح ورجعت الی ابد انها فنا جی

ملک الموت علیہ السلام ربہ الخ

فخاطبہ الحق جل جلالہ باملک الموت ان

الغوث الاعظم محبوبی لم لا اعطيته روح

خادمه ”

﴿تَقْرِيبُ الْخَاطِرِ ص ۱۸﴾

امیر المؤمنین سیدنا حیدر کرّار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی سیرت کے ضمن

میں لکھی جانے والی کتاب کے مضمون کا اقتداء تو یہی تھا کہ ان میں صرف

وہی واقعات مندرج ہوتے جو آپ کی حیات مبارکہ سے متعلق ہوتے اور

ان واقعات کو قلمبند کرنے سے اعراض کیا جاتا جن کا تعلق برہ راست آپ

کی سیرت سے نہیں ہے مگر ہم جن حالات سے گزرے ہیں بلکہ اب بھی جن

حالات کا سامنا ہے وہ اس قدر خوفناک اور چیزیں ہیں کہ بغیر مندرجہ بالاقتب

کے واقعات سے استدلال کرنے کے دورِ حاضر کے ان مفتیان کرام کے فتوؤں کی زو سے پچا انتہائی مشکل ہے جن کے فرائض میں شامل ہے کہ اول تو اہل اسلام سے خارج کرنے کی کوشش کریں اور اگر آسانی سے ایسا شہ ہو سکتا ہو تو کم از کم زمرة اہلسنت و جماعت سے ضرور بآہر زکال پھینکیں۔

چنانچہ سابقہ تجربات کی روشنی میں ضروری معلوم ہوتا ہے کہ ہر ممکن طریقہ سے قارئین کو ہنی الجھنوں سے بچانے کے ساتھ ساتھ خود کو بھی ہدف تنقید بننے سے محفوظ کر لیا جائے تو بہتر ہے۔ لہذا اب چند عبارات امام ربانی بجد دالف نافی شیخ احمد رہندری فاروقی رحمۃ اللہ علیہ کے مکتوبات شریف سے ان کی اپنی ہی ذات مبارکہ کے متعلق پیش کی جاتی ہیں تاکہ سذر ہے۔

## انبیاء کرام کے ہم مرتبہ

اولو العزم پیغمبروں کے رحلت فرماجانے سے

ہزار سال کے بعد انبیاء کرام اور رسول عظام مبعوث

ہوتے تھے۔ چونکہ حضرت خاتم الرسل علیہ الصلوٰۃ

والسلام کی شریعت نئی و تبدیل سے محفوظ ہے اس لئے

حضور کی امت کے علماء کو انبیاء کا مرتبہ عطا فرمایا کر

شریعت کی تقویت اور ملت کی تائید کا کام ان کے پسرو

کیا گیا۔

## صحابہ کرام جیسے کمالات

حضرت خاتم الرسل علیہ الصلوٰۃ والسلام کے  
رحلت کر جانے سے ہزار سال بعد حضور کی امت کے  
جو اولیاء ظاہر ہوں گے اگرچہ قلیل ہوں گے مگر اکمل  
ہوں گے، خلاصہ یہ ہے کہ اس طبقہ کے اولیاء کے  
کمالات اصحاب کرام رضوان اللہ عنہم کے کمالات  
جیسے ہیں۔

﴿مکتوبات ص ۲۱۶ ج ۱ مکتوب ۴۰۹﴾

## ان اولیاء پر صحابہ کو فضیلت نہیں دی سکتے

اگرچہ انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کے بعد  
فضیلت اور بزرگی اصحاب کرام کے لئے ہے۔ لیکن  
یہ ایسا مقام ہے کہ کمال مشابہت کے باعث ایک کو  
دوسرا پر فضیلت نہیں دے سکتے۔

﴿مکتوب ۴۰۹﴾

## امت مصطفیٰ کا وہ کمال جواب انبیاء کو نہیں ملا

سوال :

وہ کون سا کمال ہے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی امت سے  
وابستہ ہے اور وہ انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کو باوجود نبی ہونے کے حاصل

نہیں ہوا؟

جواب: وہ مکال حقیقت الحقائق سے وصول اتحاد ہے جو کہ تبعیت اور راثت سے وابستہ ہے۔ بلکہ اللہ تعالیٰ کے کمال فضل پر موقوف ہے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی امت میں اخض الخواص کا حصہ ہے اور جب تک امت میں سے نہ ہواں وقت تک نہیں پہنچ سکتا اور تو سط کا حباب نہیں اٹھ سکتا جو کہ اتحاد کے وسیلہ سے قائم ہوتا ہے شاہد اللہ تعالیٰ نے اسی لئے فرمایا ہے۔ مُنْتَمِ خَيْرٌ أَمْةً۔

مکتوبات حصہ دوم دفتر سوم ص ۲۸۱ مکتب ۱۲۲

## امت پیغمبر سے اوپر جاسکتا ہے

اگر امتوں میں سے کوئی فرد اپنے پیغمبر کی تبعیت کے طفیل سے بعض پیغمبروں کے اوپر بھی چلا جائے تو خادمیت اور تبعیت کے عنوان سے ہو گا۔  
﴿مکتب ۱۲۲ ص ۲۸۱﴾

## خیر الکرون قرآن سے بہتر لوگ

اگر کوئی سوال کرے کہ آنحضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اصحاب کے زمانہ کے بعد تابعین کے زمانہ کو اور تابعین کے زمانہ کے بعد تابع تابعین کے زمانہ کو بہتر فرمایا ہے تو یہ دونوں قرن بھی یقیناً اس گروہ سے بہتر ہوں گے پھر یہ طبقہ کمالات میں اصحاب کرام کیستھ کیسے مشاہد ہو گا؟

تو اس کے جواب میں کہتا ہوں کہ ہو سکتا ہے کہ اس قرن (الف ثانی)

کا اس کے طبقہ سے بہتر ہونا اس اعتبار سے ہو کہ اولیاء اللہ کا ظہور کثرت سے ہو گا اور عدالتیوں اور بد کاروں اور گنہگاروں کا وجود کم ہو گا اور یہ امر ہرگز اس بات کے منافی نہیں کہ اس طبقہ کے اولیاء اللہ میں سے بعض افراد ان دونوں قرنوں کے اولیاء کرام سے بہتر ہوں جیسے کہ حضرت مہدی ۔

## میں نے ولائت محمدی اور

### ولائت ابراہیمی کو ملا دیا ہے

حضور کی شانِ محبوبی میں اضافہ

میرا لگان ہے کہ میری پیدائش سے مقصود یہ ہے کہ ولائتِ محمدی ولائتِ ابراہیمی علیہما الصلوات والتحیات کے رنگ سے رئیں ہو جائے اور اس ولائت کا حسنِ ملاحظت اس ولائت کے جمالِ صفات کے ساتھ مل جائے اور اس رنگ اور ملاؤٹ کے ساتھ محبوبیتِ محمدیہ کا مقام درجہ علیا تک پہنچ جائے۔

﴿مکتب ۲ مکتوبات ۱۰۲﴾

### دو سمندروں کو یکجا کر دیا

اور میری پیدائش سے جو مقصود بچھے معلوم ہے میرے علم میں پورا ہو

گیا ہے اور ہزار سالہ تجدید کی دعما مقبول ہو گئی ہے۔ تمام تعریفیں اُس ذات کے لئے ہیں جس نے مجھے دو سمندروں کے درمیان رابطہ اور دو گروہوں کے درمیان صلح کرانے والا بنا دیا۔

﴿مکتوبات ۲۶، مکتوب ۲﴾

## نسبت محبوبیت کا غائبہ

فقیر چونکہ ولاستِ محمدی، موسوی علی صاحبہا الصلوۃ والسلام والتحیۃ دونوں کا پروردہ ہے اس مقام ملاحظت میں اقامت اور سکونت رکھتا ہے ولاستِ محمدی علی صاحبہا الصلوۃ والسلام والتحیۃ کے غلبہ کی وجہ سے محبوبیت کی نسبت غالب ہے۔

﴿مکتوبات ۲﴾

## کمالات و خصائص نبوت کا حصہ

اے فرزند اس معاملے کے باوجود جو میری پیدائش سے وابسطہ کیا گیا ہے ایک اور عظیم کام میرے پرداز کیا گیا ہے مجھے جیری مریدی کیلئے دنیا میں نہیں لایا گیا۔ میری پیدائش سے مقصود مخلوق کی تکمیل و ارشاد نہیں ایک دوسرا کام اور معاملہ ہے۔

اس عظیم کام کی نسبت ارشاد و تکمیل کا کام اس طرح معمولی ہے جس طرح راستے میں پڑی ہوئی چیز ”انجیاء کرام علیہم الصلوۃ والسلیمان“ کی دعوت ان کے باطنی معاملات کی نسبت یہی حیثیت رکھتی ہے۔ اگرچہ منصب

نبوت فتح ہو چکا ہے لیکن تیعت و وراثت کے طور پر نبوت کے کمالات و خصائص سے انبیاء علیہم الصلوات والتسیمات سے ان کے کامل پیر و کاروں کو بھی حصہ ملتا ہے۔

(مکتوبات حصہ اول دفتر دوم ص ۲۱ مکتوب ۴۱)

امام ربانی مجدد الف ثانی کے ان ارشادات عالیہ کا ادراک چونکہ ہر شخص نہیں کر سکتا۔ اس لئے کسی صاحب نے اس قسم کا سوال کر دیا ہو گا کہ حضور یہ کیسے ممکن ہے کہ آپ امتی ہو کر اپنے نبی کی ولایت کو ولایت ابراہیمی کے رنگ میں رنگ سکیں اور یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ آپ ملاحظہ مصطفیٰ اور صفات خلیلی کا امتزاج کر کے محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے مقام محبوبیت کو بلند تر کر سکیں۔

تاجدار سلسلہ عالیہ نقشبندیہ شہنشاہ سرہند امام ربانی حضرت مجدد الف ثانی قدس سرہ العزیز کی خدمت میں اس قسم کا سوال النامہ آیا تو آپ نے اس کی جو وضاحت فرمائی اُسکی تفصیل آپ کے مکتب گرامی ستانوے میں اس طرح ہے۔

”آپ نے سوال کیا کہ اس عبارت کا کیا مطلب ہے جو مکتوبات ششم میں واقع ہے کہ میں خیال کرتا ہوں کہ میرے پیدا ہونے کا مقصد یہ ہے کہ ولایت محمدی ولایت ابراہیمی علیہما الصلوٰۃ والتسیمات کے رنگ میں رنگی جائے اور اس ولایت کی ملاحظہ اس ولایت کی صفات سے مل جائے

اور نگین اور امترانج سے محبوبیت محمدیہ کا مقام بلند تر ہو جائے (تو اس کا جواب یہ ہے کہ)

## دلائی منع نہیں

دلائی اور مشاٹکی کا منصب منع اور ناجائز نہیں، دلائی اپنے فن کی خوبی کی وجہ سے دو صاحبِ جمال و کمال کو آپس میں ملاحتی ہے اور ہر ایک کے حسن کو دوسرے کے قریب کرتی ہے یہ تو اس کی انہتائی خدمت گزاری ہے۔ اس لحاظ سے اس کی سعادت اور بزرگی انہتاء کو پہنچتی ہے، اور اس سے دونوں صاحبِ جمال کی شان میں کوئی نقص اور قصور لازم نہیں آتا۔

## زینت رسالت بڑھانا

اسی طرح اگر مشاٹکی دکھا کر ان دونوں صاحبِ جمال کے حسن و کمال کو بڑھاتی ہے اور ایک ثنی تازگی اور زینت پیدا کرتی ہے تو یہ اس کی سعادت اور شرافت ہے اور ان میں کوئی قصور لازم نہیں آتا۔

## بد نصیب مخدوم کون ہے؟

مخصر یہ کہ وہ نفع یا فائدہ جو صاحبِ دولت لوگوں کو غلاموں اور

۱۔ فاضل مصنف نے دلائی کا ترجمہ قویں میں راہنمائی کیا ہے۔ ممکن ہے یہ بھی درست ہو ویے کسی امتی کا رسول ﷺ کی رہنمائی کرنا عجیب سا معلوم ہوتا ہے

خادموں کی راہ سے میسر آتا ہے وہ منوع اور ناجائز نہیں۔ کیونکہ وہ قصور اور نقصان کو مستلزم نہیں جبکہ صاحب دولت کو کمال غلاموں اور خادموں کی خدمت میں ہے۔ وہ بد نصیب ہوتا ہے جو خادموں کی خدمت سے نفع نہ اٹھائے۔

## بادشاہ نوکروں کے محتاج ہیں

یہ اسرار و معارف بیان کرنے کے بعد حضرت مجدد الف ثانی مزید استدلال پیش فرماتے ہیں کہ بادشاہ اور امراء نوکروں کے محتاج ہیں۔ اس لئے وہ اُن سے فائدہ حاصل کرنے کے لئے مجبود ہیں علاوہ اُذیں بڑوں کا چھوٹوں سے نفع حاصل کرنا کمال کا باعث بتتا ہے۔ جبکہ اس کے بر عکس چھوٹوں کا بڑوں سے فائدہ حاصل کرنا موجب نقصان و زبان ہے۔ آپ فرماتے ہیں !

یہ تو ظاہر ہے کہ چھوٹے اور نچلے لوگوں کی خدمات بڑے لوگوں کے مرجبی میں بزرگی پیدا کرتی ہیں۔ اور اگر بد یہی بات کسی کی سمجھ میں نہ آئے تو عمارت کا کیا قصور ہے۔

بادشاہ اور امراء اپنی خوبصورتی اور تسلط میں خادموں اور نوکروں کے محتاج ہیں اور اپنے کمالات کو اُن سے وابستہ سمجھتے ہیں اور اس معنی سے کوئی نقصان اور قصور ان کی شان میں پیدا نہیں ہوتا۔

## بڑوں سے استفادہ باعث نقصان ہے

اس کے بعد تا جدار و شہر یا مملکت نقشبندیت امام ربانی مجدد الف ثانی نور اللہ مرقدہ فرماتے ہیں کہ ہمارے ارشادات میں شکوہ و شبہات کے پیدا ہونے کا سبب چھوٹے اور بڑے سے فائدہ اور فرع اٹھانے میں امتیاز شد کرنا ہے۔ اور اب تو یہ ظاہر ہے کہ چھوٹے سے فرع لینا کمال بخشندا ہے اور بڑے سے فائدہ لینا نقصان پیدا کرتا ہے یعنی پہلا یعنی "چھوٹوں سے استفادہ کرنا" جائز ہوگا اور دوسرا یعنی "بڑوں سے فیض حاصل کرنا" ممنوع ہوگا۔ اور اللہ تعالیٰ ہی درست بات کا الہام کرنے والا ہے۔

(مکتبات شریف حصہ هفت جلد دوم ص ۱۲۳ مکتوب ۹۷)

## معاذ دین بھی ہوتے ہیں؟

ہو سکتا ہے کہ امام ربانی کی ان تصریحات کے باوجود کچھ لوگ اس استدلال کو مسترد کر دیں اور یہ تصور کر لیں کہ ان عبارتوں سے خدا تعالیٰ جل مجده الکریم کے جلیل القدر پیغمبروں کی اہانت اور تو ہیں کا پبلو نکلتا ہے مگر مجید و صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے مقام ارفع و اعلیٰ اور جلالت علمی کے سامنے ان لوگوں کی حیثیت ہی کیا ہے اور کس مختص کو مجالِ دم زدنی ہے کہ اس مقبول بارگاہ اور صاحبِ استقامت بڑوگ کے ارشادات عالیہ سے اختلاف کر کے ناقابل معافی جرم کا نمر تکب ہونے کی جرأت کر سکے۔ تاہم معاذ دین تو ہر دور میں ہوتے ہیں اور محاسے کا عمل جاری رہتا ہے۔

## حصول منزل کے لئے

اگرچہ پیش کردہ چند غبارات ہمیں جانب منزل لانے کے لئے کافی  
حمد و معاون ثابت ہو سکتی ہیں۔ تاہم منزل کے انتہائی قریب آنے کیلئے ہمیں  
ایک اور طویل چکر کا ثنا پڑے گا۔ اگرچہ ہماری کوشش یہی ہو گی کہ ہر ممکن حد  
تک مسافت کو کم کیا جاسکے، چنانچہ قافلہ سالار نقشبندیہ امام ربانی حضرت مجدد  
الف ثانی علیہ الرحمۃ کے چند مزید ارشادات ہدیہ قارئین کئے جاتے ہیں۔

تاجدار سر ہند ولائت محمدی اور ولائت ابراہیمی کے اتصال  
و قربت بلکہ ان میں اہمتر اور ہم آہنگی پیدا کرنے کے سلسلہ میں اپنے  
مقام اور اپنی خدمات کا تذکرہ مکتبات شریف کے دوسرے حصہ کے مکتب  
چورانوے میں مزید وضاحت کے ساتھ فرماتے ہیں۔ جس کے چند  
اقتباسات قارئین کی دلچسپی کے لئے پیش خدمت ہیں۔

## أنبياء کو امتی کے وسیلے کی ضرورت

چونکہ ولائت محمدی کا طبعی مقام دائرہ خلیلی کا مرکزی نقطہ ہے، ”علیهم  
الصلوٰۃ والسلام“ اخ

پس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی امت سے کوئی فرد واسطہ  
چاہیے جو کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی متابعت کی وجہ سے اس مرکز  
کے عین میں ہوا و رہ و سرے طریقے سے اس دائرة کے محیط سے منابع رکھتا

ہوتا کہ وہ اس مرتبہ کے کمال حاصل کرے اور اس مرتبہ کی حقیقت سے متصف ہو۔

## مُعْمَلہ حل ہو گیا

اس فرد کے وصول کے ذریعہ سے ان کمالات سے بھی متصف ہوتا ہے اور مراتب خلیلی پورے کرتا ہے۔ اس عمر کا راز جو اس فقیر پر ظاہر کیا ہے کہ دائرہ خلت کے مرکز کا نقطہ جو کہ اس تمام نقاط میں سے محبت کے ساتھ ممتاز ہوا ہے اگرچہ بسیط ہے لیکن چونکہ وہ محبت اور محبوبیت کے اعتبار کا مخصوص ہے لہذا دائرہ کی صورت پیدا کرتا ہے اور اس مرکز سے دائرہ پیدا ہوتا ہے جو کہ اس اعتبار محبوبیت کا محیط ہے اور اس محبوبیت کے اعتبار کا مرکز ہے اور ولائت موسوی علی نبینا وعلیہ الصلوٰۃ والسلام کا منشأ اعتبار محبوبیت ہے جو کہ اس دائرے کا محیط ہے اور ولائت محمدی کا منشأ اعتبار محبوبیت ہے جو کہ اس دائرہ کا مرکز ہے۔ حقیقت محمدی کا حصول اسی جگہ تصور کرنا چاہیے اور ہزار سال کے بعد اس دائرہ ثانی کے نقطے پر بھی جو کہ حقیقت محمدی اس کے ساتھ ولائت ہے وسعت پیدا کی اور اس میں دو اعتبار ظاہر ہوئے۔ اور دائرہ کی صورت میں باہر آیا کہ وہ اس محبوبیت خالص کا مرکز ہے اور اس محبوبیت کا محیط محبوبیت سے ہوا ہے اور ولائت احمدی کا منشأ اس دائرہ کا مرکز ہے۔

## امتی کے وسیلے سے حضور کو کمال حاصل ہوا

تاجدارِ سلطنت نقشبند یہ امام ربانی حضرت مجدد الف ثانی مندرجہ بالا عبارات کے بعد مزید کئی دفیق اور ناقابل فہم کتبۃ آفرینیوں کے بعد اپنے مقصد کی کھلے طور پر وضاحت کرتے ہوئے رقمطر از ہیں۔

”اب ہم اصل بات پر آتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اس دائرہ کا محیط جو محبوبیت ہے اور محبت سے ملا ہوا ہے تو وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی امت کے افراد میں سے کسی فرد کی ولائت کا فرشاء ہے اور اس کے کمالات کو بھی حاصل کیا ہے، اور معلوم ہوا کہ دولت ٹانی اس کو ولائت موسوی سے حاصل ہوئی ہے اور وہ دو عظیم ولائتوں کی طفیل سے مرکزوں محیط کے کمالات کا جامع ہوا۔

اور یہ تو طے شدہ بات ہے کہ وہ ہر کمال جو امت کو میسر آتا ہے وہ کمال اس امت کے بنی کو بھی حاصل ہے، بحکم من نہ نہ حستہ“ پس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو بھی اس فرد کے ذریعہ سے اس دائرہ کے محیط کے کمالات حاصل ہوئے۔

## وہ اُمّتی کون ہے؟

قارئین یہ جاننے کے لئے بے تاب ہو گے کہ وہ خوش نصیب اور عظیم المرتب اُمّتی کون ہو سکتا ہے جو نہ صرف یہ کہ ولائتِ محمدی اور ولائت

ابراہیمی کے حسین امترانج کا وسیلہ ذریعہ ہے۔ بلکہ ولائت محمدی اور ولائت موسوی کا بھی جامع ہے؟

اور اُس کو یہک وقت مرکز اور دائے کے ساتھ ایک ہی جیسا اتصال بھی نصیب ہے اور صرف یہی نہیں کہ اُس کی ولائت کی سرحدیں ایک ساتھ مرکزو محیط کے ساتھ ملتی ہیں بلکہ تمام تر کمالات کے جامع پیغمبر مُسلطان الانبیاء امام الرسلین حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ان کے ذریعہ سے دائے کے محیط کے کمالات حاصل کرتے ہیں، بلکہ ان کے وسیلہ ہی سے اپنی ولائت کو ولائت ابراہیمی سے ہرگز کرنے کی سعادت حاصل کرتے ہیں۔ قارئین کو زیادہ تجویز فرمانے کی ضرورت نہیں کیونکہ اس خوش نصیب اور بلند ہمت امتی کی وضاحت بھی مکتبات شریف کی سابقہ تحریروں کی اگلی سطور میں صاف صاف موجود ہے تا جدار مرہنڈ جامع ولائت انبیاء، حضرت امام ربانی مجدد الف ثانی قدس سرہ العزیز کی اپنی ہی ذات مبارکہ و معظمه ہے۔

## کمالات انبیاء سے الحاق

تہیّت کے طور پر یہ ولائت انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلامات والتحیات کے اکابر صحابہ میں پائی جاتی ہے۔ اور قلت و ندرت کے طور پر غیر

اصحاب میں بھی محقق ہے اور فی الحقيقة یہ شخص گروہ صحابہ میں شامل اور کمالات انبیاء علیہم الصلوٰۃ وَالسَّلَامُ نے فرمایا ہے ”لا یدری خیر آخر ہم یعنی معلوم کیا جا سکتا کہ ان کے پہلے بہتر ہیں یا پچھلے“

(مکتوب، دفتر دوم حصہ اول ص ۱۱۴)

تاجدار سرہند تحریف حضرت مجدد الف ثانی کی ان توجیہات کو جان لینے کے بعد اگر کوئی شخص یہ گمان کرتا ہے کہ انبیاء سابقین کے کمالات سے اس امت کے کمالات کا موازنه کرنا غلط ہے اور یہ امر عقیدہ اہلسنت کے مطابق نہیں تو اس کے اپنے ذوق کی بات ہے، ہم تو اس پر صرف یہی ایک راز منکشف کرنے پر اتفاقاً کریں گے۔

ہیں وہ دیوانے جو دیوانہ سمجھتے ہیں مجھے

ٹھوکریں دو چار دانتہ بھی کھا لیتا ہوں میں

## مذہب صوفیاء کرام

جیسا کہ ہم اور اق سابقہ میں بتا آئے ہیں کہ ہمیں اپنی منزل تک پہنچنے کے لئے ایک لمبا چکر کا شاپڑے گا۔ علمائے ظواہر کی ریشہ دانیوں نے ہمیں انتہائی تلخ تجربات کے دور سے گزار کر اس مرحلہ پر لاکھڑا کیا ہے جہاں سوائے پھونک پھونک کر قدم رکھنے کے چارہ کا رہنمیں یہاں تک کہ چند راز ہائے سر بستہ بھی کھل گئے۔

ہم اپنے قارئین پر واضح کر دینا ضروری سمجھتے ہیں کہ اہل سنت و جماعت ہی وہ فرقہ ناجیہ ہے جن کا مذہب عین صوفیاء کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کے مطابق ہے اور اگر کوئی شخص صوفیاء کرام کے دامن کو جھٹک کر اپنے ظاہری علم کے محدود دائرہ کار میں رہتے ہوئے کوئی بات منوانا چاہتا ہے تو کم از کم ہم اس کی یہ پابندی ہرگز قبول نہیں کر سکتے۔

اس لئے کہ اگر یہ درست ہے کہ اہل سنت و جماعت کا وہی مسلک ہے جو مسلک صوفیاء کرام اور اولیائے عظام کا ہے تو پھر یہ ضروری ہے کہ ایسے کسی بھی شخص کے تخلیات و قصورات پر اولیاء کرام کے ارشادات کو ترجیح دی جائے کیونکہ اولیائے کرام ہی اس مقدس طائفہ کے لوگ ہیں جس کو ظاہری علوم کے ساتھ علوم باطنی کا حصہ بھی بقدر ظرف حاصل ہوتا ہے۔ اور یہی وہ مقدس گروہ ہے جو روایات کیسا تھا مشاہدات اور مکاشفات کی دولت سے بھی مالا مال ہوتا ہے۔

اس کے ساتھ ہی یہ جان لینا بھی ضروری ہے کہ بعض أصحاب طریقت کی ان باتوں کے تو اہل طریقت مکفیں اور نہ ہی انہیں مہذب اہل سنت و جماعت کے علماء شریعت انہیں دین کا درجہ دیتے ہیں جو شریعت مطہرہ کی اساسی ہیئت میں تبدیلی رونما کر دینے کا موجب ہوں، یا وہ شریعت کے بنیادی اصولوں سے ایسی صورت میں مُتصادم ہوں کہ ان باتوں کی قریب یا بعید کی تاویل کی کوئی بھی گنجائش موجود نہ ہو۔ اس قسم کی گفتگو ان دو صورتوں

میں سرزد ہوتی ہے۔

اول : ساک پر ارتقائی مراحل طے کرتے وقت مختلف قسم کی ایسی کیفیات کا اور وہ ہو تجھے کی وادیوں میں لے جائے۔

دوم : غلبہ حال و استغراق یا حالت سکر کے انکشافتات۔

تاہم ان صورتوں میں وارد ہونے والی ہریات کو تسلیک و اشتباہ کی نظر سے نہیں دیکھا جاسکتا۔ کیونکہ ان ظائز کا معتدله حصہ باعتبار حقیقت و ماهیت درست ہوتا ہے۔ کیونکہ ان کیفیات کو الفاظ و معانی کا جام نہیں پہنچتا جاسکتا اس لئے ضروری ہے کہ انہیں قلم بندہ کیا جائے۔ باس ہم یہ امر مسلم ہے کہ جس بات کی تاویل نہ ہو سکتی ہوئے وہ بزرگ خوبی مُستر کرو دیتا ہے جس نے غلبہ حال و استغراق میں وہ بات کی ہوگی۔ لیکن وجہ ہے کہ صوفیائے کرام کے احوال و اعمال و احوال میں بھرپور حرم کی یکساں تیت موجود ہو ہے۔ اندر میں حالات ان لوگوں کو ہرگز راہ راست پر فرار نہیں دیا جاسکتا جو بعض بزرگوں کی غلبہ سکر میں کبھی ہوئی با توں کو جزا یمان بنائے رہتے ہیں۔ اس وضاحت کے بعد ہم قارئین کرام کو پھر اس گھستان کرم کی طرف لے جاتے ہیں جس کا ہر پھول خوبیوں نے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے رچا بنا ہے۔

سیدنا حیدر کار علیہ السلام کی شان و عظمت اور شکوه و تہذیر کی چند ایسی دلاؤز تصویریں جن کا عکس آپ قرآن و حدیث کی پاکیزہ تحریروں کے آئینے

میں بھی دیکھ سکتے ہیں۔

اہل باطن کے بیان کردہ وہ مشاہدات و شواہدات جو انہوں نے اپنے لئے نہیں بلکہ کمالات صرف تضوی کے اظہار کیلئے بیان فرمائے۔ قطب الاقطاب خواجہ محمد حسین گیسوردراز خلیفہ عظیم سلطان الاصفیاء خواجہ نصیر الدین پیر اغ دہلوی مولائے کائنات کے حضور میں یوں نظر انہی عقیدت پیش کرتے ہیں !

## پیاس نہیں بجھے گی

قیامت کے روز حضرت علی ساقی ہونگے جب تک لوگ آپ کے ہاتھ سے جام کو نہیں بٹیں گے پیاس نہیں بجھ سکے گی۔

(آداب المریدین مصنف حضرت گیسوردراز ص ۳۸)

## انبیاء کی نبوت کا خاندان

ایک دفعہ خواجہ گیسوردراز نے ارشاد فرمایا، اگر جناب علی الرضا کے مناقب کا ایک شمشہ ظاہر کر دوں تو آفتاب کا سب جمال محو ہو جائے۔ اور جو کچھ میں نے آنحضرت سے مشاہدہ کیا ہے اگر اسکو بیان کر دوں تو آدم سے لے کر عیسیٰ تک تمام انبیاء کی نبوت کا خاندان اسی جناب سے خیال کرنے۔

(بحر العالیٰ تصنیف خواجہ گیسوردراز بحوالہ کوب الدری ص ۱۰۲)

## حضرت داؤدؑ علیؑ کا نام لیتے

حضرت امیر خرود فرماتے ہیں کہ میرے شیخ معظم عالی جناب حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء نے ارشاد فرمایا کہ ایک مرتبہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں مہتر داؤد علیہ السلام کی بابت بیان ہو رہا تھا کہ آپ کے ہاتھ میں لوہا زم ہو جاتا تھا اور پھر آپ اس سے زرہ تیار کر لیتے تھے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مُسکرا کر فرمایا کہ جب حضرت داؤد علیہ السلام ہاتھ میں لوہا لیا کرتے تھے تو علیؑ کا نام لیا کرتے اور آپ کے ہاتھ میں لوہا زم ہو جاتا۔

﴿فضل الفوائد جلد اول ص ۷۲﴾

﴿ملفوظات خواجہ نظام الدین نعلویؒ خلیفہ اعظم بابا فرید الدین گنج شکرؒ﴾

## اٹھارہ ہزار عالم کلاہ علیؑ میں

چهارتہ کی کلاہ جو رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ولاست مآب، امیر المؤمنین، امام الائجعین علی کرم اللہ وجہہ انکریم کے سر اقدس پر رکھی وہ صوفی سادات اور مشائخ پہنچتے ہیں۔ اس سے مرادِ دُولت و سعادت ہے اور جو کچھ اٹھارہ ہزار عالم میں ہے، سب اس میں رکھا گیا ہے۔

﴿فضل الفوائد جلد اول ص ۳۰ مرتبہ خواجہ خسروؒ﴾

## مثال مصطفیٰ

علامہ یوسف بن اسما علیل نہبانیؒ اپنی تالیف مبارکہ جواہر المخاریں  
نقل کرتے ہیں کہ، ابن عساکر حضرت انس سے روایت بیان کرتے ہیں کہ  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ ایسا کوئی نبی نہیں جس کی  
نظیر میری امت میں موجود نہ ہو،

حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی نظیر ہیں اور  
حضرت فاروق عظیم رضی اللہ عنہ حضرت مُوسی علی نبیتہ علیہ الصلوٰۃ والسلام کی  
نظیر ہیں

اور حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ حضرت ہارون علی نبیتہ علیہ الصلوٰۃ والسلام کی نظیر ہیں اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم خود میری نظیر ہیں۔  
اور جو کوئی چاہتا ہو کہ حضرت عیسیٰ ابن مریم علیہ السلام کو دیکھے تو وہ  
حضرت ابو ذر رضی اللہ عنہ کی زیارت کرے،

آخر جهہ ابن عساکر عن انس رضی الله عنه قال قال رسول الله صلی الله علیه وسلم  
مامن نبی الالہ نظیر فی امتی، ابو بکر نظیر ابراهیم و عمر نظیر موسی و عثمان نظیر  
ہارون و علی نظیر و من سره ينظر عیسیٰ ابن

مریم فلینظر الی ابی ذر .

«جواهر البیمار للعلامة النبهانی مطبوعہ مصر من ۱۹۶۷»

## غور توکریں

ابوسعید ”شرف النبوة“ میں روایت نقل کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو فرمایا ”تمہیں تین چیزیں ایسی عطا کی گئی ہیں جو نہ تو اور کسی کو عطا کی گئیں اور نہ ہی مجھے عطا فرمائی گئیں اول یہ کہ : تمہیں مجھے جیسا سر عطا کیا گیا لیکن مجھے ایسا سر نہیں ملا جو میری مثل ہو۔

دوم یہ کہ : تمہیں میری بیٹی جسی صدیقہ بیوی عطا کی گئی ہے لیکن مجھے اس کے مثل بیوی نہیں ملی۔

سوم یہ کہ : تمہاری صلب سے حسین جسے شہزادے پیدا ہوئے جبکہ میری صلب سے ان کی مثل پیدا نہیں ہوئے لیکن تم مجھ سے ہوا اور میں تم سے ہوں“

روی ابو سعید فی ”شرف النبوة“ ان

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قال لعلی

ثلاثالم یو تهن احد ولاانا اویت صہرامثی

ولم اؤت انا مثی و اویت زوجہ صدیقة مثل

ابستی ولم اؤت مثلها زوجہ و اویت

الحسن والحسین من صلبک ولم اؤت

صلی مثہلہ ما ولکم متی وانا منکم  
 انہیں معنوں کی ایک حدیث ابین مُوسیٰ رضا نے بھی اپنی مندیں  
 نقل فرمائی ہے اور اس میں یہ الفاظ زیادہ ہیں کہ ”یا علی“ تم میں تین چیزیں  
 الی جمع فرمائی گئی ہیں جو تمہارے سوا کسی دوسرے کو عطا نہیں ہوئیں میں  
 تمہارا سُر ہوں اور فاطمہ تمہاری بیوی ہے اور حسین تمہارے بیٹے ہیں اور  
 چوتھی چیز یہ کہ اگر تم نہ ہو تو مونین کی پیچان ہی نہ ہوئی، کیونکہ مونتوں کی  
 پیچان بھی ہے کہ وہ علی سے محبت رکھتے ہیں اور جو علی سے بعض رکھتا ہے وہ  
 مون نہیں منافق ہے۔

وآخر حجۃ معاہد ابن موسیٰ الرضا فی سنده

وزیادة فی لفظہ یا علی اعطیت ثلاثاً لم

یجمعون بغير ک مصاہری و زوجک

ولدیک والرابعة لولاک ماعوف المونون .

(الریاض التشریف فی مناقب عشرہ مبشرہ ج ۲ صفحہ ۲۶۸)

## بات دُور چلی جائے گی

ہم اگر اس تم کی مثالیں پیش کرتے جائیں تو بات دُور نہیں جائے گی  
 اور ہمارا موضوع بہت پیچھے رہ جائے گا۔ لہذا اہل داش حضرات کے لئے  
 یہی چند واقعات بیان کرنے پر اتفاق کرتے ہیں۔

حقیقت یہ ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی ولادت مبارکہ اور

جناب حیدر کرار علیہ السلام کی ولادت مبارکہ کا ظہور جس جس انداز سے ہوا بیان کردینے سے ہرگز ہرگز جناب علیہ السلام کی شان میں کمی واقع نہیں ہوتی۔

بلکہ مقصود یہ ہے کہ حضور سید المرسلین علیہ الصلوٰۃ والسلام کی امت کی برگزیدہ شخصیات کو اللہ تبارک و تعالیٰ نے کون کون سے عظیم ترین اعزازات سے نوازا ہے۔

اخی رسول زوج بقول کاسر الاصنام امام اُلسُّلَمِینَ امیر المؤمنین حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو جو اعزاز خاص بھی دربارِ خدا و مصطفیٰ سے ملا وہ اُن ہی کا حصہ ہے اور کوئی دوسرا اس میں شامل ہونے کا دعویٰ نہیں ہو سکتا اور مخصوص اعزازات کے بارے میں ہم بالوضاحت آئندہ اور اق میں متعدد ناقابل تردید شواہد پیش کریں گے۔ انشاء اللہ العزیز،

## جانب منزل

جیسا کہ ہم بالوضاحت عرض کر چکے ہیں کہ جناب حیدر کرار رضی اللہ عنہ کا حرم محترم کے اندر پیدا ہونا آپ کا اعزاز خاص ہے، اور یہ آپ کا ایسا خاص ہے۔ جس میں کوئی دوسرا خواہ کوئی بھی ہوش ریک نہیں اور نہ ہی اس خصوصیت کو توڑنے کا کسی کو حق حاصل ہے۔

محترمین کرام کعبہ شریف کے اندر پیدا ہونے والے دوسرے شخص

کے نام سے بھی مُتفق نہیں اور وہ عمر و بن حزام کی بجائے حکیم بن حزام بتاتے ہیں۔ جبکہ حضرت علیؑ تو خود ہی کعبہ ہیں۔

## علیؑ مثل کعبہ

حضرت علیؑ کرم اللہ و جہہ الکریم سے روایت ہے، کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا اے علیؑ؟ تم کعبے شریف کی ماند ہو۔ جس کو آنا ہے تمہارے پاس چل کر آئے تم کو کسی کے پاس چل کر جانے کی ضرورت نہیں۔

عن علیؑ قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ

وسلم انت بمنزلہ کعبہ توئی ولا تائی۔

(اسد الغابۃ فی معرفة الصحبۃ مطبوعہ بیروت جلد چہارم)

خوارج و نواصیب اگر جناب حیدر کرّار کے ساتھ بغض رکھنے کی وجہ سے روایات کو توڑ نے مروڑ نے میں اپنی مہارت تیامہ کا ثبوت فراہم کرتے ہیں تو یہ ان کا الگ مسئلہ ہے۔ ان سے ہم انشاء اللہ العزیز احسن طریقہ سے پہنچا جانتے ہیں اور ان کے دلائل کو توڑ نے کے لئے ہمارے پاس جو حریبے ہیں وہ انہی کیلئے مخصوص ہیں۔

ان کیلئے مخصوص حریبوں میں سے کوئی ایک حریبہ نہ تو ہم اپنوں پر استعمال کر سکتے ہیں۔ اور نہ ہی، میں اس کی جگہ ہے۔ اس لئے اس قسم کے دلائل کا سہارا لیا گیا ہے جو اہلسنت و جماعت کے لئے قابل قبول ہوں۔

(اے) بحث کو سیل پر ختم کرتے ہوئے ہم جناب حیدر کرار کی ولادت مبارکہ کے متعلق مزید وضاحت پیش کرتے ہیں۔

## پھر کیا دیکھا؟

### جناب حیدر کرار کی والدہ کی گواہی

جناب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی والدہ مکرمہ جناب فاطمہ بنت اسد ارشاد فرماتی ہیں۔ کہ میرا بیٹا علیٰ میرے شکم میں تھا۔ مگر کبھی نہ تو مجھے کسی شکم کا نشان یا بوجھ محسوس ہوا اور نہ ہی وقتِ ولادت اسکی تکلیف کا احساس ہوا۔ جیسا کہ عورتوں کو عام طور پر اس وقت میں ہوتا ہے۔ میں خانہ کعبہ کا طواف کر رہی تھی کہ اچانک خفیف ساد رو محسوس ہوا اور میں (حرمِ محترم کے اندر) بیٹھ گئی، اور پھر علیٰ میری گود میں تھے اور کتابوں میں آتا ہے کہ جناب فاطمہ بنت اسد حیدر کرار کی والدہ مکرمہ نے ارشاد فرمایا کہ جب میرا بیٹا علیٰ میری گود میں آیا تو اس کی آنکھیں بالکل بند تھیں، اور دیر یک باوجود میری کوشش کے آنکھیں نہ کھونتے سے مجھے گمان ہونے لگا کہ شاندیہ کبھی بھی آنکھیں نہ کھولے۔ مجھے اس بات کی سخت پریشانی تھی اور جب میں نے اس بات کا تذکرہ ابوطالبؓ سے کیا تو وہ بھی پریشان نظر آنے لگے میں اپنے بچے کو اٹھا کر خانہ کعبہ سے واپس گھر آگئی تو میں نے دیکھا کہ میرا بیٹا محمد (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) میرا منتظر ہے۔ میں نے بیٹے کا بتایا تو انہوں نے صرفت کا اظہار

فرمایا تو پھر میں نے یہ کہتے ہوئے علی کو ان کی گود میں دے دیا کہ شامد اسکی آنکھوں کی پینائی معدوم ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مسکرا کر پچھے کو گود میں لے لیا اور اس کے منہ میں اپنا العابد ہن ڈال کر پیار سے چمکا را تو پچھے نے فوراً اپنی خوبصورت آنکھیں کھول کر اپنے بھائی کے چہرے پر گاڑ دیں اور مسکرا نے لگا۔ میں یہ معاملاد دیکھ کر متھیرہ گئی۔

﴿اسد الغابۃ ص ۱۲﴾

اس واقعہ سے صاف طور پر واضح ہے، کہ جناب حیدر کرا رضی اللہ عنہ دنیا میں آنے کے بعد اپنی پہلی نگاہ سر کار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے رخ انور کے سوا کسی اور چیز پر ڈالنا گوارا ہتی نہ کرتے تھے اور یہ بھی جناب علیہ السلام کا ایک مخصوص اعزاز ہے جس میں کوئی دوسرا شریک نہیں ہو سکتا۔

آن کی صائم ہے ولادت کی حکمة حرم کعبہ آنکھ کھولی ہے تو چہرہ محمد دیکھا

## پہلا اور آخری غسل

سلطان العاشقین امیر الملک والد خواجہ امیر خرو رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ایک دفعہ میرے شیخ معظم حضور خواجہ نظام الدین اولیاء رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ جب حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ پیدا ہوئے تو جناب رسول کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی گود میں دیئے گئے تا کہ آپ اپنے دست مبارک سے غسل دیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے آپ کو

غسل دیا اور جناب علی کرم اللہ وجہہ اکرم کو حضرت ابو طالبؑ کی گود میں  
دیکھ رونے لگے۔

جناب ابو طالبؑ نے عرض کیا اس خوشی کے موقع پر آنسو کیسے؟  
تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا چچا جان علی کو پہلا غسل  
میں نے دیا ہے مگر مجھکو آخری غسل یہ دے گا۔

﴿فضل الفوائد مترجم حصہ اول ص ۴۳﴾

﴿ملفوظات گرامی حضرت خواجہ نظام الدین مرتبہ حضرت خواجہ امیر خسرو﴾

## القبات حیدر کراز

مولائے کائنات امام الائمه سلطان الاولیاء امیر المؤمنین سیدنا حیدر کراز حضرت علی علیہ السلام کے القبات کا حصر و احاطہ کرنا ناممکن تھا۔ اسی طرح آپ کی بے شمار گنجائیں ہیں۔ جن میں سے آپ کو گنتی ابتو راب نبے حد پسند تھی کیونکہ ایک دفعہ آپ مسجد نبوی کے کچھ صحن میں بیٹھت اس حالت میں لیئے ہوئے تھے کہ آپ کی پشت مبارک گرد آلو تھی۔ آپ غنوادگی کے عالم میں تھے کہ امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی تشریف آوری ہو گئی۔ آپ نے آپ کی پشت پرمٹی کی تہہ دیکھ کر فرمایا قم یا باہر راب اُس دن سے آپ یہی گنتی پکارے جانے پر بے حد خوش ہوتے تھے۔ لفظ ابتو راب کے معانی کے متعلق صوفیائے کرام نے جو اسرار ظاہر فرمائے ہیں ان کی تفصیل اور یہ الفاظ تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے آپ کو کس ضمن میں ارشاد فرمائے، کی تشریع انشاء اللہ العزیز آئندہ اور اُن میں پیش کی جائے گی یہاں صرف آپ کے مشہور و مُستند القبات کی محض

شاندی کی جاتی ہے۔ جو آپ کو وقت فریقا حضور امام الابنیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور بعض مُقدّر صحابہ کرام کی طرف سے دئے گئے۔

ابوالحسن ..... ابوالحسین ..... ابوالحسنین

ابوالسبطین ..... ابوالرحمائین ..... ذوالقرنین

صاحب ذوالفقار ..... شیخ المهاجرین والنصار

جیدر کرار ..... قسیم الجنة والنار

یعسوب الدین ..... یعسوب المؤمنین

امام المتقین ..... ولی المؤمنین ..... ولی المتقین

سید الماءمين ..... قائد الغر لمحجلین

صالح المؤمنین ..... سید المؤمنین

قاتل الکفار و المشرکین ..... قاتل الناکشین

الحاشر والقاسطین ..... سید الرکعین

اول المصلن ..... شیخ المهاجرین

سید الناصحین ..... العالم ..... ولی المؤمنین

راية المهدیین ..... نور المطیعین

امام العادلین ..... زینت العارفین

دفع الناکشین ..... وضع القاسطین

ومغ المارقین ..... قاتل المارقین

اول المؤمنین ..... اول المسلمين

سید الساجدین ..... العاقب ..... وصی رسول

اخْرِيْ رَسُول ..... زَوْج بَتُول ..... تَبَعْ مَسْلَوْل  
 قَاضِيْ دِينِ رَسُول ..... صَاحِبِ رَسُول  
 نَفْسِ رَسُول ..... وَزِيرِ رَسُول ..... حَبِيبِ رَسُول  
 رَفِيقِ رَسُول ..... عَلْمَبْرَدَارِ رَسُول، مَحْبُّ رَسُول  
**خَلِيفَةِ رَسُول ..... نَاصِرِ رَسُول**  
 مَحْبُوبِ رَسُول ..... الْصَّفَى ..... أَسَدُ اللَّه  
 وَجْهَةُ اللَّه ..... يَدُ اللَّه ..... حُجَّةُ اللَّه ..... نُورُ اللَّه  
 وَلِيُّ اللَّه ..... مَمْوَسُ فِي ذَاتِ اللَّه ..... مَحْبُّ اللَّه  
 قَاتِلُ بِأَمْرِ اللَّه ..... أَعْظَمُ عِنْدَ اللَّه  
 أَوْفَابِعْهُدَ اللَّه ..... مَعُ اللَّه ..... سَيفُ اللَّه  
 لَا خَشْ فِي ذَاتِ اللَّه ..... النَّاصِح ..... الْمُؤْمِن  
**السَّاقِي ..... الْمُرْتَضِي ..... الْحَبِيب ..... الْفَاتِح**  
 خَاصِفُ التَّمَل ..... بَابُ مَدِينَةِ الْعِلْم  
**بَابُ دَارِ الْحَكْمَة ..... سِيدُ الْعَرَب**  
 صَدِيقُ الْأَكْبَر ..... فَارُوقُ اعْظَم ..... بَابُ الْحَطَّة  
 خَيْرُ الْبَشَر ..... ذَابِقَةُ الْجَنَّة ..... امِيرُ الْمُؤْمِنِين  
 امِيرُ التَّحْلِل ..... كَوْكَبُ الصَّبْحِ فِي أَهْلِ الدُّنْيَا  
 رَاهِيَّةُ الْمَهْلَى ..... امَامُ الْأُولَاء ..... مَثْلُ عِيسَى  
 مَثْلُ هَارُون ..... وَلِيُّ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِر  
 صَاحِبُ الْرَّوْء ..... بِيَضْعَهِ الْبَلَد ..... لَعْوَدَالنَّهِي

الْيَلِيَاءُ ..... دُوَّالْبَرْقَةُ ..... قُرْآنٌ سَاطِقٌ  
الْمَهْدِيُ ..... كَاسِرُ الْأَصْنَامِ ..... الصَّدِيقُ  
الْطَّاهِرُ ..... الْهَادِيُ ..... التَّوْلِيُ ..... الْمَوْلَا  
الْشَّاهِدُ ..... الصَّادِقُ ..... الشَّهِيدُ ..... الرَّاكِعُ  
السَّاجِدُ ..... الْعَابِدُ ..... الزَّاهِدُ ..... النَّاصِرُ  
الْقَارِئُ ..... الْقَرْمُ ..... الْعَادِلُ

## شانِ حیدر بزبانِ حیدر

یوں تو جناب علی علیہ السلام کے یمنکروں خطبات ایسے ہیں جن میں آپ نے اپنی ذات والا صفات کا تعارف انتہائی خصوصی ضرورت کے وقت کرایا ہے۔ یہ سب کلام آپ کے خطبات کے ضمن میں آیا گا۔ یہاں صرف مضمون کی مناسبت سے آپ کے ارشادات کا ایک حصہ ہدیۃ قارئین کرتے ہیں۔

إمام كمال الدين أبي سالم محمد بن طلحة جلي شافعي رحمته اللہ علیہ اپنی ممناقب کی کتاب الدر المنظم میں فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ، الکریم نے ایک عظیم خطبہ ارشاد فرمایا تو ایک شخص سوید بن نوبل بلالی نے اٹھ کر عرض کیا اے امیر المؤمنین حس باب کا آپ تذکرہ فرمار ہے ہیں آپ

اُس کو جانتے بھی ہیں؟

تو جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ غضبنا ک ہو گئے اور اُس کو متوجہ

کر کے فرمایا!

تجھ کو رو نے والیاں رو میں پیش اور تم پر مصالب کا نزول ہو، آئے  
بزدل کے بیٹے بیت توڑنے والے اور جھلانے والے خبیث عنقریب طویل  
عرصہ ختم ہو جائے گا اور تم کو غول بیابانی بلاک کر دیں گے اور پھر آپ نے  
اپنے متعلق یہ کلمات ارشاد فرمائے۔

”میں رازوں کا راز ہوں،“

میں آنوار کا درخت ہوں،

میں آسمانوں کا رہنماؤں،

میں مسجات کا نیس ہوں،

میں میرکا سیل کا صفائی ہوں،

میں بادشاہوں کا قائد ہوں،

میں آسمانوں کا شہرباز ہوں،

میں صراحت کا تخت ہوں،

میں لوح کی حفاظت کرنے والا ہوں،

میں تاریکی کا قطب ہوں،

میں بیتِ معمور ہوں،

میں بادلوں کا ابر نیساں ہوں،

میں غیاہب کا نور ہوں،“

میں اوحون کی حفاظت کرنے والا ہوں،  
 میں حج کی کششی ہوں،  
 میں حج کی جوستی ہوں،  
 میں مخلوق کی اصلاح کرنے والا ہوں،  
 میں حقائق کو قائم کرنے والا ہوں،  
 میں تاویل کو بیان کرنے والا ہوں،  
 میں انجیل کا مفسر ہوں،  
 میں کساع والوں کا پانچواں ہوں،  
 میں نساء کے لئے تمیان ہوں،  
 میں الْفت والوں کی الْفت ہوں،  
 میں اعراف والوں سے ایک ہوں،  
 میں سر ابراہیم ہوں،  
 میں آثر دہائے کلیم ہوں،  
 میں ولی الاولیاء ہوں،  
 میں آنیاء کا وارث ہوں،  
 میں زبور کا نغمہ ہوں،  
 میں عقور کا پرودہ ہوں،  
 میں جلیل کی صفوۃ ہوں،

میں انجیل کا ایلیاء ہوں،  
 میں شدید القوی ہوں،  
 میں حالِ لواز ہوں،  
 میں محشر کا امام ہوں،  
 میں ساقی کوثر ہوں،  
 میں قاسم جنان اور نار تقسیم کرنے والا ہوں،  
 میں دین کا باشاہ ہوں،  
 میں امام اُمّتِ عقین ہوں،  
 میں وارثِ مختار ہوں،  
 میں کمزوروں کا مددگار ہوں،  
 میں کفار کی جزا کھاڑنے والا ہوں،  
 میں نیک اماموں کا باب پ ہوں،  
 میں دروازہ اُکھاڑنے والا ہوں،  
 میں گروہوں کو مُتفَرّق کرنے والا ہوں،  
 میں قیمتی جوہر ہوں،  
 میں بابِ مدینہ ہوں،  
 میں مفتر برائین ہوں،  
 میں ظاہر طور پر مشکلات کو حل کرنے والا ہوں،

میں نون وال قلم ہوں،  
 میں تاریکی کا چراغ ہوں،  
 میں مٹی کا سوال ہوں،  
 میں مددوح ہل آتی ہوں،  
 میں بنیادِ عظیم ہوں،  
 میں صراطِ مستقیم ہوں،  
 میں اصداف کا موتی ہوں،  
 میں قاف کا پھاڑ ہوں،  
 میں حروف کاراز ہوں،  
 میں ظروف کا نور ہوں،  
 میں جبل راخ ہوں،  
 میں بلند پر چم ہوں،  
 میں غیوب کی کنجی ہوں،  
 میں دلوں کا چراغ ہوں،  
 میں نور ارواح ہوں،  
 میں مکرِ حملہ آور ہونے والا سور ہوں،  
 میں مدگاروں کی مدد ہوں،  
 میں بیگنی تکوار ہوں،

میں مقتول شہید ہوں،  
میں قرآن جمع کرنے والا ہوں،  
میں بیان کی دیوار ہوں،  
میں برادر رسول ہوں،  
میں زوج بتوں ہوں،  
میں اسلام کا ستون ہوں،  
میں کاسرا الا ضام ہوں،  
میں صاحبِ اذن ہوں،  
میں جن کا قاتل ہوں،  
میں صاحب المؤمنین ہوں،  
میں فلاج پانے والوں کا امام ہوں،  
میں سخاوت کرنے والوں کا امام ہوں،  
میں اسرار نبوت کی کان ہوں،  
میں اولین کی خبروں سے آگاہ کرنے والا ہوں،  
میں آخرین کو پیش آنے والے وقائع کی خبر دینے والا ہوں،  
میں قطب الاقطاب ہوں،  
میں حبیب الاحباب ہوں،  
میں عہدی عصر ہوں،

میں عیسیٰ زمان ہوں،  
خدا کی قسم میں وجہ اللہ ہوں،  
خدا کی قسم میں اسد اللہ ہوں،  
میں سید العرب ہوں،  
میں مصیبتوں کو دور کرنے والا ہوں،  
میں وہ ہوں جسے لاقی کہا گیا ہے،  
میں وہ ہوں جسے رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے  
تو مجھے ایسے ہے جیسے موئی کے لئے ہارون،  
میں بنو غالب کا شیر ہوں،  
میں علی ابن طالب ہوں“  
متن ملاحظہ کریں !

فقال يا امير المؤمنين انت حاضر لما ذكرت  
وعالم به ؟ فالتفت اليه عين الغضب وقال له  
نكلتك التواكل ونزلت بك التوازل ،  
يابن العباس العجائب والمكذب الناكث  
الطفل ويغليك والغول ،

انا لاسرار ، انا شجرة الانوار ، انا دليل  
السماءات ، انا ايس المسبحات ، انا حليل

جرائيل ، أنا صفي مكائيل أنا قائدة الأملاء  
، أنا سندل الأفلاء ، أنا سرير الصراح ، أنا  
حفيظ اللواح ، أنا قطب الذي جور أنا بيت  
المعمور ، أنا مزن المسحاب ، أنا نور الغياب  
**أنا فلك الحجج ، أنا حاجة الحرج**  
أنا مسدل الخلاائق ، أنا حقق الحقائق أنا مأول  
الساويل ، أنا مفسر الانجيل ، أنا خامس الكساء  
، أنا بيبان النساء ، أنا الفتى الآيلاف أنا رجل  
الأعراف ، أنا سرّ إبراهيم ، أنا ثعبان لكتيم ، أنا أولي  
الأولياء ، أنا ورثة النبماء ، أنا وري بالذبور  
، أنا حجاب الغفور ، أنا صفوة الجليل ، أنا يلياء  
الانجيل أنا شديد القوى ، أنا حامل اللواء ، أنا أمام  
المحشر ، أنا ساقى الكوثر ، أنا قسيم الجنان  
، أنا شاطر النيران ، أنا يعسوب الدين ، أنا أمام  
المتفقين ، أنا وارث المختار ، أنا ظهير الظهور ، أنا  
مبيد الكفرة ، أنا أبو الائمة البررة ، أنا قالع الباب ،  
أنا مفرق الأحزاب ، أنا جوهرة الشمنة ، أنا باب  
المدينة ، أنا مفسر البيانات ، أنا مبين المشكلات  
أنا السنون والقلم ، أنا مصباح الظلم ، أنا سؤال متى  
، أنا ممدوح هل أتى ، أنا بناء العظيم ، أنا نصر اوط

المستقيم ، انا لؤ الاصداف ، انا جبل قاف

انسر الحروف ، انا نور الظروف ، انا الجيل

الراسخ ، انا عالم الشامخ ، انا مفتاح الغيوب

انا مصباح القلوب ، انا نور الا رواح ، انا روح

الاشباح ، انا فارس الکرار ، انا نصرة الانصار

انا السيف المسؤول ، انا شهيد المقتول ، انا جامع

القرآن ، انا بنيان البيان ، انا شفيق الرسول ، انا بعل

البتول ، انا عمود الاسلام ، انا مكسر الاصنام

، انا صاحب الاذن ، انا قاتل الجن ، انا صالح

المؤمنين ، انا امام المفلحين ، انا امام ارباب

الفتوة ، انا سر النبوة ، انا المطلع اخبار الاولين ،

انا المخمر عن وقائع الآخرين انا قطب الاقطاب

، انا حبيب الاحباب ، انا مهدا الا و ان ، انا عيسي

الزمان ، انا والله وجه الله ، انا والله اسد الله

انا سيد العرب ، انا كاشف الكرب ، انا الذي قيل

في حقه لافتى الاعلى ، انا الذي قال في شأنه انت

منى يمنزل تهارون من موسى انا ليث بنى غالب

انا على بن ابي طالب .

«قال فصاح السائل صيغة عظيمة وخرمتها الدر المنظم

» مؤلفه علامه كمال الدين شافعى مع يتابع المودة جلد دوم (٣٠٤،٢٠٦)

تاجدار ہل اُن شیر خُدا حضرت علیٰ کرم اللہ وجہہ الکریم کی زبان فیض  
ز جہان سے ہی جب ان کا اپنا یہ تعارف سنا تو سوال کرنے والے نے بلند  
آواز سے حق ماری اور مر گیا۔

## اسِمِ گرامی

مُعتبر روایات کے مطابق آپ کے ابتدائی اسماءَ گرامی یہ ہیں اسد  
حیدر، علی، پہلا نام اسد آپ کی والدہ مکرّمه جناب فاطمہ بنت اسد نے رکھا تھا  
جس کے متعلق مشہور روایت یہ ہے کہ جب حضرت ابو طالبؓ نے ان سے  
پوچھا کہ مجھے کا نام کیا ہو تو آپ نے کہا کہ میں نے اس کا نام اپنے باپ کے  
نام پر اسد رکھا ہے۔ تو جناب ابو طالبؓ نے فرمایا کہ میں اس کا نام علی  
رکھتا ہوں، اس روایت کی تفصیل ”اسم علی“ کی بحث میں ملاحظہ فرمائیں۔  
آپ کا دوسرا نام حیدر بھی آپ کی والدہ ماجدہ ہی نے رکھا ہے  
جس کا اظہار آپ نے غزوہ خیبر میں اپنے حریف مُرجب کے سامنے بائیں  
الفاظ لکیا۔

اَنَا الَّذِي سَمِّيْتُنِي اَمِيْ حِيدَرَة

ضُرْغَامِ اِجَامِ وَلِيَثْ قَسْوَرَة

ترجمہ:- میں وہ شخص ہوں کہ میری ماں نے

میرا نام شیر رکھا، اور میں وہ شیر ہوں جو چیر پھاڑ کر رکھ

ویتا ہے۔

## پنگھوڑے ہی میں زورِ یادِ اللہِ

اس نام کے رکھنے کی وجہ کتابوں میں اس طرح مرقوم ہے کہ جناب حیدر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ ابھی پنگھوڑے ہی میں تھا آپ کی والدہ آپ کے پاس موجود نہیں تھیں کہ ایک سانپ نے آپ کو ڈسنا چاہا کہ جناب حیدر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ ایک کھلونے کی طرح اس کو ہاتھ میں پکڑ لیا اور اتنی زبردست قوت سے دبایا کہ سانپ نے ہاتھ ہی میں دم توڑ دیا، جب آپ کی والدہ ماجدہ واپس آئیں تو آپ کے ہاتھ میں چلکے ہوئے سانپ کو دیکھا تو فرمایا کہ میرا بچہ "حیدر" یعنی شیر ہے۔ عالم شیر خوارگی میں جناب علی کرم اللہ و جہد الکریم کے زورِ یادِ اللہِ کے اس مظاہرہ کے بعد کون انہیں ایک عام پچ سمجھنے کی جسارت کر سکتا ہے۔ بہر حال اس واقع کا عربی متن ملاحظاً

”فَسَمْتَهُ أَمَهُ حِيدَرَةَ لَا نَعْلَيَا كَانَ رَفِيعاً وَهُوَ فِي

الْبَسْتَ وَحْدَهُ وَكَانَتْ أَمَهُ خَارِجَهُ فِي بَعْضِ

السَّاجَاتِ وَكَانَ مُنْزَلَهُمْ لِجَنْبِ جَبَلِ مَكَهَ فَنَزَلتْ

حَيَّهُ وَهَمَتْ لِنَقْتَلَ عَلَىٰ ، فَمَدِيدَهُ وَاحِدَ الْحَيَّهُ

وَامْسَكَهَا فَنَمَاتَتْ فِي يَدِهِ فَدَخَلَتْ أَمَهُ وَرَأَتْ

الْحَيَّهُ مَقْتُولَهُ فِي يَدِهِ فَقَالَتْ حِيَاكَ اللَّهُ يَا حِيدَرَهُ

لَذَالِكَ سَمِيٌّ حِيدَرَهُ“

﴿مناقب الاصحاب بعواله ارجح الطالب ص ۱۱﴾

﴿الشيخ الاسلام نجم الدين الستلاني﴾

آپ کے تیرے اسم گرامی کے متعلق صاحب تفسیر حسینی ملا حسین واعظ کاشفی نے روضۃ الشہداء میں جو تحریر فرمایا ہے اس کا اردو ترجمہ یہ ہے کہ حضرت ابوطالبؓ نے جب اپنی زوجہ محترمہ سے پوچھا کہ بچے کا نام کیا رکھا ہے تو انہوں نے عرض کیا کہ میں نے اس کا نام اپنے باپ کے نام پر "اسد" رکھا ہے تو آپ نے فرمایا کہ اس کا نام ہمارے جداً علی قصیٰ کے نام پر زیاد ہو گا (قصیٰ جو خاندان بنوہاشم کے جداً علی ہیں کا نام زیاد تھا)

ابھی یہ گفتگو ہوئی رہی تھی کہتا جدارِ دو عالم حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھی تشریف لے آئے اور استفسار فرمایا کہ کیا معاملہ ہے، تو جناب ابوطالبؓ نے عرض کی کہ آپ کی چھی بچے کا نام "اسد" اور میں "ذریہ" رکھنا چاہتا ہوں اس اختلاف پر مطلع ہو کر جناب رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا کہ "میں اس کا نام "علی" رکھنا چاہتا ہوں، علی نام سنتے ہی آپ کی والدہ ماجدہ جناب فاطمہ بنت اسد رضی اللہ عنہا نے فرمایا کہ "خدا کی قسم میں نے ایک روز ہاتھ کو یہ ندا کرتے سنا تھا کہ جو چچہ تمہاری گود میں آنبوالا ہے اس کا نام علی رکھنا۔

﴿روضۃ الشہداء ص ۱۱﴾

ایک روایت میں ہے کہ جناب حضرت علی کرم اللہ و جہہ الکریم اس دنیا میں تشریف لائے تو جناب ابوطالبؓ نے غافِ کعبہ کو تھام کر بارگاہِ رب العزّت میں عرض کی کہ اے شب تاریک اور درخشاں صحّ کے مالک مجھ پر

اُس پیچے کا نام القافرما، ابھی جناب ابوطالبؑ اپنی اس التجا سے فارغ ہی ہوئے تھے کہ سروش غبی کی مذا آئی، کہ آسمان پر اس کا نام ”علی“ ہے اور وہ ”العلی“ سے جو خُداوند قدوس کا بلند مرتبہ اور عظمت و بیزرجی والا اسم گرامی ہے سے مشتق ہے تمام دنیا نے ہست و بود میں سب سے پہلے صرف آپ کا اسم مبارک ہی ”علی“ یعنی عالی مرتبت اور علوشان والا رکھا گیا۔ جیسا کہ تاجدار انیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا اسم گرامی محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم رکھا گیا آپ سے پہلے کسی کا نام بھی محمد یا احمد نہیں تھا۔

كان فاسِم ”علی“ حين يظُهر في حَيَاة الْجَاهِلِيَّة  
وَحين يدخل في مَعْجَل الْحَيَاة النَّبُوِيَّة ويضاف  
إِلَى النَّبِي ”محمد“ لَا ينْظُر بِيَهُمَا نَاظِرٌ مِنْ تِلْكَ  
الْجَهَةِ إِلَوْجَد بِيَهُمَا قَرَابَة قَرِيبَة وَدَلَالَة دَالَّةٍ عَلَى  
أَنْهُمَا مِنْ مَعْدَنِ مُتَخَيِّرٍ مَمْسُوسٍ بِالْطَّافِ اللَّه  
محفوف بِرَحْمَاتِهِ

﴿يَسْأَلُونَ أَنَّمَا نَحْنُ مُنْذِرُونَ﴾

بہر حال یا ایک واضح ترین حقیقت ہے کہ نہ تو تاجدار رسالت سے پہلے کسی کا نام محمد تھا اور نہ ہی تاجدارِ ولادت سے پہلے کسی کا نام علی تھا۔

مذکورہ بالواقع حضرت ابوطالبؑ کے اشعار سے بھی واضح ہوتا ہے جنہیں متعدد ویرث نگاروں نے نقل کیا ہے۔ یہ اشعار ہم کسی دوسرے موقع

پر نقل کریں گے۔

هذا ويحدث المؤرخون ان ابااء طالب كان غائبا  
حين ولو له هذا الغلام وان امه سمعه  
اسد فلم يرجع لم يرض له اسم اسد وسماه  
علياً.

(بياناتي العودة ١٩٢١م)

jabir.abbas@yahoo.com



## اسم علیٰ علیہ السلام

حضرت سید علی بن شہاب ہمدانی جو مقتدر اولیاء کبار میں سے ہیں اور جن کا ذکر دیگر تذکرہ نگاروں کے علاوہ عاشقِ مصطفیٰ علامہ عبد الرحمن جامی علیہ الرحمۃ نے اپنی کتاب ”نفحات الانس“ میں نہایت احترام سے کرتے ہوئے آپ کے شرف و مکالات و ولائت پر ہمہ تصدیق ثبت کی ہے۔ اپنی عظیم تالیف مبارکہ ”مودۃ فی القربا“ میں جناب حیدر کردار علیہ السلام کا نام ”علی رکھنے کے بارے میں درج ذیل مجیب روایت بیان فرماتے ہیں کہ،

حضرت عباس ابن عبد المطلب رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت بیان فرماتے ہیں کہ جب فاطمہ بنت اسد صلوا اللہ علیہا کی گود مبارک میں علی کرم اللہ وجہہ الکریم تشریف لائے تو آپ نے تو مولود کا نام اپنے باپ کے نام پر ”اسد“ رکھا۔ لیکن حضرت ابوطالبؓ نے اس نام پر اظہار رضا مندی نہ فرمایا اور اپنی زوجہ محترمہ جناب فاطمہ بنت اسدؓ کو ارشاد فرمایا کہ ہم آج شب جبل ابو قبیس پر بسر کریں اور خالق آسمان سے دعا کریں کہ وہ ہمیں اس بچہ کے نام سے آگاہی عطا فرمائے۔

چنانچہ دونوں مقدس ہستیاں سر شام ہی کوہ ابو قبیس پر تشریف لے

گئیں، اور اللہ تعالیٰ کے حضور میں مصروف دعا ہو گئیں۔  
جناب ابوطالبؑ نے بارگاہ ایزدی میں دعا کے لئے منظوم قطعہ کہا!

اے اس تاریکی اور درخشنده روشنی کے  
پروردگار ہمیں اپنے فیصلہ کئے گئے حکم سے آگاہی عطا  
فرما کر ہم اس بچے کا کیا نام رکھیں؟

چنانچہ اچانک ہی آسمان سے ایک جھنکار کی صدائیں ہوئی جناب  
ابوطالبؑ نے اپنے نگاہوں کو اپر اٹھایا تو دیکھا کہ زیرِ جد کی ایک بزرگی ہے۔  
جس پر چار سطور مرقوم ہیں، ”جناب ابوطالبؑ نے اس تختی کو دونوں ہاتھوں  
میں ٹھام لیا اور پھر مضبوطی سے اپنے سینہ اظہر سے لگالیا۔ اس تختی پر رقم شدہ  
سطور کا مفہوم یہ ہے کہ:-

”میں نے تم کو پا کیزہ طیب و طاہر اور برگزیدہ  
فرزندِ ارجمند سے مختص فرمایا ہے اس کا نام نامی اور اسم  
گرامی ”اللہ تعالیٰ قاہر علیؑ نے ”علیؑ“ رکھا ہے جو علیؑ  
سے مشتق ہے“

جناب ابوطالبؑ نے یہ تحریر دیکھی تو انتہائی مُرست اور شادمانی کا  
اظہار فرمایا اور اظہارِ تشکر و اطمینان کے لئے اللہ بارک و تعالیٰ کے حضور  
بجدے میں گر گئے۔ پھر دس اونٹ ذنگ کر کے عقیقی کی رسم ادا کی گئی، اور وہ  
تختی بیت اللہ شریف میں لٹکا دی گئی۔ جس کی وجہ سے بنو ہاشم دوسرے قریش

پر فخر و مبارات فرماتے تھے حتیٰ کہ جب مجاج بن یوسف نے حضرت عبد اللہ  
ابن زبیر کو شہید کر کے انہدام کعبہ کیا تو وہ تختی بھی غائب ہو گئی۔  
متن ملاحظہ فرمائیں !

عباس بن عبد المطلب رضی اللہ عنہ قال  
لما ولدت فاطمة بنت اسد علیاً سمه باسم ابیه  
اسد ولم يرض ابو طالب بهذا الاسم فقال هلم  
حتى تعلموا اباقيس ليلاؤند عدم خالق الحضراء  
فلعله يبيانى اسمه في اسمه امسيا خرجاء و صعدا  
اماقيس و داعي الله تعالى فانشاء ابو طالب

شعراً

### بِارْبَ الْغَسْقِ الدَّجْنِي وَالْفَلْقُ الْمَبْلُغُ الْمَفْرِي

بیس لناعن امرک المقضی  
لما نسمی لذاک الصبی  
فاذاخشحنة من السماء فرفع ابو طالب  
طرفة فادا الوجه مثل رب جد حضر فيه اربعة اسطر  
فأخذہ يكتابده وضمہ الى صدرہ ضما شدیدا  
فاذامکتوہ

صَحْنَمَايَا لِولَدِ الزَّكِيٍّ

وَالظَّاهِرُ الْمُسْتَخْبِرُ الرَّضِيٌّ

وَاسْمَهُ مِنْ قَاهِرِ الْعُلَىٰ

عَلَى اشْتَسْقِ مِنْ الْعُلَىٰ

فَصَرَا أَبُو طَالِبٍ سَرُورًا عَظِيمًا وَحَرَسَاجِدَ اللَّهِ

تَبَارِكَ وَتَعَالَى وَعَقَ بِعُشْرَةٍ مِنَ الْأَبْلِ وَكَانَ

اللَّوْحُ مَعْلَقًا فِي بَيْتِ الْحَرَامِ يَفْتَخِرُ بِهِ بْنُ هَاشِمٍ

عَلَىٰ قُرَيْشٍ حَتَّىٰ غَابَ زَمَانٌ قَتَالَ الْحَجَاجَ أَبْنَىٰ

الْزَبِيرَ .

﴿مودة القریبى للعلى بن شهاب همدانى مطبوعه مصر مع بنايع جلد دوم من ٤٢٥٥﴾

اس کے ساتھ ہی ملتی جلتی ایک روایت کتابوں میں یہ بھی موجود ہے

کہ جناب ابو طالبؑ نے کعبہ کے دروازہ کو تھام کر اللہ کے حضور میں دعا کی

تھی کہ اے رب کعبہ مجھے نو مولود کا نام القاف فرمائچا نچا ان پر آپؑ کا نام علی

القافی صورت میں ظاہر فرمادیا گیا۔ ”وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِالصَّوَابِ“

علاوه از یہ کتب سیر میں یہ روایت بھی آتی ہے کہ:-

اے فان ام علیٰ كرم الله وجهه سمته اسد

ابا سم ابیها و کان ابرہ ابو طالب غائب، فلما قدم

کرہ ذالک وسماه علیا.

﴿سیرت حلبيه جلد دوم ص: ۱۰۴-۱۰۵، تصریخ اصنون النظره المذاقب العشره جلد ۲ ص: ۱۰۵﴾

جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا نام علی جناب ابوطالبؓ نے رکھا تھا کیونکہ آپ کی غیر موجودگی میں آپ کی وجہ محترمہ حضرت فاطمہ بنت اسدؓ نے اپنے باپ کے نام پر ”اسد“ نام رکھا تھا۔ لیکن جب حضرت ابوطالبؓ گو بتایا گیا تو آپ نے انکار کر دیا اور فرمایا اس کا نام ”علی“ ہے۔

جناب خیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا نام ”علی“ رکھنے کے متعلق درست روایت یہی ہے کہ یہ نام خود تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے تجویز فرمایا تھا۔ اور یہ اُن روایات سے تعارض بھی نہیں جن میں ہے کہ آپ کا نام آپ کے والدین کو ”القا کیا تھا“ کیونکہ سر کار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جب انہیں ”علی“ نام رکھنے کا مشورہ دیا تو انہوں نے نہ صرف یہ کہ فوراً قبول کر لیا بلکہ بتایا کہ ہم پر بھی یہی نام القا کیا گیا ہے۔ بہر حال دیگر سیرت نگاروں کی ہمنواٹی میں عبدالکریم طیب بھی اپنی کتاب ”بقیۃ البوۃ و خاتم الخلائفۃ“ میں بالوضاحت اس موضوع پر یوں رقطراز ہے۔

اور اسم ”علی“ اسم محمد (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) سے معانقہ کی صورت میں ملا ہوا ہے اور اسی دو خاص اسمائے کریمین میں ایک خاص ربط باہمی ہے اور جس طرح حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا اسم گرامی

مرقع حسن و اطافت ہے اور آپ سے پہلے کسی شخص نے اپنے بچے کا نام ”محمد“ نہیں رکھا اسی طرح علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا نام ”علی“ پیکر حسن و اطافت ہے اور آپ سے پہلے کسی شخص کا نام علی نہیں تھا۔ تاریخ خرب میں بھی آپ سے پہلے کسی کا نام علی نہیں تھا۔ سرور انبیاء حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حیدر کراگ کا نام اس لئے علی تجویز فرمایا کہ جناب علی علیہ السلام بتوت کی خوبیوں سے ایک خوبی اور رسالت کی برقرار تجلیات سے ایک تخلی تھے۔

جب حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے نو مولود کے رُخ انور کو دیکھا تو جان لیا کہ یہ بچہ اللہ تعالیٰ کے خاص بندوں میں اعلیٰ ترین مقام کا حامل اور یقینی طور پر اسلام میں اعلیٰ و بلند مقام پر فائز ہو گا۔

اور حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ہی اپنے پچا جان حضرت ابو طالب اور ان کی زوجہ مختارہ کو نو مولود کا اسم گرامی ”علی“ رکھنے کا مشورہ مرحمت فرمایا ہے۔

اوہ مزید لکھا ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی ذات اقدس سے پوری حیات طیبہ میں خلاف اسلام کوئی واقعہ نہ تو ظاہر میں اور نہ ہی باطن میں سرزد ہوا۔ خواہ وہ دور اسلام سے پہلے کا ہو یا اسلام آنے کے بعد کا۔ گویا آپ قبل از زمانہ اسلام مسلمان ہی تھے۔

واسم علیٰ یلشی مع اسم ”محمد“ لقاء اخاء و

معاشرۃ ”فاسم علیٰ“ لم یکن مما تسمی

بها العرب في جاهليتها، ولم يحفظ التاريخ  
الجاهلي من تسمى به قبل صاحبه "على ابن  
طالب" كان كاسم "محمد" في لطفه وحسنـه .  
ان اختيار هذا الاسم "على" كان نفحة  
من نفحات النبوة ولomba من لماتها حين نظر  
محمد إلى وجه هذا الوليد وقع في نفسه انه في  
الاعلين من عباد الله وان جديـر باـءـن يكونـ في  
المقام الاعلى في الاسلام .اما على كرم الله  
وجـهـهـ، فـكـانـتـ حـيـاتـهـ فيـ الجـاهـلـيـةـ وـالـاسـلامـ  
عـلـىـ سـوـاءـ لمـ يـغـرـمـهـ الاـسـلامـ شـيـئـاـ فيـ ظـاهـرـاـ  
وـبـاطـنـ اـذـوـلـهـ سـلـماـ قـلـ الاـسـلامـ فـلـعلـ  
"محمد" هو الذي اختـيـارـ لاـ بنـ عـمـهـ الـولـيدـ هـذاـ  
الـاسـمـ وـاـشـارـ عـلـىـ عـمـهـ وـزـوـجـ عـمـهـ انـ يـسـمـواـ  
ولـيدـهـ بـهـ .

﴿بقية النبوة خاتم العلائق مطبوعه بيروت من ١٩١﴾

إن کے علاوہ بھی فاضل مصنف نے "اسم على" کے متعلق نہایت  
کارآمد اور خوبصورت توجیہات پیش کی ہیں جنہیں طوالت کی وجہ سے قلم  
انداز کر دیا گیا ہے۔ کیونکہ پیش کی ازیں دیگر متعدد کتب سیر کے حوالہ جات سے  
وضاحت کی جا چکی ہے۔

یہاں ہم قارئین کی معلومات میں اضافہ کے لئے یہ وضاحت کر

دینا بھی ضروری سمجھتے ہیں کہ عبدالکریم خطیب صاحب جناب علی علیہ السلام  
کے اسم پاک کی حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اسم گرامی سے رفاقت اور  
دونوں اسمائے مقدسہ کی رفت و عظمت کے متعلق اپنے اس حسین استدلال  
کے بعد جو بات سامنے لائے ہیں وہ نہ صرف یہ کہ بھل ہے بلکہ خلاف  
واقع ہونے کے ساتھ ساتھ ان کے طبعی خلجان کی بھی منہ بولتی تصور ہیں۔

وہ لکھتے ہیں کہ عالی شیعان علی - محمد و علیؑ کے اسمین کریمین کی اس  
موافقت اور حضرت علی علیہ السلام کی اس شان پر ہی اکتفاء ہیں کرتے بلکہ وہ  
اس میں غلوت سے کام لیتے ہوئے اس موافقت کو آسمانی امر قرار دیتے ہیں، اور  
اس وضعی حدیث کو بھی (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) سے غسوب کرتے ہیں کہ  
آپ نے فرمایا، ”کہ مجھ کو اور علیؑ کو نور سے پیدا فرمایا گیا ہے اور ہمارا نور تخلیق  
آدم سے دوسرار سال قبل عرش کی داہنی طرف موجود تھا پھر اللہ تعالیٰ نے آدم  
علیہ السلام کو پیدا فرمایا اور ہمارا نور لوگوں کی صلبوں میں منت ہوتا رہا حتیٰ کہ  
صلب عبدالمطلبؑ میں جا گزین ہوا۔ پھر ہمارے ناموں کو اللہ تعالیٰ کے اسماء  
سے مشتق کیا گیا۔

پس اللہ تعالیٰ محمود ہے اور میں محمد ہوں اور اللہ تعالیٰ اعلیٰ ہے اور علیؑ  
علی ہے۔

متمن ملاحظہ کریں !

ولهذا التوافق بين هذين الاسمين الكريمتين ،

محمدٌ وَ عَلَىٰ وَ لِقَانُهُمَا . مَا قَبْلَ اَنْ تَتَدَارَلُهُمَا

العرب وَ تَعَامِلُ بِهِمْ نَظَرٌ بَعْضِ الْعَلَّةِ مِنْ شِيَعَةٍ

عَلَىٰ فِي هَذَا وَعْدَهُ شَهَادَةٌ فَضْلٌ عَلَىٰ ،

وَ لَمْ يَكْتُفُوا بِهِذَا ، بَلْ جَعَلُوا اَهْذَا التَّوْافُقَ

اَمْرًا سَمَا وِيَا ، فَوْ ضَعُوا الْذَّلِكَ حَدِيثًا نَسْوَهُ الِى

النَّبِيٍّ "خَلَقْتَ اَنَا وَ عَلَىٰ مِنْ نُورٍ ، وَ كَمَا عَلَىٰ يَمِينِ

الْعَرْشِ قَبْلَ اَنْ يَخْلُقَ آدَمَ بِالْفَيْ عَامٍ ، ثُمَّ خَلَقَ اللَّهُ

آدَمَ فَأَنْتَقَنَا فِي اَصْلَابِ الرِّجَالِ ثُمَّ جَعَلَنَا فِي

صَلْبٍ عَدَا لِمَطْلُبِنَا ثُمَّ شَقَ اسْمَاءَنَا مِنْ اسْمِهِ فَا

اللَّهُ مُحَمَّدٌ ، وَ اَنَا مُحَمَّدٌ ، وَ اللَّهُ الْاَعْلَىٰ وَ عَلَىٰ

عَلَىٰ ،

«عَلَىٰ ابْنِ ابْنِ طَالِبٍ عَبْدِ الْكَرِيمِ حَطِيبٍ مُطَبَّوِعِهِ بِبَرْوَتٍ مِنْ ٤٩٢»

## عَلَىٰ نُورٍ نَهَيْنَا ؟

خطيب صاحب مندرجہ بالا مضمون کی حدیث کو غالی شیعوں کی من

گھڑت اور وضعی قرار دینے کے لیے جو دلیل پیش کرتے ہیں وہ ابن تیمیہ

کے خصوصی خوشہ چین اور امام الوبابیہ تقاضی شوکانی کی تعلیقات کی یہ عبارت

ہے۔

قَالَ الشَّوَّكَانِيُّ فِي تَعْلِيقِهِ عَلَىٰ هَذَا

لِحَدِيثٍ "وَهُوَ مَوْضِعٌ" وَضَعُهُ جَعْفُرُ بْنُ أَحْمَدَ

بن علی بن بیان و کان رافضا و صاعا“

»علی ابن ابی طالب بقیة النبوت و خاتم خلافت ص ۲۶ مطبوعہ بیروت«

»مؤلمہ عبد الکریم الغطیب«

اور وہ موضوع ہے اسے جعفر بن احمد بن علی بن بیان نے  
 وضع کیا ہے اور ”وہ حدیثیں وضع کرنے والا رافضی تھا۔“

## کیا یہ حدیث وضعی ہے ؟

اس سلسلہ میں ہم گذشتہ اور اس میں جناب رسول کریم صل اللہ علیہ  
وآلہ وسلم اور جناب حیدر کرّار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے نور مبارک کے متعلق  
”مذکورة العظيمين“ اور ”زينة المجالس“ کے دو حوالے ہدایہ فارغین کرچکے ہیں  
جو اہل محبت کے لئے بہر صورت کافی ہیں مگر جناب ”عبدالکریم خطیب“  
کے ذہنی خلجان کے دور کرنے اور عوام الناس کی معلومات میں اضافہ کرنے  
کے پیش نظر مزید چند حوالے اس ضمن میں پیش کئے جاتے ہیں۔

مشہور محدث اور فقیہ علامہ محب طبری رحمۃ اللہ علیہ اپنی لا جواب  
تصنیف لطیف ”ریاض النصرہ فی مناقب العشرہ مبشرہ“ میں حضرت علی کرم  
الله وجہہ الکریم کے خصائص کے باب میں امام احمد بن حنبل کی کتاب  
”المناقب“ کے حوالہ سے یہ حدیث نقل کرتے ہیں کہ

عن سلمان قال سمعت رسول الله صلى

الله عليه وآلہ وسلم يقول كنت انا وعلي نورا

بین يدي الله تعالى قبل ان يخلق آدم باربعه

عشرالف عام فلما حلق اللہ آدم قسم ذالک

النور حزائين فجز أنا وجز على

﴿ربا من النظره جلد دوم من ٢١﴾

﴿خرجه احمد في السناقب﴾

حضرت سلمان فارسی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے روایت بیان کی ہے کہ  
میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ!

”میں اور علیٰ تحقیق آدم علیہ السلام سے چودہ

ہزار برس پہلے ایک نور کی صورت میں اللہ تبارک

وتعالیٰ کے حضور میں موجود تھے۔ پھر جب اللہ تعالیٰ

نے آدم علیہ السلام کو پیدا فرمایا تو اس نور کو دو اجزاء میں

تفصیل فرمایا چنانچہ ایک جز میں اور ایک جز علیٰ کرم اللہ

و جہہ الکریم ہیں“

”دریاض النصرہ“ کی اس حدیث کے علاوہ مفتی اعظم قسطنطینیہ سید

سلمان حنفی قندوزی رحمۃ اللہ علیہ اپنی مشہور زمانہ کتاب ”الیتائق المؤودة“ میں

اس روایت سے ملنی جلتی حدیث متعدد کتب احادیث و مناقب سے نقل

فرماتے ہیں“

آپ نے اس پہلی روایت کو ابو الحسن علی بن محمد المعروف ابن

مغازی و اسطی شافعی کی ”ستاب الناقب“ اور علامہ دیلمی کی مشہور زمانہ

کتاب ”الفردوس“ سے نقل کرتے ہوئے لکھا ہے کہ وہ سند کے ساتھ نقل

کرتے ہیں کہ !

”حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ نے حدیث بیان فرمائی کہ میں نے اپنے صاحبِ محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا پیر ارشاد سنائے آپ نے فرمایا کہ میں اور علی خلقت آدم علیہ السلام سے چودہ ہزار سال قبل ایک نور کی صورت میں موجود تھے اور ہمارا یہ نور اللہ تعالیٰ کی تسبیح اور تقدیس بیان کرتا تھا جب اللہ تعالیٰ نے آدم علیہ السلام کو بیدا فرمایا تو (ہمارے) اس نور کو صلب آدم میں ودیعت فرمادیا چنانچہ میں اُم اور علی ہمیشہ واحد چیز کی صورت میں رہے حتیٰ کہ صلب عبداللطیب میں آکر متفرق ہو گئے اور میرے لئے نبوّت اور علی کے لئے ولائت مقرر ہوئی۔

متمن ملاحظہ فرمائیں،

اخراج ابوالحسن علی بن محمد المعروف بابن المغازی التوسطی الشافعی فی كتابه المناقب بسنده عن سلمان الفارسی قال سمعت حبیبی محمد (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) یقول كنت انا وعلی نورا بین يدی اللہ عزوجل یسیح اللہ ذالک النور ویقدسه قل ان یخلق آدم باریعة عشرة الف عام فلما خلق آدم او دع ذالک النور فی صلبه فلم ینزل انا وعلی شئی واحد حتی افترقنا فی صلب عبد المطلب

ففى انبوة وعلى الامامة .

«ايضاً الدليلى اخرج هذا الحديث فى كتابه ”الفردوس“ ”عن سلطان“»  
«البنا بيع المودة” جلد اول ص ١٠»

علامہ سلمان حنفی قزوینی دوسری روایت حضرت ابوذر غفاری رضی  
الله تعالیٰ عنہ کی سند سے ابن المغازی کی کتاب ”المناقب“ سے بھی اس طرح  
نقل فرماتے ہیں !

اخراج ابن المغازی ايضاً عن سالم بن  
ابی جعد عن ابی ذر قال سمعت رسول الله صلی  
الله علیہ وآلہ وسلم يقول كنت انا وعلی نوراً  
یسمین العرش بین يدی الله عزوجل یسبح الله  
ذالک النور ویقدسه قل ان یخلق الله آدم  
بأربع عشر الف عام فلم ینزل انا وعلی شئی  
واحد حتی افترقا فی صلب عبد المطلب فجزء  
انا وجزء علی .

«بنا بيع المودة ١٠»

نیز ابن المغازی سالم ابن جعد سے وہ حضرت ابوذر غفاری رضی  
الله تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو یہ فرماتے  
ہوئے سنا کہ ।

میں اور علی نور کی صورت میں عرش کے دائیں

طرف آدم علیہ السلام کی تحقیق سے چودہ ہزار سال قبل

اللہ تعالیٰ عز وجل کے حضور میں موجود تھے۔

ہمارا یہ نور اللہ تبارک و تعالیٰ کی تسبیح و تقدیس  
بیان کیا کرتا تھا۔ میں اور علیؑ ہمیشہ ایک ہی نور کی  
صورت میں رہے تھی کہ ہمیں صلب عبد المطلبؑ میں  
علیحدہ علیحدہ کر دیا۔ چنانچہ ایک جز میں اور ایک جز علیؑ  
ہیں۔

تمیری روایت علامہ سلمان رحمۃ اللہ علیہ، امام حموینی کی مشہور  
تالیف مبارکہ، "فرائد السمعانی" سے اسناد اہلیت کے ساتھ نقل کرتے ہوئے  
روپڑا رہا ہے کہ !

اخراج الحموینی فی کتابہ فرائد

السماعین بسنده عن زیاد بن المنذر عن ابی

جعفر الباقر عن ابیه عن جدہ الحسین عن علی

ابن ابی طالب سلام اللہ علیہ عن النبی صلی اللہ

علیہ وآلہ وسلم قال کنت انا وانت یا علی نوراً

بین يدی اللہ تبارک و تعالیٰ من قبل ان یخلق

آدم باربعۃ عشرۃ الف عام فلما حلق آدم سلک

ذالک النور فی صلبه فلم ینزل اللہ ینقله من

صلب الی صلب عبد المطلب ثم قسمہ قسمین

فاخرج قسمًا صلب ابی عبد اللہ وقسمًا صلب

عَمِي ابْن طَالِبٍ "فَعَلَى مَنِي وَإِنَّمِنِي" "لِحَمْدِهِ"

"لِحَمْدِي" "وَدَمْهِ دَمِي" ".

ایضاً اخرج لهذا الحديث بلفظه موافق انحصار زمی» «ینابیع المردۃ جلد اول ص ۱۱۴

”فَرَأَيْتَ أَسْمَطِينَ“، میں حموئی نے زیاد بن منذر سے آنہوں نے  
ابو جعفر امام محمد باقر سے امام محمد باقر نے اپنے باپ (امام علی بن حسین زین  
العابدین) سے روایت بیان کرتے ہوئے فرمایا کہ ”ہمارے والد ماجد“، حضرت علی علیہ السلام  
علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ ”ہمارے والد ماجد“، حضرت علی علیہ السلام  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی  
اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ”

اے علی میں اور تو دونوں اللہ تبارک و تعالیٰ کے

حضور میں حضرت آدم علیہ السلام کی پیدائش سے چودہ  
ہزار سال قبل ایک نور کی شکل میں موجود تھے جب اللہ  
تبارک و تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کو پیدا فرمایا تو  
ہمارے اس نور کو آدم علیہ السلام کی پشت مبارک میں  
جا گزیں فرمایا۔ پھر اللہ تبارک و تعالیٰ ہمارے اس نور کو  
مسلسل ایک سے دوسری پشت میں منتقل فرماتا رہا تھا  
کہ یہ نور صلب عبدالمطلب میں جا گزیں فرمایا گیا، پھر  
اس کو دوحتوں میں تقسیم فرمایا کہ ایک حصہ میرے والد

عبداللہ اور دوسرا حصہ میرے پیچا  
ابوطالبؓ کے اصلاح میں مقرر فرمایا۔

چنانچہ علی مجھ سے ہے اور میں علی سے ہوں اس

کا گوشت میرا گوشت اور اس کا خون میرا خون ہے۔

علامہ سلمان حنفی فرماتے ہیں کہ ”فرائد امطین“ میں آنے والی یہ حدیث بعینہ ”موافق خوارزمی“ نے بھی نقل فرمائی ہے۔

حیرت ہے کہ ابستم کی مشہور کتابوں میں اس قسم کی روایات کی موجودگی کے باوجود عبد الکریم خطیب صاحب نے یہ کیسے ثابت کر لیا۔ کہ حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا یہ فرمان ”أَنَا أَوْعَلَىٰ مِنْ نُورٍ وَّأَحَدٌ“ آپ کی حدیث ہی نہیں بلکہ غالی شیعوں کی من گھڑت روایت ہے

حالاً لکہ جناب رسانہ تاریخ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور حضرت علی کرم اللہ وجہه الکریم کا ایک نور ہونا دیگر متعدد طرائق سے بھی قطعی طور پر ثابت ہے ہو سکتا ہے کہ خطیب صاحب حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ذات اقدس کو ہی نور مانے سے گریز کرتے ہوں جیسا کہ آج کل متعدد نام نہاد محققین ”أَنَا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ“ کی آڑ لے کر قرآن و حدیث کی دوسری تمام تر نصوص کو نظر انداز کر دیتے ہیں، جن میں واضح طور پر حضور حسنه اللہ علیہ السلام و اعلیٰ اصلوٰۃ و اتسیم کا تو اول ہونا روز روشن کی طرح درخشندہ

وتابنده ہے۔ ہم نے حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے نور بلکہ اصل نور ہونے کے بارے میں لثة حوالوں پر مشتمل کتاب ”نور مبین“ مرتب کی ہے جو انشاء اللہ العزیز آئندہ سال زیور طبع سے آراستہ ہو کر مارکیٹ میں آجائے گی اس کتاب میں نور مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ضمن میں بالتفصیل ایسی روایات بھی پیش کی گئی ہیں۔ جن سے حضور فخر دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے تمام تر خانوادہ مقدس کا نور علی نور ہونا قطعی طور پر ثابت ہے۔

بہر حال ہم اس مضمون کو اس مقام پر طوالت کے پر پر نہیں کرنا چاہتے اس لئے مزید چند حوالے پیش کرنے پر اکتفاء کریں گے۔ پہلے تو آپ ”ینابیع المؤودة“، ہی کے دو مزید حوالے ملاحظہ فرمائیں۔ جن سے حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا نور واحد ہونا اور تخلیق آدم سے قبل ایک ساتھ رہنا ثابت ہوتا ہے۔

اخراج الحمویی بسنیدہ عن سعید بن

جیبر عن ابن عباس قال سمعت رسول الله صلی

الله علیہ وآلہ وسلم يقول لعلی خلقت انا وانت

من نور الله عزوجل

«ینابیع المؤودة جلد اول ص ۱۷۳ امطبوعہ مصر»

علامہ حمویی ”فرائد اسمطین“ میں سند کے ساتھ سعید بن جیبر سے

روایت کرتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکرم کو فرمایا کہ !

یا علی ! اللہ تعالیٰ نے مجھ کو اور تجھ کو نوڑتے

پیدا فرمایا ہے ”

موفق بن احمد خوارزمی سند کے ساتھ روایت بیان کرتے ہیں کہ روایت بیان کی اعش نے انہوں نے ابو واکل سے کہ حضرت عبد اللہ ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ جب اللہ تبارک تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کو پیدا فرمایا اور ان میں روح کو پھونکتا تو جناب آدم علیہ السلام کو چینک آگی جس پر انہوں نے کہا کہ ”الحمد للہ“ اللہ تبارک و تعالیٰ نے آدم علیہ السلام پر جو کی کہ تو نے میری محمد بیان کی ہے۔ مجھے اپنی عزت اور جلال کی قسم اگر مجھے اپنے دو بندوں کو پیدا فرمانا مقصود نہ ہوتا تو تمہیں ہرگز پیدا نہ فرماتا۔

آدم علیہ السلام نے عرض کی ! الہی کیا وہ دونوں مجھ سے ہوں گے فرمایا ہاں تمہیں سے پیدا ہوں گے“ پھر فرمایا کہ اے آدم اپنی نظر کو اپر اٹھاؤ اور دیکھو۔ حسب الحکم جب آدم علیہ السلام نے اپر نظر اٹھائی تو عرش پر دیکھا“ اللہ کے سوا کوئی معبد نہیں محمد اللہ کے رسول اور نبی رحمت ہیں اور علی جنت کو قائم کرنے والے ہیں۔

متمن ملاحظہ کریں !

اخراج موفق بن احمد الخوارزمی بستدہ

عن الاعمش عن ابی وائل عن ابن مسود قال

قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم لما

خلق اللہ آدم ونفح فیه من روحه عطس فقال

الحمد للہ فارحی اللہ الیہ انک حمد تنی

وعزتی وجلالی لو لا العبد ان الذان اريد ان

اخلقهم ما خلقتک قال آلهی ایکونامتی ؟

قال نعم یا آدم ارفع بصورک وانظر فنظر

فاذاما مكتوب على العرش لا الا الله محمد

رسول الله هو نبی رحمة وعلى مقیم حجۃ.

«بنابیع المودة» ۱۱۱

## نُور کے مزید حوالے

قدوّة السالکین امام العارفین حضرت جناب سید علی بن شہاب

ہمدانی قدس سرہ العزیزاً پی مشہور زمانہ تالیف مبارکہ "المودۃ فی القربی" میں

سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور جناب علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ایک نُور

سے ہونے کے متعلق آٹھویں مودۃ کے تحت باب مقرر فرمکر روایت نقل

فرماتے ہیں کہ:-

"حضرت عثمان ذوالنورین رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میں اور علی ایک نور سے ہیں۔ اور تخلیق آدم سے چار ہزار سال قبل ہمارا نور موجود تھا۔

پھر جب اللہ تبارک و تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کو پیدا فرمایا تو ہمارا یہ نور ان کی صلب اطہر کا راکب بنا اور پھر یہ نور ہمیشہ ایک ہی شکل و صورت میں موجود رہاتی کہ ہم دونوں حضرت عبدالمطلبؑ کی پشت انور سے متفرق ہو گئے۔ پس میرے لئے نبوت اور علی کے لئے وصیت مقرر فرمائی گئی۔

### المودة الثامنة ”رسول الله صلی الله علیه

وآلہ وسلم وعلیا من نور واحد“ عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ ”رفعہ“ حلقۃ اناو علی من نور واحد قبل ان یخلق اللہ آدم باربعہ آلاف عام فلما خلق آدم رک ذالک النور فی صلب فلم یزل شئی واحد حتی افترقا فی صلب عبد المطلب ففی البوة وففی علی الوصیة .

﴿المودة القریبی مؤلفہ سید علی بن شہاب مدائی مع ینابیع المودہ جلد دوم صفحہ ۲۵۱﴾

اس ضمن میں سید علی بن شہاب ہمدانی رحمۃ اللہ علیہ کی دوسری حدیث براہ راست حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی سند سے بیان کرتے ہوئے مذکورہ بالا کتاب میں رقمطراز ہیں کہ !

عن علی علیہ السلام قال قال رسول الله

صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم یا علی خلقنی اللہ  
وخلقت من نورہ فلما خلق آدم علیہ السلام  
اوعد ذالک النور فی صلبہ فلم بزل انا وانت  
شئی واحد تم افترقا فی صلب عبد المطلب ففی  
النبوة والرسالة وفيک الوصیة والامامة .

«السُّودَةُ فِي التَّرْبِيَةِ مِنْ ٤٥٢»

حضرت علی روایت بیان فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مجھے ارشاد فرمایا !

”یا علی ! اللہ تبارک و تعالیٰ نے مجھ کو اور تجھ کو

اپنے نور سے پیدا فرمایا پھر جب اللہ تبارک و تعالیٰ نے  
آدم علیہ السلام کو پیدا فرمایا تو ہمارے اس نور کو ان کی  
صلب میں ودیعت فرمایا گیا پھر ہمیشہ میں اور تو ایک  
چیز کی حیثیت سے رہے۔ پھر یہ میرا اور تیر انور صلب  
عبد المطلبؑ میں متفرق ہو گیا تو مجھ سے نبوت  
و رسالت کا ظہور ہوا اور تیرے لئے وصیت اور امامت  
قامم کی گئی۔

تیسری روایت مذکورہ بالا کتاب میں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور  
جناب حیدر کرزا علیہ السلام کے شجر واحد ہونے کے ضمن میں اس طرح مرقوم  
ہے کہ !

لہن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتے ہیں کہ  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا میں اور علی  
ایک درخت سے پیدا ہوئے ہیں جبکہ دوسرے لوگ  
 مختلف اشجار سے پیدا ہوئے ”اللہ تعالیٰ نے مجھ کو اور  
علی کو ایک درخت سے پیدا کیا میں اُس درخت کی  
اصل ہوں اور علی اُس کی فرع ہوں۔

﴿السودة فی القریبی صفحہ ۴۵۲﴾

## مادہ پرستی کا یہ دور

حقیقت یہ ہے کہ اس دور میں بڑھتی ہوئی مادہ پرستی نے محققین کے  
ایک گروہ کو بھی اپنی لپیٹ میں لے رکھا ہے اور وہ ایسی روایات جن کا تعلق  
آسمانی اور روحانی دنیا سے ثابت ہوتا ہے کہ انکار کر دینے میں ہی عاقیت سمجھتے  
ہیں۔

آن کا خیال ہے کہ اگر ہم نے اس واقع کی بحث پر اتفاق کر لیا جو  
آسمانی دنیا سے متعلق ہے تو مادیت نواز لوگ انہیں رجعت پسند اور روایت  
پرست متصوّر کرنا شروع کر دیں گے۔

حالانکہ مذہب اسلام خالصتاً روحانی اقدار کا سرچشمہ اور آسمانی  
کتاب قرآن مقدس کی تعلیمات کا جامعہ ہے۔ قرآن مجید ہمیں بتاتا ہے کہ  
اللہ تعالیٰ حکیم شانہ واعظہ برباشه نے کس طرح اُذل کے دن ارواح کو جمع

فرما کر ”السَّمْتُ بِرِّئْكُمْ“ کا اقرار لیا اور پھر یومِ میتاق میں کس طرح آرواحِ انبیاء سے اپنے مقدس محبوب حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رسالت اور آپ کی عزت و توقیر کا عہد لیا۔

بایس ہم اگر مادہ پرستوں کی تنقید کا خوف خود پر مسلط کر کے تحقیق کا فریضہ ادا کیا جائے گا تو پھر روزِ جزا اسرار کا تصور کس طرح پیش کیا جائے گا؟ حضور سرورِ کونین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی شفاعت کبھی کا تصور کیسے قائم رکھا جائے گا اور جنت و جہنم جیسی حقیقوں کو تسلیم کروانے کا کونا طریقہ معرض وجود میں لا یا جائے گا؟

جیسا کہ ہم بتا چکے ہیں کہ حضور سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے نور اولین ہونے پر جمہور اہل سنت کا اجماع ہے اور اس پر قرآن مجید کی متعدد آیات بھی شاہدِ عدل ہیں جیسا کہ ”قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللَّهِ نُورٌ“ اور آپ کا لقب سراجِ منیراً وغیرہ۔

علاؤ الدین از سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا یہ فرمان عالیشان ”أَوْلَى مَا خَلَقَ اللَّهُ نُورٌ وَكُلُّ خَلْقٍ مِنْ نُورٍ“ اور اس قسم کی دوسری احادیث جنہیں شارح بخاری علامہ قسطلانی جیسے محدث نے ”مَوَاهِبُ الدِّينِ“، وغیرہ میں ذرست تسلیم کیا ہے۔ اس حقیقت کی غواص ہیں کہ اسلام اور بانی اسلام کا تعلق آسمانی دنیا سے قائم کرنے سے کوئی شخص غالی شیعہ نہیں ہو سکتا بلکہ یہ ایک مسلمہ امر اور ناقابل تردید حقیقت ہے جسے مادہ

پرستوں کے خوف سے تبدیل کرنے کی کوشش کرتا سر اسر صلاحت و گرامی اور صداقت سے انحراف کرنے کے مترادف ہے۔

لہذا اس قسم کی ناکام کوششیں نہ تو اسلام کی خدمت کے زمرہ میں آتی ہیں اور نہ ہی حق تحقیق ادا کرنے کا فریضہ سر انجام دیتی ہیں۔ مثلاً کتاب شریف وغیرہ کتب حادیث میں تابع دار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا یہ ارشاد بھی موجود ہے کہ ”كُنْتُ نَبِيًّا وَآدُمْ بَيْنَ النَّمَاءِ وَالظَّيْنِ“ یعنی میں اس وقت بھی نبی تھا جب آدم علیہ السلام بھی پانی اور مرٹی کے درمیان تھے۔

علاوه ازیں یہ امر تو یہ ہی ایک بدیکی حقیقت ہے کہ حضور سرور انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور حضرت علی کرم اللہ وجوہہ الکریم کا شجرہ نسب بھی ایک ہی ہے اور آپ کے نور کا اصلاب و ارجام طیبات و طاہرات میں منتقل ہوتے رہنا، مگر بیشمار حادیث رسولؐ سے بھی قطعی طور پر ثابت ہے۔ اور اس پر قرآن مجید کی آیت کریمہ ”وَتَقَلُّبَ فِي السَّاحِدِينَ“ بھی شاہدِ عدل ہے۔ اس مسلمہ میں مزید تفصیل کے لئے ہماری نادر روزگار اور انتہائی تحقیقی کتاب ”والدین رسول الشفیقین“ ملاحظہ فرمائیں۔

اب رہار وایت کا آخری حصہ کہ حضور گایہ فرمان کہ میر امام محمد اللہ تعالیٰ کے نام محمود سے مشتق ہے اور علی کا نام اللہ تعالیٰ کے اسم عظیم علی سے مشتق ہے تو اس حقیقت کو تسلیم کرنے سے کوئی نص مانع ہے اور اس میں راضیت کا کونسا پہلو پوشیدہ ہے؟

حضرت ابو طالب بن عبدالمطلب رضي الله تعالى عنهمما حضور سرور  
کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نعمت بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

و شیق لہ من اسمه المتحد  
فندو العرش محمود هذا محمد

اس شعر پر تضمین کرتے ہوئے شاعر دربار رسالت حضرت حسان  
بن ثابت یوں رقمطراز ہیں۔

واشتق لہ من اسمه ليجله  
فندو العرش محمود هذا محمد

الْمَرْانِ اللَّهُ أَرْسَلَ عَبْدَهُ  
بَا آيَاتِهِ وَاللَّهُ أَعْلَىٰ امْجَدِهِ

حضور سرور کائنات علیہ الصلوٰۃ والسلام کا اسم عظیم و کریم مرحوم صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم بلاشبہ اللہ تعالیٰ کے اسم عظیم محمود سے مشتق ہے اور یہ بالکل  
سامنے کی بات اس میں ایسی کوئی بات نہیں جس کی وجہ سے روایت کو وضعی  
قرار دیا جائے۔

ای طرح جناب ولائت مآب حیدر کڑار کے نام علی (کرم اللہ وجہہ  
الکریم) کے اللہ تبارک و تعالیٰ کے اسم عظیم علی سے مشتق ہونے پر بھی معتبر ض  
کے پاس کوئی وجہ جواز نہیں۔

اللہ تبارک و تعالیٰ کا اسم گرامی اعلیٰ بھی ہے اور علی بھی

جیسا کہ ”سَبْعَانَ رَبِّي الْأَعُلَىٰ، وَهُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ“ وغیرہ اللہ اعلیٰ کا نام اگر اللہ تعالیٰ کے اسم سے مشتق نہیں تو پھر اس نام کے دوسرے ایسے کون سے معانی ہیں جو اعلیٰ اور اعلیٰ سے الگ ہیں۔

زیر بحث روایت کے علاوہ علامہ جلال الدین سیوطی ”تفہیر منثور“ میں علامہ عبد الرحمن صفوری ”نزہۃ الجالس“ میں علامہ ابن المغازی ”المناقب“ میں زیر آست ”فَلَقَى آدُمْ مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتٍ“ رقطراز ہیں کہ حضرت آدم علیہ السلام نے ان کلمات کو جنت میں ایک قبر پر لکھے ہوئے دیکھا تھا۔ ”إِنَّ الْمُحْمُودَ هُدَا مُحَمَّدًا إِلَيْهِ أَعْلَىٰ وَهَذَا عَلَىٰ“ (ان) مزید تفصیل عنوان قرآن اور علی زیر آست ملاحظہ فرمائیں۔ اختیریہ کہ حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت علی کرم اللہ وجہاً لکریم کا تعلق و ربط با ہمی ازل سے ہے اور ابد تک رہے گا۔

## شوکانی کون ہے؟

ان متعدد حوالہ جات کے بعد ہم بغیر عبد اکبریم خطیب صاحب کو مخاطب کئے اپنے قارئین کو اس حقیقت سے روشناس کرنا ضروری سمجھتے ہیں کہ جہاں تک ”شوکانی“ اور اس کے ہمنواؤں کا شان اہلیت میں آنے والی درویشیات کو وضعی قرار دینے کا تعلق ہے تو یہ کوئی نئی بات نہیں ”کیونکہ ان کی تحقیق کا مرجع و محوڑ“ ان کے پیشواؤں بن تیمیہ کی وہی ”متہاج الرسمة“ کتاب

ہے جس کا تذکرہ ہم پہلے کرچے ہیں۔

اس وحشت انگلیز کتاب کی متعدد عبارات، ہم آئندہ اور اق میں پیش کر رہے ہیں جو ہمارے اس خیال کی مکمل ترین تائید پر منی ہوں گی، ان عبارات سے آپ نہایت آسانی سے اندازہ لگائیں گے کہ تحقیق کا یہ انداز کسی بھی صورت میں منصفانہ اور غیر جانبدارانہ قرار نہیں دیا جاسکتا بلکہ واضح طور پر معاندہ پایہ گئنہ ہے، جس کا مطلب صرف اور صرف یہ ہے کہ اہلیت مصلفہ علیہ التحینۃ والثناء کی تعریف و توصیف میں آنے والی ہر روایت کو خواہ وہ کتنی ہی ثقہ کیوں نہ ہو۔ عالی رفضیوں کی فسانہ طرازیوں کا کرشمہ بنادیا جائے۔ علاوه ازیں ”شوکانی“ کی جرح کا انداز اپناہی تیار کردہ اور خود ساختہ ہے وہ ہر روایت کو اپنے معیار پر جانچنے کا عادی ہے وہ ایک طرف تو ”اصحابہ کالنجوم“ والی روایت کو وضی، باطل اور وہی قرار دیتا ہے اور دوسری طرف اُسی روایت سے استدلال بھی کرتا ہے۔

اگر ”شوکانی“ کے معیار روایت کا ٹھیک ٹھیک تجزیہ کرنا مقصود ہو تو اس کی کتاب ”نیل الامطار“ وغیرہ کا مطالعہ کریں جن میں اُس کے مطلق العنان محدث ہونے کی قلیٰ واضح طور پر کھل جاتی ہے۔

وہ کسی بھی مسئلہ میں اجتہاد کرتے وقت ہر قسم کی من گھڑت اور عذشین کی مسترد کردہ روایات سے بلا جبک دلیل بکریتا ہے اور من چاہا تیجہ آخذ کرنے میں یہ طولی رکھتا ہے۔

”اور سب سے بڑی بات یہ کہ وہ اپنے گروہ کے سرخیل ابن تیمیہ کی ہر غلط بات کو دست خابت کرنے کے لیے نصوص صریح سے صرف نظر کرنے میں بھی باک نہیں سمجھتا۔ اس صورت میں اُس کا کسی ایک روایت کو وضعی ثابت کر دینا اُس کیلئے کوئی خاص مشکل اُمر نہیں،“  
حالانکہ مذکورہ روایت نہ صرف اس کی تائی گئی اُن اسناد سے ہی ثابت ہے جن کے ایک راوی کو اس نے حدیثیں وضع کرنے والا راضی قرار دیا ہے بلکہ دیگر ثقہ راویوں کی اسناد اور مختلف طرائق سے ثابت ہے جیسا کہ قارئین کرام گزشتہ اوراق میں ملاحظہ فرمائچے ہیں۔

اب اگر اس ضمن میں پیش کردہ تمام تر روایات سے اعراض بھی کر لیا جائے تو جب بھی سرور انبياء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا یہ فرمان کہ،

”خلقت انَا عَلَىٰ مِنْ نُورٍ“

”یعنی اللہ نے مجھے اور علی کو نور سے پیدا فرمایا“

آپ کے دوسرے کئی فرائیں سے قطعی طور پر ثابت ہے۔ مثلاً آپ فرماتے ہیں !

”انَا عَلَىٰ مِنْ نُورٍ وَاحِدٍ“

”یعنی میں اور علی ایک نور سے ہیں“

”انَا عَلَىٰ مِنْ شَجَرٍ وَاحِدٍ“

”میں اور علی ایک درخت سے ہیں“

”اَنَّا وَعَلَىٰ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدٍ“

”میں اور میں ایک جان پے ہیں“

”علیٰ مُنِي وَأَنَّا مُنِه“

”علیٰ مجھ سے ہے اور میں اس سے ہوں“، غیرہ وغیرہ۔

ان تمام احادیث رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی تفصیل ہم کسی

دوسرا باب میں پیش کریں گے ”یہاں تو یہ بتانا ہے کہ جبکہ اصول حدیث کے مطابق، حدیث بالمعنى خواہ وہ اعمال کے متعلق ہی کیوں نہ ہو قابل قبول ہے تو فضائل میں آنے والی حدیث کو معمولی تغیر لفظی کی وجہ سے موضوع قرار دے دینا محض تحکم اور تعصب نہیں تو اور کیا ہے؟

انہی الفاظ پر امیر المؤمنین علی کرم اللہ و جہہ الکریم کے اسم عظیم اور آپ کے نور ہونے کی بحث کو ختم کیا جاتا ہے۔

## اسم علی سراپا حُسْن و لطافت ہے

امل محبت نے جناب علی کرم اللہ و جہہ الکریم کے اسم مقدس کے متعلق نہائت ہی حسین و حمیل اسرار و رموز کا انکشاف کیا ہے۔ جن کو حیطہ تحریر میں لانے کے لئے عزیز خضرور کار ہے، بتا ہم محض برکت حاصل کرنے کے اور مجانی حیدر کرتا رکی معلومات کے لئے ”مشتے نمونہ از خودارے“ کے طور پر درج ذیل مضمون پیش خدمت ہے۔

## ہر چیز میں علیٰ ہے

علیٰ یابی ، زہر لفظ معین ! ! !  
 بکن شش چند اعداد دو ریں فن  
 سیفرا یک بکن با عشر مضروب  
 بطرح بست ده بر یازده زن

یعنی تاجیک مملکتِ روحانیت امیر المؤمنین سید ناومولنا و مرشدنا حضرت علی کرم اللہ عزوجلہ الکریم کا "اسم پاک" "علیٰ" اپنے اعداد کے اعتبار سے ہر چیز اور ہر لفظ میں پوشیدہ ہے، اور اگر تو چاہے کہ ہر متعینہ لفظ سے اسم علیٰ کے اعداد تجھ پر خاہر ہوں تو کسی بھی لفظ کے عدد لے کر اس کو چھ سے ضرب دے کر اس میں مزید ایک ہندسہ جمع کر لیں پھر سب حاصل ہونے والے ہندسوں کو دس سے ضرب دے کر میں پر تقسیم کر لے تقسیم کے بعد جو ہندسہ ناقابل تقسیم ہواں کو گیارہ سے ضرب دے لیں، تو ایک سو دس عدد ظاہر ہوں گے جو ابجد کے حساب سے لفظ "علیٰ" کے عدد ہیں۔

حروف ابجد کے حساب سے "علیٰ" کے عدد اس طرح ہیں۔

ع ل ن م ی حاصل جمیک سو دس

$$110 + 30 + 10 = 140$$

205

اُب آپ مدرجہ بالارباعی کے مطابق چند مثالیں ملاحظہ کریں  
 حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اسم پاک "محمد" کے عدد  
 بانوے ہیں یعنی م ح م د حاصل جمع بانوے

$$92 = 4 + 40 + 8 + 40$$

ان اعداد معظمه سے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے اسم عظیم کے  
 ایک سو دس اعداد کا ظہور ہوتا دیکھیں۔

$$92 \times 6 = 552 + 1 = 553$$

اب اسے دس سے ضرب دے کر حاصل ضرب آنے والے  
 "5530" کے ہندسہ کو میں پر تقسیم کریں تو دو سو چھتر پر تقسیم ہو کر باقی دس  
 بچیں گے

$$553 \times 10 = 5530 \div 20 = 10$$

اس باقی بچنے والے دس کے ہندسہ کو گیارہ سے ضرب دیں تو ایک  
 سو دس کا ہندسہ حاصل ہو جائے گا جو اسم علی کے اعداد کے مبارہ ہے۔

$$10 \times 11 = 110$$

دوسری مثال یہ سمجھ لیں کہ حضور سرورِ کونین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا  
 عرش کا نام "احمد" ہے احمد کے عدد یہ ہیں۔

ا ح م د

$$53 \text{ کل عدد } 4 + 40 + 8 + 1$$

206

$$53 \times 6 = 318 + 1 = 319$$

$$319 \times 10 = 3190$$

اس ہندسے 3190 کو 20 پر تقسیم کرنے کے بعد باقی نہیں والا  
ہندسہ دس ہے۔ جسے گیارہ سے ضرب دینے پر ایک سو دس کا ہندسہ برآمد ہو گا۔  
تیری مثال یوں سمجھ لیں کہ اللہ جل مجدہ الکریم کے ذاتی اسم پاک  
کے اعداد چھی اسٹھیں ہیں۔

ا ل ل ه

$$5 + 30 + 30 + 1 = 66$$

اب ان اعداد پر مذکورہ بالاعمل دوہرائیں۔

$$66 \times 6 = 396 + 1 = 397 \times 10 = 3970$$

اب 3970 کو 20 پر تقسیم کر لیں باقی دس بجیں گے اور دس  
نافائل تقسیم ہے اب اس دس کو گیارہ سے ضرب دیں گے تو حضرت علی کے  
اعداد کے مطابق 110 اعداد حاصل ہو جائیں گے  
اس طرح آپ دُنیا کی کسی بھی چیز کے اعداد لے کر مذکورہ بالاعمل  
دہرائیں تو دُنیا کی ہر چیز سے ”جناب حیدر کراز“ کے نام ”علی“ کے ایک سو  
دش عدد برآمد ہوں گے۔

علاوہ ازیں جناب حیدر کراز رضی اللہ تعالیٰ کا اسم عظیم و کریم ”علی“

بے شمار اسرار و موز کا سرچشمہ ہے۔ جیسا کہ بتایا گیا ہے آپ کے نام ”علی“،

کے عدد بحسب ابجد ایک سو دس ہیں۔ انہی اعداد میں آپ کے دونوں صاحزادگان والا شان جناب حسین کریمین طیبین وطا ہرین علیہما السلام کی عظیم ترین شہادتوں کے سنبھاری بھی پوشیدہ ہیں۔ جناب حسن علیہ السلام کی شہادت کا سال ”۵۵ھ“ ہے اور امام حسین علیہ السلام کی شہادت کا سال ۶۰ھ ہے جب ۵۰ + ۶۰ کیا جائے گا تو حاصل جمع جناب علی علیہ السلام کے اعداد کے برابر ”۱۱۰“ آئے گا۔

عاشقِ الہمیت رسول سلطان العارفین حضرت علامہ عبدالرحمن جامی اپنے اشعار میں نہایت پ्र اسرار طریقہ سے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے اسم عظیم کو زینت کلام بناتے ہیں، آپ کا ایک شعر ہے۔

صبحِ بخواب بودندنا گاہ دلبر آمد

گفتارِ زگاہ کُن خُورشید برآمد

مزید اکشاف ہوا کہ لفظِ صبح کے اعداد بھی اسم علی کے مطابق ہیں

ص ب ح ے

۹۰ ۸ ۲ ۱۰

”بظاہر تو اس شعر کا مطلب ہے کہ صبح کے وقت میں محو خواب تھا کہ اچانک میرے محبوب نے آکر فرمایا کہ میری طرف نظر کر سوچ طلوع ہو کر سر پر آگیا ہے۔“

لیکن بپاٹن آخری مصروفہ میں لفظ ”مرا“ اور ”خورشید“ سے مراد

جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی ذات اقدس ہے جسے حضرت مولانا عبد الرحمن جامی نے اپنی خداداد صاحبوں سے مترادف الفاظ میں پوشیدہ کر دیا ہے۔ ”مرا کا مترادف عربی زبان میں ”لی“ اور ”خورشید“ کا مترادف ”عین“ ہے۔ چنانچہ آپ نے ”عین“ اور لی کو دوسرے معنوں میں استعمال کرنے کے باوجود اپنے جس محبوب کا تعارف کرنا چاہا ہے وہ علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا وجود اقدس ہے جو طلوع آفتاب کی صورت میں آپ کے خواب میں جلوہ فکار ہوا۔

علاوہ ازیں بھی حضرت مولانا جامی علیہ الرحمۃ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے ساتھ اپنے قلبی تعلق کے اظہار کے لئے آپ کا نام نامی ”علی“ مختلف استعاروں کی صورت میں استعمال کر کے اپنے اشعار کو مزین کرتے ہیں۔ جن کی تفصیل کسی دوسرے مقام پر بیان کی جائے گی۔

حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے اسم گرامی کے اسرار و رموز اور حکمتوں کے اظہار کیلئے بھی دفاتر درکار ہیں آپ کے نام کا پہلا حرف عین ہے جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ:-

آپ علم کے طلاطم خیز سمندر ہیں، عقل کل کا جوہر خاص ہیں، عشق کی سرفرازیوں کی انتہا ہیں، عزم و ہمت کا پیکر ہیں، عظمت و سر بلندی کا آسمان ہیں، عرش علی کے ساکن اور علوم و مرتبت کے اعلیٰ ترین مقام پر فائز ہیں۔

آپ کے نام کی عین سے ظاہر ہوتا ہے

آپ علیم بھی ہیں اور عظیم بھی

عاشق بھی ہیں اور عقیل بھی

عادل بھی ہیں اور عدیل بھی

عامل بھی ہیں اور عاقل بھی

عالیم بھی ہیں اور عارف بھی

عابد بھی ہیں اور عالی بھی

عارض بھی ہیں اور عارج بھی

عازم بھی ہیں اور عاصم بھی

عاطر بھی ہیں اور عاطف بھی

عاقِب بھی ہیں اور عاکِف بھی

عالی جناب بھی ہیں اور عالی مرثیت بھی

حقیق بھی ہیں اور عزیز بھی

عربی بھی ہیں اور عدیم النظریر بھی

علی کے نام کی عین کی وضاحت کیا کی جا سکتی ہے جو عین شریعت بھی

ہے اور عین طریقت بھی عین حقیقت بھی ہے اور عین معرفت بھی علی کے نام

کی عین تو اس لامتناہی اور لا محدود علم کی نشاندہی کرتی ہے جس پر باب مددۃ

العلم ہونے کی مہر ثبت ہے اور آپ کے نام میں عین کے بعد لفظی تو سراپا

سچ اسرار و معرفت ہے جو بھی الی مع اللہ وقت کی تفسیر بن جاتا ہے اور بھی اپنے اعداد کے اعتبار سے آپ کا سال و صال بن جاتا ہے کیونکہ آپ کا وصال ۲۰ھ میں ہوا جبکہ "ل اور ی" کے عدد بھی چالیس ہی ہوتے ہیں۔ اس سے پہلے کہ ہم اس ضمن میں ایک پُر حکمت اور تفصیلی مضمون ہدایہ قارئین کریں اس فارسی "رباعی" کا مفہوم اردو قطعہ کی صورت میں پیش کیا جاتا ہے تاکہ جو حضرات فارسی زبان پر کامل عبور نہیں رکھتے شعروں کی صورت میں ہی اس حساب کو اپنی زبان میں یاد کر لیں۔

## فارسی ربانی کا اردو مفہوم علیٰ ہر چیز میں ہے

### قطعہ

ہر ہندسہ کر لو چھو گنا اور جمع ایک بھی  
دو ضرب دس سے پھر کرو تقسیم بیس کی  
تقسیم سے جو نجح رہے گیارہ گنا کرو  
صائم طے گا اس طرح ہر چیز سے علیٰ

### علیٰ علیٰ ہے

آب آپ نہایت ہی معلومات افزاء سر و رانگیز کیف آور اور گنجینہ  
اسرار و رموز وہ مضمون ملاحظہ فرمائیں جس کا ذکر ہم نے اوپر کیا ہے یہ مضمون  
جس کا عنوان علیٰ علیٰ ہے تجویز کیا گیا ہے محض اور محض مجانِ حیدر کزار کے لئے  
ترتیب دیا ہے اپنے مقام پر ایک تحقیقی دستاویز ہونے کے باوجود معافہ میں  
کے لئے حباب ہی بنار ہے گا بہر حال ملاحظہ فرمائیں۔

چدھر بھی دیکھو علیٰ علیٰ ہے

## بطورِ خاص مُحیاں علی کیلئے

اُردو قطعہ کی صورت میں ہم نے جس فارسی رباعی کا مفہوم ہدایہ  
 قارئین کیا ہے وہ بہر صورت ایک نادر و نایاب چیز ہے اور اہل محبت کیلئے اُس  
 میں ایک کیفیت خاص بھی پوشیدہ ہے تا ہم اس رباعی کی تفریغ کے بعد  
 ہمارے دل میں یہ خواہشِ شدت سے چنکیاں لینے لگی کہ جناب علی علیہ  
 السلام کے اسم پاک کے اعداد کریمہ جن ہندسوں سے برآمد ہوں وہ ہند سے  
 پیش ہن پاک اور دوازدہ آمہہ الٰہی بیت کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین سے بھی  
 متعلق ہوں تو کیا ہی اچھا ہو۔

مستعان حقیقی اللہ تبارک و تعالیٰ جل جہدہ الکریم کی ذاتِ اقدس کی  
 بھی سائل کو مایوس و محروم نہیں رکھتی چنانچہ اُس کے خاص الطاف و کرم نے نہ  
 صرف یہ کہ میری اس خواہش کو پورا فرمایا بلکہ جناب علی علیہ السلام کے اسم  
 پاک اور آپ کے اسم پاک کے اعداد کے بارے میں عزیزی کی اسرار و موز  
 اور پوشیدہ حکمتوں سے بھی آگاہی عطا فرمادی جنہیں صرف مجیان حیدر کراں علی  
 کرم اللہ وجہہ الکریم کی خدمت میں پیش کیا جا رہا ہے امید ہے اہل محبت  
 حضرات اپنے وجدانی ذوق کی مزید جلا و بقا کے لئے اس مضمون سے خاص  
 طور پر لطف انہوں بھی ہوں گے اور عالمے خیر سے بھی یاد فرمائیں گے۔

وَمَا تُوْفِيَّ إِلَّا بِاللَّهِ

اب پہلے تو آپ وہ حساب ملاحظہ فرمائیں جس کا ذکر اور پر کیا گیا ہے  
اور پھر آپ اسم علی کے دیگر موزوں اسرار سے آشنای حاصل کریں۔

## پنجابی قطعہ

دے ہند سے نو ضرب باراں دی اک وج ہو ر طاؤ  
نچ دی ضرب دیو مر ویہہ دے ہند سے نال اڑاؤ  
ضرب بائی تھیں دے دیو مر کے جو ہند سہ نج جاوے  
انچ ہر چیز دے وچوں صائم ”علی“ دا نام بناؤ

یعنی کسی بھی نام یا چیز کے اعداد لے کر پہلے انہیں بارہ سے ضرب  
دے کر حاصل ضرب میں مزید ایک ہند سہ جمع کر لیں پھر حاصل جمع کو پانچ  
سے ضرب دے کر میں پر تقسیم کر دیں آخر پر جو ہند سہ نج جائے اُس کو بائیں  
کے ہند سہ سے ضرب دے دیں تو جناب علی کریمؐ کے اسم عظیم کے اعداد کے  
برابر یعنی ایک ہودس عدد حاصل ہو جائیں گے۔

## چند مثالیں

مثال کے طور پر شہزادی رسول سیدۃ النساء العلمین سیدہ فاطمۃ الزہرا کے ذاتی اسم مقدس فاطمہ سلام اللہ علیہا کے عدد ایک سو پیشیتیں ہیں یعنی،

ف ا ط م و فاطمہ

$$135 = 5 + 40 + 9 + 1 + 80$$

اب ان اعداد سے مذکورہ بالا فارمولہ کے مطابق حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے نام اقدس کے ایک سو دس اعداد حاصل کریں۔

$$135 \times 12 = 1620 + 1 = 1621$$

$$1621 \times 5 = 8105 \div 20 = 5$$

$$5 \times 22 = 110$$

## خاص نکتہ

اس حساب میں ایک خاص نکتہ یہ بھی ہے کہ تقسیم کے بعد بچنے والا ہندسہ بھی پائچ کا ہی ہے جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ پختن پاک کا نورنا قابل تقسیم ہے اور یہ پانچوں نفوں قدسیہ کبھی علیحدہ علیحدہ نہیں ہو گے۔

## دوسرا مثال

آپ یوں سمجھ لیں کہ امام مظلوم شہید زہر سید الشباب الہلی الحجۃ سیدنا و مرشدنا امام برحق حضرت امام حسن علیہ السلام کے اسم پاک کے اعداد ایک

215

سو اٹھارہ ہیں یعنی۔ ح-8-س-60-ن-50 حسن 118 اب آپ ایک سو اٹھارہ کے اس ہندسے سے اسم علی کے برابر ایک سو ۱۱۰ عدد برآمد کریں۔

$$118 \times 12 = 1416 + 1 = 1417$$

$$1417 \times 5 = 7085 \div 20 = 5$$

5 پانچ تقسیم کے بعد پہنچے والا ناقابل تقسیم ہندسے ہے

$$5 \times 22 = 110$$

### تیسرا مثال

شہزادہ گلگول قبادی الشہید اور امام مظلوم شہسوار کر بلا سیدنا و مرشدنا امام عالی مقام حضرت امام حسین علیہ السلام کے ائمہ مقدس کے اعداد مبارک ایک سو اٹھائیں ہیں یعنی،

ح س ی ن حسین

$$128 = 50 + 10 + 60 + 8$$

اب مذکورہ بالا عمل دھرائیں۔

$$128 \times 12 = 1536 + 1 = 1537$$

$$1537 \times 5 = 7685 \div 20 = 5$$

اے تقسیم کرنے کے بعد جو ہندسے ناقابل تقسیم باقی بچاوہ پانچ ہے

اور اس کو بائیس سے ضرب دینے سے حضرت علیؑ کے اعداد کے مطابق  
110 حاصل ہو جائیں گے

$$5 \times 22 = 110$$

دے ہند سے نو ضرب باراں دی اک وچ ہور ملاو  
نچ دی ضرب دیومڑ دیہہ دے ہند سے نال اڑاؤ  
ضرب بائی تھیں دے دیومڑ کے جو ہند سہ نج جاوے  
انج ہر چیز دے وجوں صائم "علیؑ" دا نام بناؤ

ان تین عدد مثالوں کے بعد آپ ان اعداد کی متعدد حکمتوں اور  
بے شمار اسرار و رموز سے آگاہی حاصل فرمائیں جن کو ضرب جمع تقسیم کی  
صورت میں استعمال کر کے ہم نے علیؑ علیہ السلام کے اسم پاک کے ایک سو  
وں عدد برآمد کرنے کا طریقہ وضع کیا ہے۔

## حکمتیں ہی حکم تیں

پہلی حکمت اس حساب میں یہ ہے کہ اس کی پہلی ضرب بارہ کے  
ہند سہ سے ہے جس کو دوازدہ آنجمہ اہل بیت کرام علیہم السلام سے نسبت  
خاص حاصل ہے کیونکہ بارہ کا تصور کرتے ہی خانوادہ رسول کی پادا جاتی ہے  
اور پھر ہر سال کے مہینے بھی بارہ ہوتے اور سال کو عربی زبان میں "سن" کہتے

ہیں اور لفظ "سن" کے عدد بھی جناب علی علیہ السلام کے اعداد کے برابر ایک سو دس ہوتے ہیں۔

س = سن +

۱۱۰ = ۵۰ + ۶۰

علاوہ ازیں ماہرین فلکیات کے مطابق نظام مشی کا انحراف بھی بارہ برجوں پر ہے جبکہ ظاہر نظام مشی ہی سے پورے نظام کائنات کی تنظیم بھی ہے۔

بارہ کے ہند سے میں مزید بھی کئی متعدد حسین نسبتیں پوشیدہ ہیں مثلاً "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ" کے بھی حروف بارہ ہیں اور "مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ" کے حروف بھی بارہ ہیں بارہ ہیں

الله مُحَمَّدٌ زَهْرَاً كَهْرَبَ

کروار زهرا" کے حروف بھی بارہ ہیں

"محمد، علی، فاطمہ" کے حروف بھی بارہ ہیں

اور "علی، زهرا، حسنین" کے حروف بھی بارہ ہیں

"امام المسلمين" کے حروف بھی بارہ ہیں

اور "امیر المؤمنین" کے حروف بھی بارہ ہیں

"فاطمہ علی حسین" کے حروف بھی بارہ ہیں۔

فاطمة بضعة مني کے حروف بھی بارہ ہیں۔

اور **النظر علی عبادة** کے حرف بھی بارہ ہیں۔

حق علی مشکل کشا کے حرف بھی بارہ ہیں۔

اور حق علی ولی اللہ کے حرف بھی بارہ ہیں۔

وصی و اخی مصطفیٰ کے حرف بھی بارہ ہیں۔

اور مولود بیت اللہ کے حرف بھی بارہ ہیں۔

قاتل المارقین کے حرف بھی بارہ ہیں۔

اور قاتل الناکشین کے حرف بھی بارہ ہیں۔

امام المہتدین کے حرف بھی بارہ ہیں۔

اور سید المجتهدین کے کے حرف بھی بارہ ہیں۔

سلطان المتقین کے کے حرف بھی بارہ ہیں۔

اور امام العارفین کے حرف بھی بارہ ہیں۔

امام المہدیین کے حرف بھی بارہ ہیں۔

اور امام الواصلین کے حرف بھی بارہ ہیں۔

امیرالمجاہدین کے حرف بھی بارہ ہیں۔

اور امام العابدین کے حرف بھی بارہ ہیں۔

مولائے کائنات کے حرف بھی بارہ ہیں۔

ابو الرحمٰۃ ثنتین کے حرف بھی بارہ ہیں۔

علی ہادی و مہدی کے حرف بھی بارہ ہیں۔

اور امام برحق حیدر کے حرف بھی بارہ ہیں۔

علی منی انا منه کے حرف بھی بارہ ہیں۔

اور فاتح غزوہ خیر کے حرف بھی بارہ ہیں۔

فاتح غزوہ خندق کے حرف بھی بارہ ہیں

قرآن مع العلی کے حرف بھی بارہ ہیں

اور علی مع القرآن کے حرف بھی بارہ ہیں۔

امام حسن مجتبی کے حرف بھی بارہ ہیں۔

امام برحق حسین کے حرف بھی بارہ ہیں۔

اور امام عبدالجاد کے حرف بھی بارہ ہیں۔

امام محمد باقر کے حرف بھی بارہ ہیں۔

اور امام جعفر صادق کے حرف بھی بارہ ہیں۔

اور امام موسیٰ کاظم کے حرف بھی بارہ ہیں۔

یا امام علی رضا کے حرف بھی بارہ ہیں۔

اور حق امام علی نقی کے حرف بھی بارہ ہیں۔

حق امام علی نقی کے حرف بھی بارہ ہیں۔

نور حسن عسکری کے حرف بھی بارہ ہیں۔

امام ابوالحسن عسکری کے حرف بھی بارہ ہیں۔

اور آل محمد عطفہ کے حرف بھی بارہ ہیں۔

220

مودہ فی القریبی کے حرف بھی بارہ ہیں۔  
 اور آیتِ تطہیر آل کے حرف بھی بارہ ہیں۔  
 الغرض جدھر بھی غور سے توجہ کرو بارہ ہی کا عکسِ جیل نظر آتا ہے اور  
 خدا تعالیٰ ہی اپنی حکمتوں کو بہتر طور پر جانتا ہے۔

## دوسری حکمت

ہمارے پیش کردہ حساب میں دوسری حکمت یہ ظاہر ہوتی ہے کہ پہلی ضرب جو بارہ کے ہندسہ سے دی گئی ہے کے بعد اور دوسری ضرب جو پانچ سے دی گئی ہے کہ پہلے ایک کا ہندسہ جمع کرنا پڑتا ہے جو اللہ تبارک و تعالیٰ جل مجدہ الکریم کی وحدانیت و احادیث پر بھی ولالت کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ کے اس فرمان کی بھی تفسیر معلوم ہوتا ہے کہ نہیں سرگوشی کرتے پانچ مگر وہ چھٹا ہوتا

-۶-

وَلَا حَمْسَةٌ إِلَّا هُوَ مَادِ سُهْمٌ

﴿ سورۃ الجادۃ آیت ۷ پ ۲۸ ﴾

یعنی خداوند قدوس فرماتے ہیں کہ جہاں پانچ ہو چھٹا میں ہوتا ہوں۔

## تیسرا حکمت

ان غضروں و جمیع اعداد کو ضرب دینے والے تیرے ہند سے

پانچ میں خاص بات یہ ہے کہ یہ ہندسہ پختن پاک علیہ الصلوٰۃ والسلام کے ذکر خیز کا مظہر ہے اور جہاں پانچ ہوں وہاں چھٹا خداوند جل و علی ہوتا ہے علاوہ اُزیں یہ ہندسہ اس قدر وسیع ترمذ میں کا حامل ہے جس کا حصر ممکن ہی نہیں۔

## چوتھی حکمت

اس حساب میں استعمال ہونے والے چوتھے ہند سے کی ایک حکمت کے ذیل میں بے شمار حکمتیں ہیں جن میں سے چند قارئین کی دلچسپی کے لئے پیش خدمت ہیں۔

﴿الف﴾ مذکورہ حساب میں چوتھے نمبر پر میں کا ہندسہ ہے جس سے اب تک کہ جمع شدہ ہندسوں کو تقسیم کیا جاتا ہے میں کو عربی زبان میں عشرین کہتے ہیں جو ان حروف کا مجموعہ ہے ”ع۔ش۔ر۔ی۔ن۔“ چنانچہ پہلی بات تو یہ ہے کہ،

عشرین کی ع على کے نام کا پہلا حرف بھی ہے اور آپ کے علم و عرفان پر بھی دلالت کرتا ہے دوسرا حرف بھی اس لفظ کا شیں ہے جو علی کی شجاعت اور شہادت کا آئندہ دار ہے تیسرا حرف ”رے“ ہے جو علی کی رفت و ریاضت پر دال ہے چوتھا حرف اس میں ”نے“ ہے جو علی کی یکتا اور یہی اللہ قوت کا مظہر ہے آخری اور پانچواں حرف ”نون“ ہے جو علی کے ناہمتا اور

اور ناصر ہونے کی درخشنده دلیل ہے۔

**ب** لفظ عشرين کے آخری حروف "ی" اور "ن" ہیں اگر دونوں حروف کے عدد لئے جائیں تو بالترتیب دس جمع پچاس کل سانچھ عدد ہوتے ہیں جو جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے صاحبزادے سیدنا امام حسین علیہ السلام کی شہادت کے سال سانچھ ۲۰ کے متراوف ہیں اور اگر ان دونوں حروف میں سے آخری حرف "ن" سے پہلے حرف "ی" کے اعداد کی لفی کردی جائے تو باقی چالیس بچتے ہیں جو تا جدارِ مل الٰی سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی شہادت کے سال ۳۷ پر دلالت کرتے ہیں اور اگر اس لفظ کے صرف آخری حرف "ن" کے عدد لئے جائیں تو وہ امام حسن علیہ السلام کی شہادت کے سال ۵۵ کی نشاندہی کرتے ہیں علاوہ ازیں عشرين کے آخر پر بھی حرف "نون" ہے اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے صاحبزادگان والا شان جناب حسین کریمین علیہما السلام دونوں کے اسمائے گرامی کے آخر میں بھی حرف "نون" ہی آتا ہے۔

**ج** لفظ "عشرين" میں ایک خاص ذوق کی بات یہ بھی ہے کہ اس کا متراوف عشرہون قرآن مجید میں صرف ایک ہی بار آتا ہے اور وہ بھی اس مقام پر جہاں اللہ تعالیٰ مجاہدینِ اسلام کے لئے ارشاد فرماتا ہے کہ اگر تم میں سے بیس صبر والے ہوں گے تو دوسوپر غالب آئیں گے۔

إِنْ يَكُونُ مِنْكُمْ عَشْرُونَ صَابِرُوْنَ يَعْلَمُوْا مِائَيْنِ

﴿٦٥﴾ سورة الانفال آیت ۶۵

(و) لفظ "عشرين" میں ایک خاص انتہائی حکمت یہ بھی پوشیدہ

ہے کہ اس لفظ کے اعداد سے اللہ تبارک و تعالیٰ اور پنجتن پاک کے اعداد کا ظہور ہوتا ہے ملاحظہ فرمائیں۔

$$٦٣٠ = ٥٠ + ٣٠٠ + ٢٠٠ + ١٠ + ٧٠$$

ع ش ر د ن = عشرين

اس لفظ کے کل چھ صد تین ۶۳۰ ہیں اور ان اسماء عالیہ کے اعداد بھی اس کے مطابق ہیں۔

$$٦٣٠ = ٣٧ + ٩٢ + ١٣٥ + ١١٨ + ١٢٨$$

اللّٰهُ مُحَمَّدٌ عَلٰى فَاطمَةٍ حَسَنٍ حُسْنِي

علاوه ازیں یہ جملہ بھی ظہور میں آتا ہے۔

$$٦٣٠ = ٣٧ + ٩٢ + ١١٠ + ١٣٥ + ١١٨ + ١٢٨$$

وَاللّٰهُ مُحَمَّدٌ عَلٰى فَاطمَةٍ حَسَنٍ حُسْنِي

مزید یہ کہ لفظ مجان پنجتن پاک پر بھی صادق ہے۔

$$٦٣٠ = ٣٧ + ١٢٨ + ١١٨ + ١٣٥ + ١١٠ + ٩٢$$

مُحَمَّدٌ عَلٰى فَاطمَةٍ حَسَنٍ حُسْنِي وَاللّٰهُ

عدو جو "عشرين" کے ہندسہ کے اعداد کے برابر ہیں۔

224

علاوہ ازیں اگر آپ لفظِ عشرين کے اعداد سے اس کی اپنی پوری قیمت میں کا ہندسہ پورے کا پورا بھی نکال دیں تو بھی باقی بچنے والے چھ صد وس اعداد سے ان اسماء عالیہ کے اعداد کا ظہور ہوتا ہے۔

$$610 = 128 + 118 + 135 + 110 + 53$$

اللہ احمد علی فاطمہ حسن حسین  
نیز انہی چھ سو دس اعداد سے محمد علی علیہما الصلوٰۃ والسلام کے اسمائے گرامی مع صفات عالیہ کے ظہور میں آتے ہیں۔

$$610 = 32 + 22 + 110 + 294 + 92$$

محمد رسول اللہ علی ولی = چھ صد دس  
اس جملہ میں ایک خاص الخاص یہ نکتہ بھی پوشیدہ ہے کہ محمد رسول اور علی ولی کے درمیان جو لفظ آتا ہے وہ معبوٰ و حقیقی کا ذاتی اسم پاک اللہ ہے یعنی رسالتِ مُصطفیٰ اور ولایت علی اللہ تعالیٰ ہی کی عطا کردہ ہے اور ہر دو طرف اُسی کی صفاتی کاملہ کا ظہور ہے اور اگر اس جملہ کو اس ترتیب سے لکھ دیں کہ لفظ اللہ پہلے آجائے یعنی اللہ محمد رسول علی ولی تو اس میں مزید وجدانی نکات پیدا ہو جاتے ہیں اول یہ کہ خدا تعالیٰ جل جمدہ اکرم کا اسم ذاتی اللہ ہے اور اس اسم کا اطلاق سوائے خدا کے کسی دوسرے پر ہو ہی نہیں سکتا اس لئے یہ لفظ اپنے معانی کے اختبار سے بذاتِ خود ایک تعارف ہے ”اللہ“ یعنی معبوٰ داں کے بعد دوسرا جملہ ”محمد رسول“ ہے جو رسالتِ محمد یہ کی نشاندہی کرتا ہے اور

تیرا جملہ علی ولی ہے جس سے واضح طور پر نہ صرف یہ کہ علیؐ کی ولایت کی تصدیق ہوتی ہے بلکہ یہ حقیقت بھی سامنے آ جاتی ہے کہ ولایت جس کو بھی ملے گی علیؐ علیہ السلام سے ہی ملے گی۔

دوسری بات اس ترتیب سے یہ واضح ہوتی ہے کہ ولی کا تعلق علیؐ سے ہے اور علیؐ کا تعلق محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے ہے اور محمد رسول اللہ کا تعلق برادر راست اللہ تعالیٰ سے ہے۔

## اب جمع کو لیں

ان روح پرور حکمتوں سے آشنائی حاصل کرنے کے بعد آپ عشرین کے اعداد چھ سو تیس میں اس ہندسہ کی قیمت یعنی بیس اعداد مزید شامل کر لیں تو یہ اعداد چھ صد پیچاس ہو جائیں گے اور ان اعداد سے جو دوسرا جملہ ظہور میں آئے گا وہ یہ ہے کہ پختن پاک خدا کا ہاتھ ہیں۔

یعنی پید حق پختن پاک ۶۵۰ اور پھر انہی اعداد سے یہ آسمائے نورانیہ ظہور میں آتے ہیں۔

$$750 = 328 + 110 + 92$$

$$\text{محمد} \quad \text{علیؐ} \quad \text{ابلبيت} = 750$$

یہاں اس حقیقت کا اظہار ہوتا ہے ”علیؐ اہل بیت محمد“ اور انہی اعداد سے اللہ تبارک و تعالیٰ کا تعلق اہل بیت کرام سے اس طرح ظاہر ہوتا

ہے ”رتب اہل بیت“، بہر حال ان اعداد میں بھی خُدا و رسول علی اور اہل بیت کرام کا مخصوص تعلق متعدد صورتوں میں پوشیدہ ہے۔

## پانچویں حکمت

پانچویں حکمت اس پانچویں ہندسہ میں پوشیدہ ہے جو خود بھی پانچ ہے اور تمام بھوی تعداد کو تقسیم کرنے کے بعد ہمیشہ باقی رہتا ہے یہ ہندسہ اس سے پہلے تیرنے نمبر پر ضرب دینے کی صورت میں بھی موجود ہے اس کے بارے میں ہم عرض کر سکتے ہیں کہ اس میں اس قدر مضمایں کے سمندر موجز ہیں جن کا حصر و احاطہ ناممکن الامر ہے اگر خُدا تعالیٰ کو منظور ہوا تو کسی دوسرے مقام پر اس بحر بکراں سے حاصل شدہ اسرار و رموز کے چند قطرات ہدیہ یہ فارمئیں کر دیئے جائیں گے مختصر یہ سمجھ لیں کہ یہ ہندسہ پنجتن پاک کی مقدس نسبت کی وجہ سے کسی بھی صورت سے تقسیم نہیں کیا جا سکتا اعداد خواہ کروڑوں اور اربوں کی صورت اختیار کر جائیں مذکورہ طریقہ سے مضر و بھر جاطور پنجتن پاک کے دوام وابدیت پر دلالت کرتی ہے۔

## آخری ہندسہ چھٹی حکمت

اس حساب میں شامل سب سے آخری ہندسہ بائیں ہے اور اس میں بھی متعدد اسرار و رموز پوشیدہ ہیں اول یہ کہ یہ اپنے پہلے ہندسے پانچ سے

مملک ہے اور پانچ سے پہلے میں کے ہندسہ سے بھی اس کی کئی قدریں مشترک ہیں۔

پانچ کے اشتراک ضرب سے تو یہ ہندسہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے اسم پاک کے ایک سو دس اعداد برآمد کرتا ہے اور میں کے ہندسہ ہی سے مل کر اس کی یہ چند صورتیں سامنے آتی ہیں۔

اول یہ کہ اگر میں کاصف اس کے آخر پر لگا کر باقی بچنے والے دو کے ہندسے تقسیم کر دیں تو حضرت علی کے اسم پاک کے ایک سو دس عدد حاصل ہو جائیں گے کیونکہ یہ ہندسہ دو ہمیں کی صورت اختیار کر جائے گا اور سر کار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے صفاتی نام مصطفیٰ کے عدد بھی دو صد میں ہوتے ہیں علاوہ ازیں اگر اس ہندسے کے دونوں اجزاء علیحدہ کر دیں تو یہ دو اور دو کی صورت اختیار کر جائے گا اور ان سے پہلا دو حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم اور جناب سیدہ فاطمۃ الزہرا کے رشتہ ازدواج کی دلیل بن جاتا ہے اور دوسرا دو امام حسن علیہ السلام اور امام حسین علیہ السلام کی اُجھوت اور ان کے جوڑا ہونے پر دلالت کرتا ہے۔ مزید یہ کہ اس ہندسے کے دونوں اجزاء سے کوئی ایک جزء لے کر اس کو تقسیم کر دیا جائے تو تگیارہ کا ہندسہ حاصل ہو گا جو جناب رسول کرم علیہ الصلوٰۃ والسلام اور جناب سیدہ فاطمہ سلام اللہ علیہا کے وصال پاک اے اے کے متراffد ہے

اور اگر اس ہندسے سے ناقابل تقسیم ہندسہ پانچ منہما کر دیں تو پہلی

دونوں ضربوں کے ہندسے  $5+12=17$  جو دوازدہ امام اور چین پاک کی مجموعی تعداد کے برابر ہے اور اگر اس سے دونوں ضربوں کے اعداء نقی کر دیں تو باقی  $22-17=5$  بچیں گے جو پانچ تن پاک کی تعداد کے مترادف ہیں۔

## آخری نکتہ

آخر پر اس حساب میں استعمال ہونے والے تمام ہندسوں کی مجموعی صورت اور تفرقات کو جمع کرنے سے جن امور کی نشاندہی ہوتی ہے اُس کا جائزہ پیش خدمت ہے۔

ضرب جمع اور تقسیم کرنے والے ہندسے بالترتیب یہ ہیں۔ بارہ ، ایک ! پانچ ، بیس ، بائیس ”اب ان ہندسوں کو جمع کر لیں

$$12+1+5+20+22=60$$

اور یہ ساٹھ کا ہندسہ امام حسین علیہ السلام کی شہادت کے سال ساٹھ بھری کا مترادف ہے۔

اب تقسیم کرنے والے بیس کے ہندسے کو چھوڑ کر جمع کر لیں

$$12+1+5+22=40$$

بارہ جمع ایک جمع پانچ جمع بائیس تو حاصل جمع چالیس ہے جو حساب

حیدر کڑا علیہ السلام کی شہادت کے سال چالیس بھری کے برابر ہے۔ اگر آپ تمام ہندسوں کے مجموعہ ساٹھ کو ہیلی ضرب یعنی بارہ سے تقسیم کر لیں تو

باقی بچنے والا ہندسہ پانچ ہو گا۔ جو پانچ تن پاک سے متعلق ہے اور اگر اسی ہندسہ ساتھ کو دوسرا ضرب یا آخر پر بچنے والے پانچ کے ہندسے سے تقسیم کریں گے تو باقی بچنے والا ہندسہ بارہ ہو گا جو بارہ اماموں کی تعداد سے منسوب ہے

انہیں الفاظ پر اس پر حکمت کیف آ کریں اور وجد آ فرین مضمون کو ختم کیا جاتا ہے اور اسم علی کے تینوں حروف عین لام اور یے کے متعلق چند ولچپ حقائق قارئین کی خدمت میں پیش کئے جاتے ہیں۔

## علی کی عین

امیر المؤمنین جناب علی علیہ السلام کے اسم پاک میں پوشیدہ حقائق و دقائق کا احاطہ و حصر کرنے کی طاقت کس انسان میں ہو سکتی ہے جبکہ یہ نام برآ راست اللہ تعالیٰ ہی کے اسماء گرامی سے ایک ہے۔

اسم علی اپنے معنی کے اعتبار سے بھی اس قدر بلند و بالا ہے کہ انسانی عقل و فکر کی وہاں تک رسائی ناممکن الامر اور حال قطعی ہے۔ اس لئے مجھے اس سلسلہ میں اپنے تھی دامن ہونے کا مکمل طور پر احساس بھی ہے اور اعتراف بھی۔

چنانچہ محض حصول برکت کے لئے ”اسم علی“ کے متعلق چند وہ اسرار و رسموز حدیہ قارئین کرنے کی سعادت حاصل کر رہا ہوں جو خود ان کے اپنے

ہی عطا فرمودہ ہیں۔ جو علم و عرفان کا شاخہ ہیں مارتا ہوا سمندر اور علم کے شہر کا دروازہ ہیں،" کیونکہ اس خاندان عالیہ کی خاندانی روایت ہی یہ ہے کہ !  
خود بھیک دیں اور خود ہی کہیں منغثتہ کا بھلا ہو

بہر حال سب سے پہلے آپ، آپ کے نام مقدس کے پہلے حرف "عین" کے متعلق چند حقائق ملاحظہ فرمائیں۔

حروفِ ابجد کے اعداد کے مطابق "ع" کے عدد ستر ہوتے ہیں اور اسی حساب سے لفظ "گن" کے عدد بھی ستر ہی ہوتے ہیں یعنی "ک" میں اور "ن" کے بچپاس ان دونوں کا مجموعہ ستر ہے۔

"عین" اور "گن" کے اعداد کے برابر ہونے سے قارئین اپنے ذوق کے مطابق نتیجہ اخذ کر سکتے ہیں، کہ "عین"، "ظہور" و "گن" ہے یا "گن"، "ظہور" و "عین" ہے یا ان میں سے کوئی ایک تصور کر لیں کہ عین گن ہے یا گن عین ہے اور اگر مجھ سے پوچھنا ہے تو پھر میرا خیال یہ ہے کہ عین گن ہے اور گن عین ہے۔

علی کی عین ظاہر کرتی ہے کہ آپ ظہور گن فکاں میں حضور سرورِ کوئین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ایک ارشاد ہے کہ میں اللہ تعالیٰ کے نور سے ہوں اور علی میرے نور سے ہیں اس حقیقت کے پیش نظر یہی حقیقت سامنے آتی ہے کہ حضور سرور انبیاء طیبۃ الصلوٰۃ و اتسالیم و جہہ گن فکاں ہیں اور حضرت علی کرم اللہ وجہ اکریم ظہور گن فکاں ہیں۔

لیکن اس حقیقت کو بھی پیش نظر رکھنا ہو گا کہ ارشاد گن کے وقت شان علی کا ظہور ہوا ہے نہ کہ ذات علی کا کیونکہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا وجود گن فرمائے سے پہلے بھی موجود تھا اور اگر ایسا نہ ہوتا تو جناب علی کریم کی اولاد اولاد ہونے کے باوجود پیر گولڑہ یہ نہ فرماتے کہ،

گن قیکون تے کل دی گل اے اسال اے گے ای پریت لگائی

بہر حال یہ حقیقت ہے کہ ”گن“ کا زمانہ شان علی کے ظہور کا زمانہ ہے اور آپ اس وقت بھی ذکر کئے جاتے تھے جب انسان ناقابل ذکر چیز تھا اور لم یکن شیا مذکوراً کے ذمہ میں آتا تھا آیت کریمہ ہے۔

هُلْ أَتَىٰ عَلَىٰ الْأَنْسَانِ حِينَ مِنَ اللَّهِ هُرَّ لَمْ يَكُنْ شَيْءًا مَذْكُورًا.

(سورۃ الدبر آیت اپ ۲۹)

یعنی بے شک آدمی پر ایک ایسا وقت بھی گزر رہے جب کہ بین اس کا ذکر ہی نہ تھا۔

اے آیت کریمہ کی تفسیر میں مفسرین کرام نے لکھا ہے کہ ”انسان“ سے مراد حضرت آدم علیہ السلام کی ذات اقدس ہے،

گذشتہ اور اق میں اس قسم کی متعدد روایات نقل کی جا چکی ہیں کہ حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ میں اور علی نور کی

صورت میں تخلیق آدم سے چودہ ہزار برس پہلے اللہ تبارک و تعالیٰ کی تحدید و  
قدیمیں بیان کرتے تھے اس روایت کو ذہن میں رکھتے ہوئے اللہ تبارک  
و تعالیٰ کے اس فرمان کو سامنے لے آئیں۔

### فَإِذْ كُرُونَى أَذْكُرُ شَجَمْ

یعنی تم میرا ذکر کرو میں تمہارا ذکر کروں گا

اب اس بدیہی حقیقت کو تسلیم کرنے کے سوا کوئی چارہ کار ہی نہیں  
اگر مُصطفیٰ و مرتضیٰ علیہما الصلوٰۃ والسلام کا نورِ مقدس اللہ تبارک و تعالیٰ کا ذکر اُس  
وقت کرتا تھا جب انسان ابھی نہ میگن شیناً مذکورًا تھا تو یقینی بات ہے  
کہ اللہ تبارک و تعالیٰ بھی اپنی سنت کے مطابق اپنا ذکر کرنے والوں کا ذکر کرتا  
ہو گا۔

یہاں یہ نکتہ بھی یاد رکھنے کے قابل ہے کہ مذکورہ بالا آیت کریمہ  
”سورۃ الدھر شریف“، کی پہلی آیت ہے اور اس آیت کا پہلا دونوں حملات  
اتی ہے اور لفظ ”حل“، عام طور پر سوالیہ فتووں کی ابتداء کرتا ہے جبکہ اس مقام  
پر جمہور مفسرین کے نزدیک یہ لفظ فدقہ کے معنوں میں استعمال ہوا ہے یعنی یقیناً  
یا بے شک انسان پر ایک ایسا وقت گزرا ہے کہ اس کا کہیں ذکر نہیں تھا۔

اور یہ جملہ ”حل اتنی“، سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی ذات پاک  
سے منسوب ہے جس کا مطلب یہ ہوا کہ علی کرم علیہ التحیۃ والثبات کی ذات  
با برکات وہ ذات ہے جس میں شک و شبہ کا کوئی گنجائش ہی نہیں۔

اگرچہ بظاہر اس سورہ مقدس کی چند آیات جناب حیدر کرار اور آپ کے خاندان مقدس کے بارے میں نازل ہوئی ہیں لیکن علماء کے نزدیک یہ سورہ پاک ابتداء سے ہی حضرت علی کریم اللہ وجہہ الکریم کی ذات سے منسوب ہے جس کی تفصیل کسی دوسرے مقام پر پیش کی جائے گی یہاں صرف دو شعر پیش کئے جاتے ہیں پہلا شعر ترجمان اہل سنت علامہ اقبال علیہ الرحمۃ کی جانب سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا کی شان میں لکھی گئی نظم کا ہے

بانوئے آں تاجدار "حلّ اتی"

مرتضی مشکل کشا شیر خدا

(مشنوی اسرار و رمز اقبال)

دوسرا شعر علی حضرت شاہ احمد رضا خاں بریلوی علیہ الرحمۃ کا ہے جو آپ نے جناب حیدر کرار کے حضور میں استغاثہ کی صورت میں پیش کیا ہے

اے سنت را جامہ پُر زر جلوہ باری عبا  
اے سرت را تاج گوہر "حلّ اتی" امداد گن

بہر حال بتانایہ تھا کہ آپ اس لئے ہی تاجدار "حلّ اتی" ہیں کہ اس وقت بھی صورت مذکور موجود تھے جب انسان لم یکن شيئاً مذکوراً کے زمرہ میں آتا تھا اور گن کا زمانہ آپ کی "عین" کے ظہور کا زمانہ ہے جبکہ ذات علی اس زمانہ سے پہلے بھی موجود تھی الہذا یہی درست معلوم ہوتا ہے کہ شان علی کے ظہور کے زمانہ کے وقت گن کے پورے اعداد آپ کے نام پاک ہی نہیں

میں موجود ہیں اور یہ عین اپنے اعداد کے اعتبار سے اس زمانہ کی نشاندہی کرتی ہے جب آپ کی شانِ علیٰ کا ظہور ہوا۔

## علیٰ کی لام

اگرچہ علیٰ کی عین میں چھپے ہوئے متعدد حقائق و معارف اور اسرار و رموز بیان کرنا بھی باقی ہیں تاہم ترتیب مضمون کے لحاظ سے ضروری تھا کہ پہلے جناب علیٰ علیہ السلام کے اسم پاک میں آنے والے دوسرے حرف ”لام“ کے متعلق بھی تھوڑی سی وضاحت کر دی جائے۔

علیٰ کے نام میں ”عین“ کے بعد آنے والے حرف ”لام“ کے اعداد بحسب اجداد میں ہوتے ہیں اور یہ اعداد آپ کے اس زمانہ کی نشاندہی کرتے ہیں جس زمانہ میں آپ اس دُنیا میں تشریف لائے کیونکہ حضور تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی عمر مبارک پیدائش علیٰ علیہ السلام کے وقت میں سال تھی۔

ان ہر دو حروف ”ع“ اور ”ل“ سے جواب تک ظاہر ہوا ہے وہ یہ ہے کہ ذاتِ علیٰ گُن سے پہلے موجود تھی ظہورِ شانِ علیٰ گُن کے وقت، ہوا اور ولادتِ علیٰ حضور سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ولادت کے تین سال بعد ہوئی۔

علاوہ ازیں ”علیٰ“ کے اسم پاک میں آنے والی یہ ”لام“ متعدد

طرائق سے آپ کی ذات سے وابستہ معلوم ہوتی ہے مثلاً آپ کے القابات مبارکہ میں دو مشہور لقب یہاں اللہ اور وجہہ اللہ آتے ہیں اگر ان ہر دو القابات میں لفظ علی کی ل کے اعداد شامل کر دیئے جائیں تو حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے اسم پاک علی کے ہی اعداد مبارک بن جاتے ہیں مثلاً یہ اللہ کے اعداد یہ ہیں۔

$$80 = ۵ + ۳۰ + ۱ + ۳ + ۱ + ۵$$

ی ۱ ۱ ل ل ۵ = یہ اللہ

اب ان میں لام کے تینیں عدد شامل کر لیں تو ایک سو دس عدد بن جائیں گے جو جناب علی علیہ السلام کے نام کے عددوں کے برابر ہیں اسی طرح آپ کے دوسرے لقب وجہہ اللہ کے متعلق دیکھیں۔

$$80 = ۵ + ۳۰ + ۱ + ۵ + ۳ + ۶$$

و ج ۱ ۱ ل ل ۶ = وجہہ اللہ

اب اس لام کے تینیں عدد جمع کریں تو علی کے اعداد کے برابر ایک سو دس ہو جائیں گے اور اگر فاطمہ کے پہلے حرف ف میں اسی حرف لام کے عدد جمع کر دیں تو جب بھی ف ۸۰ - ل ۳۰ - ایک سو دس اعداد حضرت علی کے اعداد کے برابر بن جائیں گے۔

اس قسم کی بے شمار حکمتیں اور بھی آپ کے نام کے حرف لام ہیں موجود ہیں جن کا آپ کی ذات سے بھی گہرا علاقہ ہے آپ اس حرف لام کے

تیس اعداد اگر آپ کے نام کے حرف ”عین“ سے منہما کر دیں تو آپ کی شہادت کا سال ظاہر ہو جاتا ہے۔ ع ۷۰۔ ل ۳۰۔ م ۲۰۔ ه ۱۰  
 اور اگر اس حرف ”لام“ کو علی کے آخری حرف ”ی“ سے ملا دیا جائے تو لفظ ”لی“ ظہور میں آجائے گا جو اپنے اعداد کے مطابق جناب علی کریم کی شہادت کے سال ۲۰۱۰ کے متراff ہے اور اگر اس ”لی و ہم“ کے اعداد آپ کے اسم گرامی کی عین کے اعداد سے نکال دیں تو آپ کی ولادت کے سال کا ظاہر ہو جاتا ہے یعنی ولادتِ مصطفیٰ سے تیس سال بعد اور اس لفظ لی کے اعداد سے یہ بھی ظاہر ہوتا ہے کہ جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے ظاہر طور پر اسی وقت اسلام قبول کر لیا تھا جس وقت حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بیعت مبارکہ ہوئی کیونکہ حضور سرور کوئین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی عمر مبارک اس وقت ٹھیک چالیس برس کی تھی جب آپ کو ظاہر طور پر خلعت بیوتوں سے سرفراز فرمایا گیا جب کہ لفظ لی کے عدد بھی چالیس ہی ہیں۔  
 علاوہ ازیں حرف ”لام“ کو جناب علی علیہ السلام کے لقب و جسم اللہ کی ابتداء میں شامل کریں تو لوجه اللہ بن جائے گا جس کا مطلب ہے کہ کائنات کو عالم میں جو کچھ بھی ہے واجہ اللہ کے لئے یعنی علی علیہ السلام کے لئے ہے اور اگر وجہہ کے ضمہ کو کسرہ میں تبدیل کر دیا جائے تو لوجه اللہ کے عدد بھی نام علی کے اعداد کے برابر ایک سو دس ہیں جبکہ لوجه اللہ کے عدد بھی اتنے ہی ہوتے ہیں گویا اللہ تعالیٰ جل جمادہ الکریم کا جو کچھ ہے وہ علی

کے لئے ہے اور علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا جو کچھ ہے وہ اللہ تبارک و تعالیٰ کے لئے ہے۔

## علیٰ کی "ی"

جناب علی علیہ السلام کے اسم پاک کے آخر میں آنے والا حرف "ی" ہے اور بحسب ابجد اس کے عدد دس ہیں اور دس کے ہندسہ کو ہی قرآن مجید کے مطابق کامل ہندسہ قرار دیا جاتا ہے جیسا کہ عَشْرَةَ كَامِلَةَ اس ہندسے سے بھی یہ وضاحت ہوتی ہے کہ جب حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بعثت مبارکہ ہوئی تو حضرت علی کی عمر مبارک اس وقت دس سال تھی جناب علی علیہ السلام کے اسم گرامی کے تینوں حروف کی اس شرط کے پیش نظر جو نتیجہ سامنے آیا وہ یہ ہے کہ "ع" سے ظاہر ہے کہ آپ کی ذات اقدس زمانہ کن سے پہلے موجود تھی اور کن کے وقت آپ کی شان کا ظہور ہوا "ل" سے ظاہر ہے کہ آپ کی ولادت حضور سرورِ کونین کے تیس سال بعد ہوئی "ی" سے ظاہر کے بعثتِ مصطفیٰ کے وقت آپ کی عمر دس سال تھی۔ ل اور ی دونوں کے مجموعہ سے آپ کی شہادت کے سال کا ظہور ہوا کہ چالیس بھری تھا۔

## عین کی مزید وضاحت

ہم پہلے بتا چکے ہیں کہ اسم علی کی "ع" کی مزید وضاحت کی جائے

گی چنانچہ اہل محبت حضرات کے لئے مزید چند نکات پیش خدمت ہیں۔  
 اول یہ کہ حرف عین اعداد کے اعتبار سے گن کا متراوٹ ہے اور گن  
 کے وقت ہی ظہور کائنات ہوا اور ظہور کائنات درحقیقت ظہور ربو بیت ہے  
 اور اس ظہور ربو بیت کا سبب حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا نور  
 اقدس ہے اور اس نور کی فرع جناب علی کرم اللہ وجہہ اکرم کا نور مبارک ہے  
 اور مصطفیٰ و مرتضیٰ علیہما الصلوٰۃ کے نور کے سبب سے ہی اللہ تبارک و تعالیٰ نے  
 اپنی ربو بیت کا اظہار فرمایا اس کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ محمد ۱۹۲ اور علی ۱۱۰ کے  
 اعداد بحسب ابجد و سودو ہیں جبکہ لفظ "رب" کے عدد بھی و سودو ہیں۔

﴿وَمَمْ﴾ یہ کہ عین "آنکھ" کو بھی کہتے ہیں اور جب تک اس عین  
 یعنی آنکھ کا تعلق علی کی عین سے نہیں ہو گارموز و اسرار خداوندی کا مشاہدہ نہیں  
 ہو سکے گا اور عجیب بات ہے کہ آنکھ کو عربی میں عین کہتے ہیں جبکہ ہندی اور  
 پنجابی وغیرہ میں عین کہتے ہیں اور جب کہ لفظ "عین" کے اعداد بحروف ابجد  
 عین اسم علی کے مطابق یعنی ایک سو دس ہیں۔

$$110 + 10 + 50 = 170$$

ن ی ن = نین

﴿وَمَمْ﴾ یہ کہ لفظ "عین" اپنے ایک معنے کے اعتبار سے غیریت  
 کی ضد بھی ہے لہذا "علی" اور حق میں مفارکت کا تصور ہی نہیں کیا جا سکتا  
 کیونکہ علی عین حق ہے اور حق عین علی ہے اور حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ

وَآلُهُ وَسُلْطَنٌ كَأَيْرَفْرَمَانِ اسْ پَر شَابِدِ عَدْلٍ هُبَّهُ كَهْرَقْ أَدْهَرِيٍّ هُوَ كَاجْدَهْرَعَلِيٍّ هُوَنْ گَهُ  
اوَرِيَّ بَجِيٍّ فَرْمَايَا كَهُعْلِيٍّ مَعَ الْعَقْتِ اوَرْ حَقَّ مَعَ الْعَلْيِيٍّ هُبَّهُ.

لِعْنِي عَلِيٍّ حَقٌّ كَسَاتِحِهِ اوَرْ حَقَّ عَلِيٍّ كَسَاتِحِهِ هُبَّهُ اوَرْ اَغْرِيَهُمْ حَقٌّ كَيِ اسْ  
مَعِيتُ وَمَعٌ كَبَجاَيِّ "بَ" كَصُورَتِهِ مَلِيَّ لَهُ آمِيَّ تَوْلِفَظٍ "بَحْتٌ" بَنْ  
جَاءَيِّ گَا.

کیونکہ "بَ" کے معنی بھی ساتھ کے ہیں لِعْنِي حَقٌّ کَسَاتِحِهِ اوَرْ جَب  
اس لفظ بَحْتٌ کے اعداد حاصل کریں گے تو جناب عَلِيٌّ علیہ السلام کے اعداد کے  
برابر ایک سو دس بَنْ جائیں گے۔

$$110 = 8 + 100$$

$$\text{ب} \quad \text{ح} \quad \text{ق} = \text{بَحْتٌ}$$

﴿چہارم﴾ یہ کہ اسم محمد کے پہلے حرف "میم" کے اور "علی" کے  
پہلے حرف "ع" کے اعداد کے اشتراک سے بھی حضرت عَلِيٌّ کے اسم پاک کے  
اعداد کے برابر ایک سو دس عدد حاصل ہوتے ہیں۔

$$110 = 70 + 40$$

$$\text{م} \quad \text{ع}$$

اوَرِيَّهُ حَقِيقَتُ اَنْ هَرَدُو عَظِيمٌ تَرِينْ هَسْتِيُوں کَيِ ازْلِي اوَرْ ابْدِي مَعِيتُ  
پَرِداَلٌ ہے۔

اگر اسی "م" کو "علی" کے آغاز میں لگا دیں تو "معلُّی" بَنْ جاتا ہے

اور اگر آخر پر لگائیں تو ”علیم“ بن جائے گا جبکہ اسی ”میم“ کو علی کی ”عین“، اور ”لام“ کے درمیان لگانے سے تصویر ”عمل“ بن جاتی ہے اور یہی ”میم“ ”عین“ اور ”لام“ کے بعد شامل کر لیں تو ظہور ”علم“ بھی ہو جائے گا اور علی کا علم بھی مل جائے گا اور اگر آخری دونوں لفظوں کی اسی صورت کے ساتھ علی کے آخری حرف ”ی“، کو بھی ملا لیں تو جناب علی کرم اللہ و جہہ الکریم کی ”عملی دنیا اور علمی دنیا“ کا عکس جمیل سامنے آجائے گا۔

نیز یہ کہ اگر علی کے عین اور لام کو محمد کی دونوں نیمیوں کے درمیان لے آئیں تو معلم بن جائے گا اور اگر علی کے عین اور لام کے درمیان محمد کے حرف دال کو لگا دیں تو عدل کی صورت اختیار کر جائے گا اور اگر محمد کے حرف دال کو علی کے حرف لام سے ملا دیں تو ایمان کا دل بن جاتا ہے۔

اگر محمد کے اور ح کے آخر پر علی کا لام لگا دیں تو مکمل نبوت کی صورت بن جائے گی اور اگر علی کی یہی لام محمد کی ہے اور میم کے درمیان لے آئیں تو ”علم رسالت کا مظہر اتم“ بن جائے گا۔

اگر محمد کی ح اور م کے درمیان علی کے دونوں آخری حروف کا مجموعہ ل اور ی لی لگا دیں تو طیم بن جائے گا اور اگر علی کے اسی لفظی کے اعداد جمع کر لیں تو محمد کا میم ۳۰ بن جائے گا۔

## مدارج تصوّف

شریعت مطہرہ تصوّف کا پہلا زینہ بھی ہے اور تصوّف کے تمام تر مدارج کا مخزن و محور بھی۔ بغیر شریعت مطہرہ کی پابندی کے امیر محل ہے کہ انسان اپنے مالک و معبود تک رسائی حاصل کر سکے۔

کیونکہ یہ حقیقت ہے کہ طریقہ و حقیقت ہو یا معرفت ان سب مقامات و مدارج کی طرف را ہنمائی شریعت ہی کرتی ہے۔

اور اس حقیقت سے بھی انکار نہیں کیا جاسکتا کہ طریقہ و حقیقت اور معرفت کا حصول شریعت مطہرہ کے بتائے ہوئے راستوں پر چل کر ہی ہو گا تاہم شریعت نے انسان کو قرآن بخداومدی کے حصول کے لئے جن منزلوں سے آگاہ کیا ہے اس میں پہلی منزل طریقہ دوسری حقیقت اور تیسرا معرفت ہے اور صوفیائے کرام کا اس بات پر اجماع ہے۔

اب آپ ان تمام مدارج کے ساتھ جناب علی علیہ السلام کا مخصوص تعلق کا مشاہدہ فرمائیں۔

## شریعت

اس میں جناب علی کریم علیہ السلام کے اسم پاک کے دو حرفی اور ع در میان میں آئے ہیں اور اپنے لا حلقے سا بقیے میں پوشیدہ ہیں یہی وجہ ہے کہ اہلی شریعت جناب علی علیہ السلام کی واضح اور کھلی کھلی معرفت حاصل

کرنے سے معدود رہیں۔

## طریقت

لفظ طریقت میں بھی جناب علی علیہ السلام کے اسم پاک کے مکمل ترین اعداد ایک سو دس طریقت کی ۱۰ اور ق (۱۰۰) اور (۱۰۰۰) میں موجود ہیں لیکن یہ بھی اپنے لاحقے سابقے کے حروف میں پوشیدہ ہیں تاہم اس مقام پر انسان کو عرفان علی علیہ السلام حاصل کرنے کی لگن پیدا ہو جاتی ہے۔

## حقیقت

لفظ حقیقت میں جناب علی علیہ السلام کے اسم گرامی کے ایک سو دس اعداد صرف ایک حرف "ح" کے پردے میں پوشیدہ ہیں جبکہ طریقت میں آپ کے نام کے ان اعداد والے حروف سے پہلے وحروف آئے ہیں۔ لہذا اس مقام پر مزید ایک حجاب اٹھ جاتا ہے اور معرفت علی علیہ السلام کی منزل قریب ہو جاتی ہے اس لفظ میں اعداد والے حروف ق ۱۰۰ اور ۱۰ ہیں اور ان سے بھی ایک سو دس عدد برآمد ہوتے ہیں۔

## معرفت

یہ وہ مقام ہے جو اپنے عرف کی وجہ سے بھی معرفت علی پر دلالت کرتا ہے تاہم اس کے پہلے دونوں حروف "م۳۰" اور "ع۷۰" میں واضح طور پر

اسم علی کے اعداد موجود ہیں اور ان حروف سے ابتداء میں آنے والے کسی ایک حرف کا بھی جاپ نہیں اور یہ معرفت ہی معرفت ہے۔

## اعتراف حقیقت

اس اظہار حقیقت کے بعد ہم اعتراف حقیقت کے طور پر اپنے قارئین کو واضح طور پر بتا دینا چاہتے ہیں کہ ہم نے اس مضمون میں جو چیز پر اور معلومات افزائش آفرینیاں کی ہیں یہ جناب علی علیہ السلام کے اسم پاک میں پوشیدہ اسرار و رموز اور لطائف و معارف کے سمندر سے ایک قطرہ بھی نہیں اور یہ بھی عرض کر دینا ضروری نجحتی ہیں کہ اس مضمون میں ہمارا مقصد بعض الفاظ سے کھینا نہیں تھا بلکہ ہمارا مقصد فی الحقیقت صرف اہل محبت حضرات کے لئے چندا یہ لطائف پیش کرنا تھا جن سے جان حیدر کرار کے ولول کو نور اور سکھوں کو سرو ر حاصل ہوتا رہے۔

آخر پر صرف یہ عرض کرنا ہے کہ جب اسم علی علیہ السلام کی پوشیدہ جملتوں سے مکمل آگاہی ناممکنات سے ہے تو پھر آپ کی ذات کی معرفت تامہ حاصل کر لینے کا دعویٰ کون کر سکتا ہے۔ بن

وَمَا علِيْنَا إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ

# تربیت

## علی آغوشِ مُصطفیٰ میں

قیم الحجۃ والنار، ابو الحشین، امام المغارب، غائب علی  
 کل غائب، سید الغرب واجم، ائمہ رسول، زوج بتوں، منبع امامت  
 مرکز کرامت۔ تاجدار ولایت، امیر المؤمنین حضرت علی المرتضی رضی اللہ تعالیٰ  
 عنہ کی تربیت مبارکہ آپ کی پیدائش مبارکہ سے لے کر امام الانیاء صلی اللہ  
 علیہ وآلہ وسلم کے وصال مبارک تک آپؑؒ کی آغوشِ رحمت و رافت میں  
 اور آپؑ کے زیر سایہ ہوئی ہے خداوند قدسوس جل جہاد الکریم نے ازال ہی  
 سے جناب شیر خدا سیدنا علی علیہ السلام کے لئے یا عزاز مخصوص کر رکھا  
 تھا اور اللہ تبارک و تعالیٰ کا عطا کردہ یہ اتنا بڑا اعزاز ہے کہ سوائے مولا مشکل  
 گُشا علیہ السلام کے کسی دوسرے کو نصیب نہیں تاجدارِ حلّ اقی عالم دُنیا  
 میں تشریف لاتے ہیں تو سب سے پہلے زیارتِ محبوب ہی کے لئے آنکھیں  
 کھولتے ہیں اور عالم دُنیا میں آ کر سب سے پہلے اگر کسی چیز سے کام ود، من کی  
 توضیح کرتے ہیں تو وہ محبوب کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا العاب وہن مبارک

تھا۔

## علی کے دہن میں زبان نبی ہے

حضور امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اکثر مولاے کائنات کے عالم شیرخوارگی میں اپنی زبان مبارک ان کے منہ میں ڈال دیتے اور تا جدار ولایت بڑے مزے سے محبوب اقدس کی زبان مبارک کی شرمنی سے لطف اندوز ہوتے رہتے جناب امام الانبیاء امام الاولیاء کو آغوشِ رحمت میں لے کر لوریاں سنار ہے ہوتے اور وہ لذات و کیفیات میں ڈوب کر جھوم رہے ہوتے۔

## میرا بھائی ہمیرا ناصر

سبحان اللہ کس قدر ارفع واعلیٰ مقام ہے جناب حیدر کردار کا جن کو کھینے کے لئے آغوشِ مصطفیٰ اور چونے کے لئے زبانِ مصطفیٰ می ہو کتابوں میں آتا ہے کہ جب امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو اپنی آغوشِ رافت میں لیتے تو یہ نے چٹا کریہ ارشاد فرماتے۔

یہ میرا بھائی اور ولی ہے یہ میرا ناصر اور صفتی ہے۔

ویحمله علیٰ صدرہ ویقول اخی و ولی و ناصری

وصفتی۔ (اللخ)

عبارت ملاحظہ فرمائیں!

وقال امہ اجعلی مهدہ بقرب فراشی و کان بلی

246

اکثر تربیتہ و یطہرہ فی وقت غسلہ و یو جرہ

اللبن عند شربہ و یحرک مهدہ عند نومہ ویناغیہ

فی ایقظتہو یحملہ علی صدرہ و یقول اخی و ولی

و ناصری و صفائی۔

ما خود زین تعالیٰ المودۃ اور سیرت حلبیہ وغیرہ

## علی کا دل ہیں بھلاتے محمد

حضور تاجدار انبیاء سید المرسلین رحمۃ اللہ علیہن تاجدار دو عالم جناب  
حیدر کراشیر خدا علی المرتضی علیہ السلام کے ساتھ بچپن ہی سے مخصوص قسم کی  
محبت فرمایا کرتے وہ خاص محبت جو صرف اور صرف والدین ہی اپنی اولاد  
سے کر سکتے ہیں۔

بلکہ حقیقت یہ ہے کہ حضور تاجدار انبیاء علیہ تکیۃ والثانی جس قسم کی  
شفقت و محبت حضرت علی علیہ السلام سے فرماتے تھے اس قسم کی محبت والدین  
کی طرف سے بھی کم ہی بچوں کو نصیب ہوتی ہوگی چنانچہ لتب تو ارنخ و سیر میں  
آتا ہے کہ !

نشا امیر المؤمنین علی علیہ السلام فی حجور

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم و تادب

بآدابہ و ربی تربیۃ و ذالک انه لما ولد ا جہ

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جبًأ شدیداً

سر کار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا اکر معقول تھا کہ جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو گود میں اٹھا کر مدد معظمه کے پھاڑوں کی گھانیوں پر لے جاتے اور وہاں جا کر ان کا دل بہلاتے رہتے۔

وَكَانَ يَحْمِلُهُ دَائِمًا وَيَطْوِفُ بِهِ جَبَالَ مَكَةَ

و شعابها.

متذکرہ بالا روایت سیرت حلبیہ کے علاوہ دیگر متعدد کتب سیرہ میں بھی موجود ہے بہر حال قارئین اندازہ فرمائیں کہ تمام کائنات ارضی و سماوی میں کون ایسا خوش نصیب ہو گا جسے تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنی آغوشِ رحمت میں اٹھا کر بچپن کا پورا زمانہ ہر روز سیر کرتے رہے ہوں۔

یہ درست ہے کہ دنیا بھر کے سلاطین و امراء کے بچے اعلیٰ سے اعلیٰ حکلنوں کے ساتھ کھلتے ہو گئے ان کی سیر و تفریح اور کھلنے کے لئے اعلیٰ سے اعلیٰ گاڑیاں بھی بنوائی جاتی ہوں گی مگر آغوشِ مُصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں کھلنے کی راحت و سعادت کا موازنہ دُنیا کی کس چیز سے کیسے کیا جا سکتا ہے؟

## نیند کیسے آتی تھی

راحیہ ذی الصلاحہ فی مجۃ الصحابہ میں ہے کہ جناب حیدر گرگر بچپن پاک میں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی زبان مبارک چوبتے چوتے ہی سو جاتے تھے بلکہ جب آپ کے لئے دایا کا انتظام کیا گیا تو جناب

حیدر کرّار نے اُس کے پستان کی طرف سے منہ موڑ لیا تھے میں حضور امام الانبیاء صَلَّی اللہ علیہ وآلہ وسلم تشریف لے آئے تو اپنی زبان مبارک ان کے منہ میں ڈالی تو انہوں نے زبان مبارک کو چونسا شروع کر دیا اور سو گئے اور پھر اکثر ایسا ہی ہوتا رہا جب تک خدا تعالیٰ نے چاہا۔

ثُمَّ أَتَتِ الْقُسْمَةَ لِسَانَهُ فَمَا ذَالَ عَلَىٰ يَمْصُهُ حَتَّىٰ

نَامَ فَلِمَا كَانَ مِنَ الْغَدْ طَلَبَنَا لَا تَطْيِيرَ فَأَبَىٰ إِنْ يَقُولُ

ثُدْ بَاقِدُ عَوْنَّا مُحَمَّدٌ صَلَّی اللہ علیہ وآلہ وسلم فَا

لَفْمَهُ لِسَانَهُ فَنَامَ فَكَانَ كَذَا لَكَ مَا شَاءَ اللَّهُ

## سوال ابو طالب

### ایمان و حکمت کے خزانے

موفق احمد بن سندہ روایت بیان کرتے ہیں کہ محمد بن کعب نے روایت بیان کی ہے۔

عَلَّامَهُ سُلَيْمَانُ حَنْفِي قَدْرُوزِي عَلَيْهِ الرَّحْمَةُ مُوقِفُ بْنُ اَحْمَدَ کَیْ سَنَدَ سے روایت لائے ہیں کہ محمد بن کعب نے روایت بیان کی ہے کہ حضرت ابو طالبؑ نے رسول اللہ صَلَّی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو اس حال میں دیکھا کہ آپ حضرت علی کرّم اللہ وجہہ الکریم کے دہن مبارک میں اپنا العاب دہن مبارک ذال رہے تھے یہ دیکھ کر حضرت ابو طالبؑ نے بارگاہ رسالت یا بَلَقْ صَلَّی اللہ

علیہ وآلہ وسلم میں عرض کی کہ اے میرے بھائی کے بیٹے آپ یہ کیا کر رہے ہیں؟

حضور تا جدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا پچا جان میں اپنے لعاب وہن مبارک کے ذریعہ سے علی کو ایمان و حکمت کے خزانے و دلیعہ فرمارہا ہوں!

اگرچہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی عمر اس وقت چھوٹی تھی تاہم جناب ابو طالب نے جناب حیدر کرار کو ارشاد فرمایا کہ اے بیٹے اپنے ابنِ عّم کے ناصر اور روزیہ بنے رہنا۔

متن ملاحظہ فرمائیں!

عن موفق بن احمد بستدہ عن محمد بن  
کعب قال رأى ابو طالب النبي صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم يتفل فی فم علی ای يدخل لعاب فمه  
فی فم علی، فقال ما هذا يا ابن اخي؟ فقال ایمان  
و حکمة ، فقال ابو طالب لعلی یابنی انصر ابن  
عمک ووازره

(ینابیع المودة ج ۱ ص ۷۳)

کیا یہ اعتراض ہو سکتا ہے؟

قُشْدَدِین کے فرسودہ اذہان اس مقام پر یہ اعتراض وارد کر سکتے ہیں

کے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو بچپن کے اس زمانہ میں جناب ابوطالبؑ نے اس قسم کی نصیحت کیوں فرمائی جبکہ ابھی سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بظاہر اعلان نبوّت رسالت بھی نہیں فرمایا تھا۔

اگر تقدیم برائے تقدیم کرنا ہی مقصود ہو تو پھر کوئی ایک روایت بھی ایسی نہیں مل سکتی جسے ہدف تقدیم نہ بنایا جاسکتا ہو البتہ اگر کوئی شخص حقائق کی جستجو اور اطمینان قلبی کے لئے آمادہ تحقیق ہو تو اسے بغیر کسی اُبھن کے گواہ مقصود حاصل ہو جاتا ہے۔

بہر حال زیپ عنوان روایت میں حضرت ابوطالبؑ نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو بچپن میں جو ناصحانۃ الفاظ کے یہ وہی الفاظ ہیں جو حضور سرکار دو عالم رسالت نامہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو اکثر حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو گود میں لیتے وقت فرمایا کرتے تھے کہ یہ میرا بھائی ناصر اور ولی ہے۔

علامہ سلیمان حنفی قندوزی رحمۃ اللہ علیہ جناب شیر خدا حیدر کرامہ سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا ایک خطیہ نقل فرماتے ہیں کہ آپ نے لوگوں سے فرمایا !

تم اس قدر و منزلت اور قربت و قرابت خصوصی کو جو مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے تھی اچھی طرح جانتے ہو میں وہ ہوں جسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس وقت میں سے لگایا اور گود میں کھلایا جب

میں بچہ تھا آپ بستر پر مجھے اپنے ساتھ سلا تے اور میری حفاظت فرماتے  
آپ کا جسد اطہر میرے جسم سے مس ہوتا تھا میں آپ کامٹک بیز و معطر پینہ  
سوئگھا کرتا تھا۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم آپ پہلے غذا کو خود چباتے اور پھر  
مجھے کھلاتے تھے آپ نے تو کہی میری کی بات کو جھلایا اور نہ ہی میرے کسی  
کام میں دھوکہ دیکھا۔

میں وہ ہوں تھے اللہ تبارک و تعالیٰ جل مجده الکریم نے اس وقت  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ ملاد یا جب میرا شیر خوارگی کا زمانہ ختم  
ہی ہوا تھا اور میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پیچے پیچھے اس طرح چلتا  
تھا جس طرح اپنی ماں کے نقش قدم پر چلنے والا وہ بچہ جس کا دودھ جیڑھ ردا دیا گیا  
” ہو ”

﴿بِيَتَابِعِ الْمُوَدَّةِ ص ۱۲۱﴾

گذشتہ روایت صاحب سیرت حلیبی نے علامہ زختری کی کتاب  
خاصص سے اس طرح نقل فرمائی ہے۔

وَفِي خَصَائِصِ الْعَشْرَةِ لِلزَّمْحَشْرِيِّ إِنَّ  
النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ تَوْلِيَ تَسْمِيَةَ

بَعْلِيٍّ وَتَغْذِيَةً أَيَّامًا مِّنْ رِيقَهِ الْمَبَارِكِ بِمَصْ لِسانِهِ

فَعَنْ فَاطِمَةَ بَنتِ اسْدَامٍ عَلَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا إِنَّهَا

قَالَتْ لِمَا وَلَدَتْهُ سَمَاءُ عَلَيَا وَبَصَقَ فِي فِيهِ ثُمَّ أَنَّهُ

القمه لسانه فما ذال يمصه حتى نام .

قالت فلما كان من الغد طلبنا له من رصعة فلم يقبل  
ثدي أحد قد عونا له محمدًا صلى الله عليه وآله  
وسلم فالقمه لسانه فقام فكان كذلك ماشاء  
الله عزوجل .

﴿سیرت حلبیہ جلد اول ص ۲۲۲ مطبوعہ مصر﴾

## محبت کی عظیم مثال

علی ہذا القیاس مشیت کا یہ پروگرام اُزال ہی سے مرتب شدہ تھا کہ  
جناب حیدر کراکی مکمل تربیت تاجدار انبیاء حضور رسالت مامّب صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم کے ہی زیر سایہ، ہولہذا تقریباً ہر روز امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ  
وسلم حضرت علی کو دیکھنے کے لئے جناب ابو طالب کے گھر تشریف لاتے  
چونکہ سیدہ خدیجہ الکبری سے نکاح کے بعد حضور سرور کائنات علیہ الصلوٰۃ  
والسلام جناب سیدہ خدیجہ الکبری کے گھر ہی تشریف لے گئے تھے ہلہ آپ  
کو حضرت ابو طالب کے گھر آنا پڑتا تھا مگر آپ کی خواہش یہ تھی کہ جناب علی  
کرم اللہ وجہہ الکریم کسی لمحہ بھی آپ کی نگاہوں سے او جھل نہ رہیں چنانچہ  
جب حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی عمر مبارک تقریباً پانچ سال کی تھی آپ  
کو اللہ تبارک و تعالیٰ نے ایک ایسا موقع فراہم کر دیا کہ حضرت علی ہمہ وقت  
آپ ہی کی زینگرانی اور زیر تربیت آگئے۔

قدرت الہیہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی بہتری اور خیر کا جوار و اہ فرمائی تھی اُسے پُورا فرمانا چاہتی تھی اور ان کو اپنے خاص انعامات و اکرامات سے نوازنا چاہتی تھی۔

عن مجاهدین حبیر بن ابی الحجاج قال كان من  
نعمۃ اللہ علیٰ علی ابی ابن طالب رضی اللہ عنہ و  
مما صنع اللہ له و اراده من الخیر  
﴿روض الانف شرح سیرت ابن هشام الحسینی جلد اول ص ۱۶۶﴾

## حضرت عباس کو رسول اللہ ﷺ کا ارشاد

اور پھر خالق کائنات جل مجدہ الکریم نے مصطفیٰ و مرتضیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم و کرم اللہ وجہہ الکریم کو ایک ہی گھر میں جمع فرمانے کے جو اسباب پیدا فرمائے ان کے متعلق أحاویث و سیر کی متعدد معجزہ کتابوں میں اس طرح آتا ہے کہ ایک دفعہ مکہ معظمه زاد اللہ شرفها میں انتہائی شدید قحط پڑا خشک سالی اور قحط سالی کی وجہ سے کثیر العیال لوگوں کی قوت کمر ہی ثوٹ گئی اور انہیں اس قحط نے انتہائی کمزور کر دیا تھا پونکہ حضرت ابوطالبؓ بھی کثیر العیال تھے لہذا رسول کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے پچھا حضرت عباس ابن عبدالمطلب جو کہ بنو هاشم میں امیر تین شخص تھے سے فرمایا کہ عمّ محترم قحط کی وجہ سے جو مصیبت لوگوں پر پڑی ہے وہ آپ پر ظاہر ہے آپ کے برادر مکرم جناب ابوطالبؓ کثیر العیال ہیں چلے ان کے گھر چل کر ان کا کچھ نہ کچھ

بوجھ ہلکا کر دیں ایک بچہ آپ لے آئیں اور ایک بچہ ہم لے آتے ہیں اور ان دونوں بچوں کی پروردش ہم زدنوں کے ذمہ ہو گی حضرت عباس رضی اللہ عنہ نے آپ کے ارشاد عالیہ کو بخوبی تسلیم کر لیا چنانچہ آپ ان کو ساتھ لے کر حضرت ابو طالبؑ کے پاس تشریف لائے اور اپنا مطلب بیان فرمایا جناب ابو طالبؑ نے کہا کہ جیسے آپ کی مرضی آپ عقیل اور طالب کو میرے پاس رہنے دیں اور دوسروں کو جیسے چاہیں لے جائیں چنانچہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو اپنے ساتھ مالیا اور حضرت عباس

رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضرت جعفر رضی اللہ عنہ کو اپنے گھر لے گئے۔

اور یوں سید نا حیدر کردار رہب ذو الجلال والا کرام کی توفیق اور فضل و کرم سے باپ کے گھر سے ہمیشہ ہمیشہ کے لئے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی زیر تربیت آگئے حتیٰ کہ آپ نے اعلان نبوت فرمایا تو حضرت علی نے آپ کی اتباع کی اور آپ پر ایمان لائے۔

وذاك انه لما اصاب اهل مكة جدب و قحط

احجف بذى المروءة وأضرب ذي العيال قال

رسول الله صلى الله عليه وآلہ وسلم لعمه

العباس رضى الله عنه وكان من السير بني هاشم

ياعم ان اح JACK ابا طالب كثير العيال وقد

اصاب الناس ما ترى فانطلق بنا الى بيته لمحفظ

من عياله عنه فأخذنا نت رجلا وانا آخذ رجلا  
فكفلهما عنه فقال العباس افعل فانطلقا حتى أتيا  
ابا طالب اذا توكتهما عقيلا وطالبا فاصنعا ما  
شتما فاخذ رسول الله صلى الله عليه وآل  
وسلم عليا فضممه اليه واخذ العباس جعفر افضضمه  
اليه فلم يزل على رضي الله عنه مع رسول الله  
صلى الله عليه وآل وسلم حتى بعث النبي صلى  
الله عليه وآل وسلم فاتبعه على رضي الله عنه و  
آمن به وصدقه .

﴿زرقاني على المواهب جلد اصن ٢٢١ روض الانف سهيلى ج ١ ص ٤١٣﴾

﴿مشجر الاولى قمستانى نور الایصار ص ٤٨٦﴾

## دربار رسالت کا انعام

اب جبکہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم مکمل طور پر حضور امام الانیاء  
علیہ الصلوٰۃ والسلام ہی کی پردوگی میں آچکے تھے تو پھر کوئا کرم تھا جو آپ نے  
آن پر نہیں کیا ہوگا اگرچہ بھی آپ نے اعلانِ نبوت نہیں فرمایا تھا تاہم آپ کا  
اخلاقِ حسنی تو پہلے ہی مکہ معظمه کے تمام شعوب و قبائل میں ضربِ المثل تھا۔

حضرت علی رسول اللہ صلى اللہ علیہ وآل وسلم کے زیر سایہ پر وان  
چڑھنے لگے ہر دو جانب خلوص و محبت اور انسیت و یگانگت کا رنگ لمحہ بہ لمحہ  
گھرے سے گھرا ہوتا جاتا ہے جناب خدا سید الکبری رضی اللہ عنہا بھی جانب

علی پر بیحد مہربانی اور شفقت فرماتی تھیں اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم بھی  
آن کا بے حد احترام فرماتے تھے۔

حضور سرور کائنات علیہ الصلوٰۃ والسلام ایک لمحہ بھر کے لئے بھی  
جناب علی علیہ السلام کو علیحدہ نہیں فرماتے تھے اور جہاں کہیں بھی آپ تشریف  
لے جاتے جناب علی آپ کے ساتھ ہوتے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی  
تجھیز طاہری و باطنی سے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم میں بچپن ہی سے  
ان تمام عادات و خصال کا ظہور ہو چکا تھا جنہیں سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم ان میں دیکھنا چاہتے تھے۔

جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی حیات طیبہ کا ایک ذور بھی ایسا نہیں  
ملتا جہاں نہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رفاقت سے طویل عرصہ  
کے لئے محروم رہنا پڑا ہو، ہم نے سیرت کی کتابوں کا عین نظروں سے مطالعہ  
کرنے کے بعد جو نتیجہ اخذ کیا ہے۔

وہ یہ ہے کہ علی تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے شیدائی تھے ہی  
خود حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھی علی علیہ السلام سے علیحدگی گوارا  
نہیں فرماتے تھے اگر آپ علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو کسی مبهم پر بھیج بھی دیتے تو  
پھر ان کے اُس وقت تک منتظر ہتے جب تک وہ حاضر خدمت نہ ہو جاتے  
ہم آئندہ صفحات میں اس کی متعدد مثالیں ہدیہ قارئین کریں گے۔

## علیٰ حجر و شجر کی زبان سمجھتے ہیں

حضرت علیٰ کرم اللہ وجہہ اکرمیم فرماتے ہیں کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ مکہ معظمه کے گرد و نواح میں جا رہا ہوں تو کوئی پہاڑ اور درخت ایسا نہیں ہوتا تھا جو یہ نہ کہے کہ اسلام علیک یا رسول اللہ۔

وَعَنْ عَلِيٍّ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ كَتَبَ مَعَ  
النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ بِمَكَةَ فَخَرَجَ  
فِي بَعْضِ نَوَاحِهَا فَمَا أَسْتَقْبَلَهُ جَبَلٌ وَلَا شَجَرٌ إِلَّا  
هُرِيقُ الْسَّلَامِ عَلَيْكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ.

«سیرت حلیبیہ جلد اول ص ۳۶۱»

## تشریح

صاحب سیرۃ حلیبیہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر سلام پڑھنا آپ کی بعثت سے پہلے کا ہے جیسا کہ امام سبکی رحمۃ اللہ علیہ نے اس سے استدلال کیا ہے۔

أَقُولُ إِلَى تَسْلِيمِ الْحَجْرِ قَبْلَ الْبَعْثَةِ  
يُشِيرُ إِلَى الْإِمَامِ السَّبْكِيِّ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى عَلَيْهِ فِي  
تَائِيَهُ بِقُولِهِ وَمَا جَزَتْ بِالْأَحْجَارِ إِلَّا وَسَلَّمَتْ  
عَلَيْكَ بِنَطْقِ شَاهِدٍ قَبْلَ بَعْثَةٍ.

«سیرت حلیبیہ ج ۱ ص ۳۶۱»

حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بعثت مبارکہ سے قلیل یقین طور

پر حضرت علی علیہ السلام کے لاکپن کا زمانہ ہے مگر جس تاجدار ولایت کے وسیلہ سے آدم سے لے کر قیامت تک کے اولیائے کرام کو ولایت نصیب ہوئی اور ہوگی اُس کی عقل کی پختگی اور ذہنی بلوغت کا اندازہ کون لگاسکتا ہے۔

اَذْلٌ سے ہے جاریٰ ولایت علیٰ کی  
اَبْدٌ تک ہے قائمٰ حکومت علیٰ کی  
~~جہاں~~ تک ہے ختم الرسل کی رسالت  
وہاں تک ہے صائمٰ امامت علیٰ کی



jabirabbas@yahoo.com

سلطان الاولیاء سرتاج الا صفیاء امام الاتقیاء دام مصطفی  
 نفس مصطفی، جان مصطفی، روح مصطفی، ناپ مصطفی  
 بر مصطفی، اخی مصطفی، وصی مصطفی وارث مصطفی، راز  
 مصطفی نور مصطفی تصوری مصطفی، محبوب مصطفی، پرتو مصطفی  
 عکس مصطفی ظل مصطفی، تغیر مصطفی، فنا فی المصطفی،  
 عاشق مصطفی، طالب مصطفی، جانشیر مصطفی، یار مصطفی، بہادر  
 مصطفی، شیر خدا، سیف خدا، راز خدا، معنی فیض و عطا، مرکز میر  
 ووفا، نیر برج سما شمع بزم بندی، مرتضی مشکل کشاء، قاتل  
 الکفار، حیدر کرار، مرکزانوار، مطلع انوار، کاسر الاصنام، برحق  
 امام خلیفه رسول سرتاج بتول، امام انتقیلين، ابو الحسینين،  
 امیر المؤمنین، سید اسلمین امام انتقیلين فائد الغر المحبجین  
 یحییوب اللہ زین قاضی دین، مفتی دین، حافظ دین، حافظ قرآن  
 ، منار الایمان قرآن ناطق، ججۃ اللہ، ہادی وعہدی، مثیل مسیح  
 وہارون، ابو تراب، عالی جناب، حیدر و صدر، ساقی کوش،  
 وارث فقر و غنا حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا شرف نماز  
 بیان کرنے کے لئے ہزاروں برس کی زندگی بھی اتنی ہی

حیثیت رکھتی ہے جیسے کہ ٹھاٹھیں مارتے ہوئے بھرنا پیدا کنار  
 کے سامنے پانی کے ایک کوزہ کی۔ ان حالات میں چند صفات  
 پر کیا کچھ لکھا جاسکتا ہے ہزاروں برس کی زندگی اور صفات کی  
 کمی زیادتی کی بات بھی چھوڑیے دیکھنا تو یہ ہے کہ اگر ایک  
 ذرہ کو کروڑوں برس کی زندگی بھی مل جائے تو کیا وہ آفتاب کی  
 عظمتوں کو بیان کرسکتا ہے کیا قطرہ اربوں سال کی حیات  
 ابدی لے کر بھی سمندر کے عرض و طول اور گہرائی و پہنائی کا  
 احاطہ کرسکتا ہے اور گریہ ناممکن ہے تو اس سے کہیں بڑھ کر یہ  
 ناممکن ہے کہ مجھ سا حقیر ذرہ آفتاب ولایت کی سجدہ ریزیوں  
 کے تمام پہلو بیان کرسکتا ہم آپ کی مقدس نماز کے مختصر  
 حالات پیش کے جاتے ہیں۔

## پھلا مو من پھلانمازی

جیسا کہ ہم بتا چکے ہیں کہ جناب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی آنکھوں رافت میں ہی آنکھوں اور مکمل طور پر آپ ہی کے زیر سایہ تربیت حاصل کی اور پروان چڑھے اور دو رانے تربیت حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے درمیان کبھی مفارقت نہیں ہوئی۔

اور اس تربیت خاص ہی کا نتیجہ تھا کہ جب برکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اعلانِ نبوّت فرمایا تو جناب خد تجسسِ الکبریٰ رضی اللہ عنہا کے بعد سب سے پہلے رسالتِ محمدؐ یہ علی صاحبِ اعلیٰ الصلوٰۃ والسلام کی تصدیق کرنے کا شرف جس مستی پاک کو حاصل ہوا وہ سرتاج الاولیاء جناب حیدر کرار ہی تھے چنانچہ امام ابن حجر عسقلانی شارح بخاری اپنی عظیم ترین تالیف مبارکہ الاصابتۃ فی تیز الصحابة میں نقل فرماتے ہیں۔

عَلَى بْنِ أَبِي طَالِبٍ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ بْنِ هَاشَمٍ بْنِ  
عَبْدِ مَنَافِ الْقَرْشِيِّ الْهَاشِمِيِّ أَبْوَ الْحَسْنِ أَوْلَى  
النَّاسِ إِسْلَامًا فِي قَوْلٍ كَثِيرٍ مِّنْ أَهْلِ الْعِلْمِ وَلَا

قبل البعثة بعشر سنين على الصحيح فربى في

حجر النبي صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم یفارقه.

«الاصابه في تمیز الصحاۃ جلد دوم من ۵۰۱»

یعنی بن ابی طالب بن عبد المطلب بن ہاشم بن عبد مناف قرشی  
ہاشمی ابو الحسن اہل علم حضرات کی کثیر تعداد کے قول کے مطابق سب سے پہلے  
ایمان لائے صحیح روایت کے مطابق حضور کے اعلانِ نبوت سے دس سال قبل  
آپ کی ولادت ہوئی اور آپ کی تربیت نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی گود  
مبارک میں ہوئی اور آجیں میں کبھی مفارقت نہیں ہوئی۔

سیرت کی ثقہ کتاب طبقات ابن سعد میں ہے۔

زید بن ارقم رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے

کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر جو سب سے

پہلے ایمان لائے وہ علی ابن ابی طالب میں نیز حضرت

ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ لوگوں میں

خدیجہ الکبریٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے بعد جو سب سے

پہلے ایمان لائے وہ علی کرم اللہ وجہہ الکریم ہیں۔

«طبقات ابن سعد مترجم جلد سوم ص ۴۰۶»

مناقب کی مشہور کتاب ریاض النصرہ فی مناقب العشرة

المبشرة میں ہے۔

حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی صاحبزادی سیدہ فاطمۃ الزہرا

رضی اللہ عنہا کو فرمایا کہ تو اس پر خوش نہیں کہ تیرے شوہرنے سب سے پہلے  
اسلام قول کیا۔ متن ہے۔

قال او ما تر حسین انى زوجتك اقد مهم اسلاماً

﴿ ریاض النصرہ ج ۱۰ ص ۲۹۵ ﴾

حدیث کی مشہور کتاب المستدرک للحاکم میں ہے۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ حضرت علی کرم  
الله وجہہ الکریم کے چار وہ خصائص ہیں جو کسی دوسرے میں خواہ وہ عربی ہو یا  
عجمی نہیں ہیں اول یہ ہے کہ،

آپ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ سب سے پہلے  
نماز ادا فرمائی۔ عربی متن ملاحظہ ہو۔

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال لعلى اربع

خاصال ليست احد هو اول عربى و اعجمى

صلى مع رسول الله صلى الله عليه وآلہ وسلم .

﴿ المستدرک للحاکم ج ۱۱ ص ۱۱۱ ریاض النصرہ ج ۱۰ ص ۲۹۸ ﴾

فضائل المناقب کی مشہور ترین اور ثقہ کتاب حلیۃ الاولیاء میں ہے۔

حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ یا علی سات چیزیں تجھ میں  
ایسی ہیں کہ جن میں سے ایک بھی قریش کو نہیں ملی اور پہلی یہ ہے کہ تم سب  
سے پہلے اللہ پر ایمان لائے۔

عربی متن ہے۔

تخصّص الناس بسعي ولا يحاجك فيها أحد من  
قريش أو لهم إيماناً بالله.

﴿حلية الأولياء جلد اول ص ۲۶﴾

المستدرک للحاکم میں سلمان رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول  
اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا سب سے پہلے حوض کوثر پر آنے والے اور  
سب سے پہلے ایمان لانے والے علی ہیں۔ عربی متن ملاحظہ ہو۔  
عن سلمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ قال قال رسول  
اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم او لکم وار داعی  
الحوض او لکم اسلاماً على ابن ابی طالب .

﴿المستدرک جلد سوم صفحہ ۱۳۶﴾

سیرت کی معتبر کتاب سیرت ابن ہشام اور اس کی شرح روضۃ الـ  
سہیل میں ہے۔

لوگوں میں سب سے پہلے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر ایمان  
لانے والے اور آپ کے ساتھ نماز ادا کرنے والے اور آپ پر جو اللہ تعالیٰ  
کی طرف سے نازل ہوا اس کی تقدیق کرنے والے حضرت علی کرم اللہ وجہہ  
الکریم ہیں اور یہ ان پر اللہ تعالیٰ کا اکرام ہے کہ وہ قبل از اسلام بھی حضور صلی  
اللہ علیہ وآلہ وسلم کی آغوشِ رحمت میں تھے۔ عربی متن ملاحظہ ہو۔

قال ابن اسحاق عَلَمَ كَانَ اُولَى ذِكْرِ مِنَ النَّاسِ أَمْ  
بَرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ وَصَلَّى وَ

صدق بما جاء من الله تعالى على ابن أبي طالب  
عليه السلام ابن عبد المطلب بن هاشم وهو ابن  
عشر سنين يومئذ و كان مما انعم الله تعالى على  
ابن ابي طالب رضي الله عنه انه كان في حجر  
رسول الله صلى الله عليه وآلہ وسلم قبل الا  
سلام.

﴿روض الانف جلد اول من ۱۲﴾

و ذكر ان اول ذكر آمن بالله على رضي الله  
تعالى عنه

﴿سیرت ابن هشام جلد اول من ۱۲﴾

حدیث کی مشہور کتب مسند احمد شریف، طبرانی شریف اور ابن ماجہ  
شریف میں ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے سب لوگوں سے پہلے  
سات نمازیں ادا فرمائیں۔ عربی متن ملاحظہ ہو۔

لقد صلی قبل ان يصلی الناس سبعاً

﴿مسند احمد جلد اول من ۹ طبرانی حدیث ۲۴۵، ۲۴۸، ۱۸۸ ابن ماجہ من ۱۱﴾

مسند احمد اور ترمذی شریف وغیرہ میں مزید یہ روایت موجود ہے کہ،  
حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم پہلے شخص ہیں جنہوں نے سب سے  
پہلے رسول اللہ صلى اللہ طیبہ وآلہ وسلم کے ساتھ نماز ادا کی۔ متن ہے۔

هو اول رجل صلی مع رسول الله صلى الله عليه

## وآلہ وسلم

﴿مسند احمد اول ص ۱۳۱ ترمذی مترجم جلد سوم ص ۶۰﴾

مشہور ثقہ محدث علامہ ابن عبد البر اپنی معروف تالیف الاستیعاب فی اسماء الاصحاب مطبوعہ مصر میں متعدد اسناد اور مختلف طرائق سے سیدنا حیدر کرار کے مردوں میں سب سے پہلے اسلام لائے اور حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ سب سے پہلے نماز پڑھنے کی جو روایات لائے ہیں ان میں سے چند ایک یہ ہیں کہ،

سلمان ابی ذر مقدم ارجمناب جابر ابو سعید الخدیری اور زید بن ارقم سے روایت ہے کہ علی علیہ السلام سب سے پہلے اسلام لائے اور یہ فضیلت آپ کے سوا کسی کو حاصل نہیں۔

روی عن سلمان و ابی زر والمقداد و خباب و  
جابر و ابی سعید الخدیری و زید بن الارقم ان  
علی ابی طالب رضی اللہ عنہ اول من اسمه و  
فضله هو لا ء علی غیره .

﴿الاستیعاب جلد سوم ص ۷﴾

ابن الحنفی سے روایت ہے کہ سب سے پہلے اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر مردوں میں سے ایمان لائے والے حضرت علی ہیں، اور ابن شہاب کا یہ قول ہے کہ خدیجہ الکبریٰ کے بعد مردوں میں سے یہ شرف حضرت علی کو ہی حاصل ہے۔

قال ابن اسحاق اول آمن بالله و رسوله محمد  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم من الرجال علی ابن  
ابی طالب وهو قول ابن شہاب الا انہ قال من  
الرجال بعد خدیجہ

«الاستعیاب ج ۲ ص ۱۷»

حضرت عکرمہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت کرتے  
ہیں کہ فرمایا کہ حضرت علیؓ کے لئے چار خصائص ایسے ہیں کہ وہ کسی عربی یا عجمی  
کو نہیں ملے اول یہ کہ آپؐ نے سب سے پہلے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ  
وسلم کے ساتھ نماز پڑھی،

عن عکرمہ عن عباس قال لعلی اربع  
خصائص لیست لا حد غیر هو اول عربی و  
عجمی صلی مع رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ  
وسلم «الخ»

«الاستعیاب ج ۲ ص ۱۷»

اور حضرت سلمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت کرتے ہیں کہ حوض کوثر  
پر اس امت میں سے سب سے پہلے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے جو  
ملاقات کرے گا اور جس نے سب سے پہلے اسلام قبول کیا وہ علیؓ ابن ابی  
طالب ہیں۔

وروى عن سلمان الله قال اول هذه والامت  
ورود على نبيها عليه الصلوة والسلام الحوض

اولها اسلاماً على ابن أبي طالب رضي الله عنه.

﴿الاستعباب ج ۲ ص ۲۷﴾

اور تحقیق یہ حدیث سلمان نے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے مرفوعاً روایت کی فرمایا کہ اس امت میں سب سے پہلے حوضِ کوثر پر آنے والے اور سب سے پہلے اسلام قبول کرنے والے علی ابن ابی طالب ہیں۔

وقد روی هذا الحديث مرفوعاً عن سلمان عن

النبي صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم انه قال اول هذه

الامة ورود اعلى الحوض اولها اسلاماً على ابن

ابی طالب رضي الله عنه.

﴿الاستعباب ج ۲ ص ۲۸﴾

حضرت ابن عباس رضي الله عنہما رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے روایت بیان کرتے ہیں کہ آپ نے علی کرم اللہ وجہه الکریم کو فرمایا کہ تو میرے بعد ہر مون کا ولی ہے اور کہا کہ خاتمة الکبریٰ کے بعد سب سے پہلے نماز علی ابن ابی طالب نے پڑھی۔

عن ابن عباس ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ

وسلم قال لعلی ابن ابی طالب انت ولی کل

مومن بعدي وبه عن ابن عباس قال من صلی مع

النبي صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بعد خدیجۃ علی

بن ابی طالب.

﴿الاستعباب جلد ۳ ص ۲۸﴾

حضرت ابن عباس ہی سے روایت ہے فرمایا کہ علی ابن ابی طالب

حضرت خدیجہ الکبریٰ کے بعد تمام لوگوں سے پہلے ایمان لائے۔

عن ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما قال کان

علی بن ابی طالب اول من آمن من الناس بعد

الحدیجۃ.

﴿الاستعیاب ج ۲ ص ۴۸﴾

ابن شہاب و عبد اللہ بن محمد بن عقیل اور قاتادہ ابن اسحق سے روایت

ہے کہ علی علیہ السلام مردوں میں سب سے پہلے اسلام لائے اور متفقہ علیہ ہے

کہ حضرت خدیجہ الکبریٰ سب سے پہلے اللہ اور اُس کے رسول صلی اللہ علیہ

وآلہ وسلم پر ایمان لائیں اور جو کچھ آپ پر نازل ہوا اس کی تصدیق کی ان کے

بعد حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم ہیں۔

قال ابن شہاب و عبد اللہ بن محمد بن عقیل و

قنا دہ ابن اسحق اول من آسلم من اثر جال علی

واتفقوا علی ان حدیجۃ اول من آمن باللہ

ورسلہ و صدقہ فيما جاء به ثم علی بعدها .

﴿الاستعیاب ج ۲ ص ۴۹﴾

سلہ بن کھلیل حبہ بن جریر عرفی سے روایت کرتے ہیں کہا میں نے

حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے نا آپ فرماتے تھے کہ میں نے سب سے

پہلے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ نماز ادا کی۔

عن سلمہ بن کھلیل عن حبۃ بن جریر ا  
العرفی قال سمعت علیا رضی اللہ تعالیٰ عنہ  
یقول انا اول من صلی معا رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم.

«الاستعیاب ج ۲ ص ۳۱»

انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم پیر کے دن میتوٹھ ہوئے اور منگل کے دن حضرت علی کرم اللہ وجہہ  
الکریم نے نماز ادا کی۔

عن انس بن مالک قال استنبی البھی صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم یوم الاثنين وصلی علی یوم  
الثلاثاء.

«الاستعیاب ج ۲ ص ۳۱»

زید بن ارقم رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ سب سے  
پہلے اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر ایمان لانے والے علی<sup>۱</sup>  
ابن ابی طالب ہیں۔

قال زید بن ارقم رضی اللہ عنہ اول من آمن بالله  
بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم علی<sup>۲</sup>  
ابن ابی طالب.

«الاستعیاب ج ۲ ص ۳۲»

علاوه ازیں بھی مذکورہ بالا کتاب میں متعدد روایات ایسی ہیں جن

میں حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا سابق الاسلام ہونا اور اللہ تعالیٰ جل مجده  
الکریم اور اُس کے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر ایمان لانا ناروز روشن کی طرح  
ظاہر و باہر ہے۔

علّامہ ابن حوزی اپنی سیرت کی معتبر تایف الوفا میں نقل کرتے ہیں،  
کہ عفیف کندی روایت کرتے ہیں کہ اگر اللہ تبارک و تعالیٰ میرے  
مقدّر میں پہلے اسلام قبول کرنا کر دیتا تو جس وقت حضرت علی رسول اللہ صلی  
اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ نماز ادا کر رہے تھے تو میں علی کے ساتھ دوسرا ہوتا۔

لو ان الله ر ذقني الا سلام يو متذفا كون ثانيا مع

علی ابن ابی طالب رضی الله عنہ

«الوفا باب حوال المصطفى» ص ۱۲۴  
علامہ جلال الدین سیوطی تاریخ الخلفاء میں رقمطر از ہیں کہ ابن عباس  
انس بن مالک زید بن ارقم سلمان فارسی اور دوسرے لوگوں کا بیان ہے کہ  
حضرت علی ہی سب سے پہلے اسلام لائے اور بعض کا اجماع ہے کہ آپ ہی  
سب سے پہلے اسلام لائے،

«تاریخ الخلفاء مترجم ص ۱۹۵»

# حاصل کیا ہوا؟

## حضرت علی ہی اولین مسلمان ہیں

ان تمام تر روایات کی روشنی میں جوبات کھل کر سامنے آتی ہے وہ یہ ہے کہ جب تا جدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اظہار نبوت فرمایا تو سب سے پہلے اُمّ المؤمنین سیدہ خدیجۃ الکبریٰ سلام اللہ علیہا نے آپ کی تصدیق فرمائی اور آپ پر ایمان لا کر اسلام قبول فرمایا۔

اور جناب سیدہ خدیجۃ الکبریٰ کے فوراً بعد حضرت شیر حُدَامُوا  
مشکل ٹھا سیدنا حیدر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے تصدیق رسالت فرمائی اور اسلام قبول کر لیا۔

علاوہ ازیں جن مقتدر ہستیوں اور برگزیدہ شخصیات کو سابق الاسلام ہونے کا شرف حاصل ہے وہ سب سے کے سب ان دونوں کے بعد ہی مشرف بے اسلام ہوئے ہیں۔

## خاص وجہ یہ ہے

اس کی ایک خاص وجہ یہ بھی ہے کہ جناب خدیجۃ الکبریٰ رضی اللہ

عنہا اور جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم جناب رسالت آب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے افرادِ خانہ تھے اور جس وقت آپ کو ظاہر خلعت نبوت سے سرفراز کیا گیا تو آپ نے سب سے پہلے اپنے ہی گھر میں یہ واقعہ اپنی زوجہ محترمہ سیدہ خدیجۃ الکبریٰ سلام اللہ علیہا سے بیان کیا تو آپ نے فوراً آپ کی نبوت کی تصدیق کر دی۔

اگرچہ حضور امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مصلحت کیفیات و حکایت کا تذکرہ اس انداز سے فرمایا کہ جناب خدیجہ کے دل میں شکوک و شبہات پیدا ہو سکتے تھے مگر ایسا نہیں ہوا جناب خدیجۃ الکبریٰ سلام اللہ علیہا نے ان شبہات کی اسی وقت بذات خود تردید فرمادی کیونکہ آپ تو آپ کے اعلان نبوت سے پہلے ہی آپ کی نبوت و رسالت پر کامل یقین رکھتی تھی اور ان آیات و آثار کا مشاہد کر چکی تھیں جن کے لئے مرید کسی بڑا ان وسائل کی ضرورت ہرگز نہیں ہوتی یہی وجہ تھی کہ مشیتِ الہیہ نے سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نبوت عالیہ کے اظہار کے لئے اسی ہستی کا انتخاب فرمایا جو بغیر کسی پس و پیش اور ذہنی اضطراب و اضطرار کے فوراً آپ کی تصدیق فرمادے۔

پھر ان کے بعد اُس عالی مرتبت ہستی کا انتخاب عمل میں لا یا گیا جس کو فنا فی المحبوب کا درجہ حاصل تھا جس کی اپنی رائے کوئی رائے ہی نہیں تھی جس کا مقصد حیات اداۓ محبوب پر مرثنا اور فرمان محبوب پر بلا تائل عمل کرنا۔

تھا،

چنانچہ جناب خذیلہ الکبریٰ سلام اللہ علیہما کے بعد جب علی الرضا پر اس حقیقت کا انکشاف ہوا تو آپ نے بھی بغیر کسی پس و پیش کے آمناً و صدقنا کہہ دیا حالانکہ بعض لوگ یہ باور کرانے کی کوشش کرتے ہیں کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم پر جب اسلام پیش کیا گیا تو آپ نے عرض کی کہ میں اپنے والد جناب ابوطالبؑ سے پوچھ کر بتاؤں گا مگر اس قسم کی روایات کی کوئی اصل نہیں۔

بہر حال تا جدار انبیاء جانتے تھے کہ یہ دونوں میری کسی میان کی  
مکننیب و تردید کرنے کا تصور بھی نہیں کر سکتے اس لئے ان دونوں ہی کے  
دامن کو سب سے پہلے دولتِ اسلام سے مالا مال کیا گیا۔  
ان دونوں کے بعد جس مُقدّرِ هستی کو اس لازوالِ دولت کو سینئنے کے  
لئے چنا گیا وہ جناب ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ تھے۔

حضرت ابو بکر صدیق جناب رسالت مآب کے کمالات کے اعلان  
نبوت سے پہلے بھی مکمل طور پر مُعترف تھے اور ان پر بھی رسالتِ محمد یہ علی  
صاحبہ علیہ الصلوٰۃ والسلام کی کئی ایک نشانیاں پہلے ہی واضح تھیں۔

چنانچہ جناب خذیلہ الکبریٰ اور حضرت علی رضی اللہ عنہما کے بعد  
جب ان پر اسلام پیش کیا گیا تو انہوں نے بھی بغیر کسی وہنی اضطراب اور بغیر  
اس مسئلہ پر غور و فکر کرنے کے فوراً ہی تقدیق رسالت فرمادی۔

بہر جال امر واقعہ یہی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے افراد خانہ ہونے کی وجہ سے سب سے پہلے اسلام قبول کرنے اور سب سے پہلے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ نمازیں پڑھنے والے حضرت خدیجہ الکبریٰ اور حضرت علی علیہما السلام ہیں اور ان میں بھی پہلا نبیر حضرت خدیجہ الکبریٰ کا اور دوسرا جناب حیدر کرا رضی اللہ عنہما کا ہے۔

## فُقْهَا وَمُحَدّثِينَ كَيْ تَطْبِيق

فقہا و محدثین کی تطبیق بھی قابل قبول اور قرئین قیاس ہے کہ سابق الاسلام پائچ ہیں چنانچہ شیخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی اس کا تذکرہ یوں فرماتے ہیں۔

کرشیخ ابن صلاح نے فرمایا کہ زیادہ محتاط قول یہ ہے۔  
مردوں میں ابو بکر صدیق نو عمر و میں علی الرضا عورتوں میں سیدہ خدیجہ الکبریٰ موالي میں زید بن حارث اور غلاموں میں بلاں جبشی رضی اللہ عنہم سابق الاسلام ہیں۔

﴿مَدَارِجُ الْجُبُوتِ مُتَرْجِمُ جَلْدِ دُومِ مص ۱۵۸﴾

بہر حال اس تطبیق کا مطلب بھی سوائے اس کے اور کچھ نہیں کہ دوسرے لوگوں سے قبل یہ حضرات اسلام لائے اور ان پر جس وقت بھی اسلام پیش کیا گیا انہوں نے فوراً بغیر کسی تاثل کے قبول کر لیا مگر اس تطبیق کا ہر

گزیرہ مطلب نہیں کہ ان سب کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک ہی وقت میں دعوتِ اسلام دی تھی اور انہوں نے ایک ہی وقت میں اس کو قبول کر لیا تھا۔

کیونکہ ایسا تصور کر لینا خلاف واقع اور غیر حقیقی ہو گا حقیقت صرف یہ ہے کہ ان سب کو جس جس وقت بھی دولتِ اسلام پیش کی گئی انہوں نے اُسے اُسی وقت بغیر کسی جمل و جتن کے اپنے اپنے دامن پھیلا دیئے اور اس حقیقت سے کسی فقیہہ و محدث اور سیرت نگار نے انکار نہیں کیا کہ سب سے پہلے حضرت خدیجۃ الکبریٰ اور ان کے بعد حضرت علی علیہ السلام نے اسلام قبول کیا۔

## یہ تطبیق کیوں؟

حدیثین نے سابق الاسلام حضرات کو ایک ہی صفت میں کھڑا کر کے جو مطابقت پیدا فرمائی ہے اس سے فوری طور پر جوبات ذہن میں پیدا ہوتی ہے وہ یہ ہے کہ سابق الاسلام ہونے میں یقیناً کوئی نہ کوئی وجہ فضیلت ضرور پوشیدہ ہے جسے انتہائی غیر محسوس انداز میں قاری کے ذہن میں اٹھا دیا جاتا ہے بصورتِ دیگر اس قسم کا شاخانہ تیار کرنے کی بظاہر کوئی وجہ نہیں کہ۔

مردوں میں سب سے پہلے حضرت ابو بکر صدیقؓ ایمان لائے۔

بچوں میں سب سے پہلے حضرت علی مشرف بہ اسلام ہوئے۔

عورتوں میں سب سے پہلے حضرت خدیجہ الکبری مسلمان ہوئیں۔

موالی میں سب سے پہلے حضرت زید کو ولیٰ ایمان ملی۔

اور غلاموں میں سب سے پہلے حضرت بلاں نے اسلام قبول کیا۔

متذکرہ تطبیق کے مطابق اگر سابق الاسلام ہونا کسی خاص فضیلت

کی نشاندہی کرنا ہے تو اس فضیلت میں ان پانچوں حضرات القدس کے لئے

ایک ہی مقام کا تعین کرتے ہوئے سب کو ایک ہی طرح سے شامل تذکرہ

کرنا چاہیے تھا مگر ہم دیکھتے ہیں کہ سوائے اس مقام پر یہ تطبیق دے لینے کے

حالات دوسرائی اختیار کر لیتے ہیں اور اس فارمولہ کو قطعی طور پر فراموش کر دیا جاتا ہے۔

بلکہ سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ اور سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے سابق الاسلام ہونے کو تو موضوع بحث بنا لیا جاتا ہے اور باقی تینوں مفتخر ہستیوں جانب خدیجہ الکبریٰ جانب زید بن حارثہ جانب بلاں بن رباح رضی اللہ عنہم اجمعین کے سابق الاسلام ہونے کا تذکرہ تک نہیں کیا جاتا ہم اس منطق کو سمجھنے سے قطعی طور پر قادر ہیں کہ اگر سابق الاسلام ہونے میں کوئی وجہ فضیلت و افضلیت موجود ہے تو پھر صرف حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے لئے ہی خاص طور پر یہ اہتمام کیوں کیا جاتا ہے کہ مردوں میں سے سب سے پہلے اسلام آپ لائے اور پچوں میں سب سے پہلے حضرت علی نے اسلام قبول کیا اور یہ کہ اگرچہ حضرت علی نے حضرت ابو بکر صدیق سے پہلے اسلام قبول کر لیا تھا لیکن انہوں نے اپنا اسلام پوشیدہ رکھا جیکہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے اُسی وقت اپنا اسلام ظاہر کر دیا۔

اس سے پہلے کہ ہم یہ ثابت کریں کہ مولائے کائنات حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ہرگز ہرگز اپنے اسلام کو پوشیدہ نہیں رکھا تھا قارئین کی خدمت میں یہ انتہا ضرور کریں گے کہ اگر سابق الاسلام ہونا بھی وجہ افضلیت ہے تو ترتیب خلافت کے لحاظ ہے یہ افضلیت کیسے قائم رہے گی

جبکہ سیدنا عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ، بعثت مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پھر عرصہ بعد مشرف بد اسلام ہوئے اور سیدنا عمر فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ، بعثت مصطفیٰ کے پانچ سال بعد اسلام لائے۔

بہر حال جناب علی علیہ السلام کے بعد حضرت ابو بکر صدیق کا اسلام قبول کرنا تسلیم کر لینے کے بعد دونوں برگزیدہ ہستیوں کے اخفاء اظہار اسلام کے بارے میں جو روایت پیش کی جاتی ہے وہ یہ ہے۔

فِيَقَالُ أَوْلُ مَنْ أَسْلَمَ عَلَى أَبْنِ أَبْنِ طَالِبٍ وَهُوَ صَبَّى لَمْ

يَسْلُغَ كَمَا تَقْدِيمَ فِي سَنَةٍ وَكَانَ مُسْتَخْفِيًّا بِاسْلَامِهِ

وَأَوْلُ رَجُلٍ عَرَبِيًّا بِالْعُلُوِّ اسْلَمَ وَأَظْهَرَ اسْلَامَهُ أَبُو

بَكْرٌ بْنُ أَبِي قَحَافَةَ.

﴿هُرِيَاضُ النَّضْرِ﴾ (ج ۱ ص ۵۷)

اس عبارت کا مطلب یہ ہے کہ سب سے پہلے مطلق طور پر حضرت

خدیجۃ الکبریٰ رضی اللہ عنہا نے اسلام قبول کیا اور ان کے بعد سب سے پہلے

حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے اسلام کا ذکر کیا گیا ہے اور وہ بچ تھے اور

بالغ نہیں تھے جیسا کہ پہلے ان کی عمر بتائی جا چکی ہے اور انہوں نے اپنے

اسلام کو خفی رکھا اور پہلے بالغ عربی شخص ابو بکر بن ابی قافر رضی اللہ تعالیٰ عنہ

ہیں جنہوں نے سب سے پہلے اظہار اسلام کیا۔

متذکرہ بالا روایت بے شمار کتابوں میں موجود ہے چونکہ اس کو قبول کرنے میں عام طور پر تردید نہیں پایا جاتا اس لئے دیگر حوالہ جات پیش کرنے سے گریز کیا جاتا ہے۔

ہم اس بحث کو بھی ہرگز موضوعِ مختصر نہ بناتے اگر اس قسم کی عبارات کا سہارا لے کر ابن تیمیہ اور اس کے پس خودہ عباسی وغیرہ نے جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی شان میں اس قسم کے اہانت آمیز جملے نہ تحریر کئے ہوتے کہ علی تو اُس وقت اسلام لائے جب ان کی عمر دو سال سے بھی کم تھی اور وہ تمیزی نہیں کر سکتے تھے کہ اسلام درحقیقت کیا چیز ہے؟

نیز یہ کہ علی نے اگر اسلام قبول کر بھی لیا تو وہ اس عمر میں اسلام کی کوئی خدمت کر سکتے تھے اور اسلام کو ان سے کیا فائدہ پہنچ سکتا تھا جبکہ حضرت ابو بکر صدیق کے اسلام نے اس دور میں اسلام اور بانی اسلام کی پورے طور پر امداد و استعانت فرمائی۔

خوارج کی ان خرافات کی فہرست انتہائی طویل ہے جسے ہم نہایت وضاحت کے ساتھ اس کتاب کی دوسری جلد میں آگئی آگ کے زیر عنوان پیش کر رہے ہیں۔

علامہ مسعودی اپنی کتاب تاریخ مسعودی التنیہ والاشراف میں اس قسم کے خارجی مولفین کا ذکر کرتے ہوئے رقطراز ہیں کہ بعض لوگ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی عمر اسلام کے وقت پانچ چھ ماں ثابت کرتے ہیں

اور یہ لوگ ہیں جو آپ کے فضائل کو مٹا دینا چاہتے ہیں ان کی غرض یہ ہے کہ ان کے اسلام کو ایک چھوٹے سے لڑکے اور نادان بچے کا اسلام بنا دیں جو ن تو کمی اور زیادتی کے ما بین فرق کر سکے اور نہ ہی شک و یقین کے درمیان انتیاز رکھتا ہونے حق کو پیچا ساتا ہو کہ اس کو طلب کر سکے اور نا باطل کو جانتا ہو کہ اس سے بچ سکے۔

«التبیه والا شراف مسعودی ص ۴۲۱»

بہر حال اگر ہمی ختراعوں اور پچیدہ عبارات سے اجتناب کیا جاتا تو ادویں سابقہ کے خارجیوں کی شیطانی عبارتوں میں مزید شا طرانہ رنگ آمیزیاں کر کے موجودہ دور کے خوارج حضرت علی کرم اللہ و جہہ الکریم کی ذات اقدس کو یوں نشانہ تسمیہ بناتے جس کی نشان دہی ہم نے کی ہے۔

اب جبکہ ہمارے سامنے خوارج کی فتنہ انگیزیوں کی طویل فہرست اس ضمن میں موجود ہے کہ جناب حیدر گراؤ کے لٹکپن کے اسلام میں اسلام کی وہ عظمت موجود نہیں جو ابو بکر صدیقؓ کے اسلام میں تھی تو ضروری ہو جاتا ہے کہ ہم ان عبارات کا مکمل ترین تجزیہ ہدیہ قارئین کر دیں جو محض میلان طبع اور جوش محبت کی پیداوار ہیں۔

اگرچہ ہمیں یہ ناخنگوار فریضہ ادا کرتے ہوئے کوئی خاص خوشی حاصل نہیں ہو رہی کیونکہ اس میں کچھ پرده نہیں کے بھی نام آتے ہیں تاہم فذ خوارج کے کامل ترین انسداد کے لئے اس قسم کی دشوار گذار را ہوں سے

گذرنا بھی از بس ضروری ہے اور اس کے ساتھ ہی ہمیں یہ بھی اعتراف ہے کہ حقائق سے کسی بھی صورت میں گریز کرنا ہمارے بس کا روگ نہیں۔

حالانکہ یہ اٹل حقیقت بدستور موجود ہے کہ موجود حالات کا تقاضا یہی ہے کہ خارجیت کے مجرم منوہ کو مزید پھلنے پھونے اور برگ و پر پیدا کرنے سے پہلے پہلے پوری قوت سے روک دیا جائے بلکہ اس کی زیر زمین جڑوں کو بھی کھو کر کوئی نکال لیا جائے خواہ اس کے لئے ہمیں بعض ذی حیثیت اور مقtier ہستیوں کے ~~نشیں~~ تصورات اور حسین تخلّلات کو ہی کیوں نہ بھینٹ چڑھانا پڑے۔

## علیؑ نے کب اسلام ظاہر کیا؟

چنانچہ اس شمس میں مزید چند ایسی ثقہ روایات پیش خدمت کی جا رہی ہیں جن میں یہ مسلمہ حقیقت پوری تابانیوں سے جلوہ گر ہے کہ اتم المؤمنین طیبہ طاہرہ سیدہ خدیجہ الکبریٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے بعد اور دیگر تمام مُسلمانوں سے پہلے اسلام قبول کرنے والے اور اپنے اسلام کو سب سے پہلے ظاہر کر دینے والے صرف اور صرف جناب حیدر کرار علیؑ ابن ابی طالب کرم اللہ وجہہ الکریم ہی ہیں۔

سب سے پہلے مجدد مسماۃ حاضرہ شاہ احمد رضا خاں بریلوی رحمۃ اللہ علیک چند عبارتیں ملاحظہ فرمائیں آپ فرماتے ہیں۔

نماز شروع روز بعثتِ شریفہ سے مقرر و شروع ہے حضور سید عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر اول بار حس وقت وحی اُتری اور نبوت کریمہ ظاہر ہوئی اسی وقت حضور نے بے تعلیم جبریل امین علیہ الصلوٰۃ والسلیمان نماز پڑھی اُسی دن بہ تعليم اقدس حضرت امّ المؤمنین خدیجہ الکبریٰ رضی اللہ عنہا نے نماز پڑھی دوسرے دن امیر المؤمنین علی المرتضیٰ کرم اللہ وجہہ الکریم نے نماز پڑھی۔

﴿فتاویٰ رضویہ جلد دوم ص ۱۸۰﴾

یہ واقعہ بیان کرنے کے بعد ایک حدیث کے ساتھ موازنہ کے درواں شاہ احمد رضا خاں بریلوی مزید یہ روایت نقل کرتے ہیں کہ، عفیف کندی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ ہم زمانہ جاہلیت میں مکہ معظمه آئے کعبہ کے سامنے بیٹھے تھے وہ خوب چڑھ گیا تھا کہ ایک نوجوان تشریف لائے اور آسمان کو دیکھ کر زوبکعبہ کھڑے ہو گئے ذرا دری میں ایک لڑکے تشریف لائے وہ ان کے دامنے ہاتھ پر کھڑے ہوئے تھوڑی دیر میں ایک بی بی تشریف لائیں وہ پیچھے کھڑی ہو گئیں پھر جوان نے رکوع فرمایا تو یہ دونوں رکوع میں گئے پھر جوان نے سر مبارک اٹھایا اُن دونوں نے بھی سر اٹھایا جوان سجدے میں گئے تو یہ دونوں بھی گئے۔

﴿عفیف کندی﴾ کہتے ہیں کہ میں نے حضرت عباس رضی اللہ

تعالیٰ عنہ سے حال پر چھا تو انہوں نے کہا کہ یہ جزاں میرے بھتیجے محمد بن عبد اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہیں اور یہ لڑکے میرے بھتیجے علی ہیں اور یہ بی بی

خدیجہ الکبریٰ ہیں رضی اللہ تعالیٰ عنہما میرے بھتیجے یہ کہتے ہیں کہ آسمان و زمین  
کے مالک نے انہیں اس دین کا حکم دیا ہے اور ان کے ساتھ ابھی یہ دو  
مسلمان ہوئے ہیں۔

﴿فتاویٰ رضویہ ج ۲ ص ۱۸۳﴾

## طبقات ابن سعد

باخبر میگی بن فرات تحدیث سعید بن حشیم ہلائی از اسد بن عبیدہ بجا  
از ابن میگی بن عفیف عفیف کندی سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے  
فرمایا میں مکہ مuttle میں اپنی بیوی کے لئے کڑے اور عطر خریدنے کے لئے آیا  
تھا اور حضرت عباس کے گھر ٹھہرا ہوا تھا اور حضرت عباس کے گھر سے بیت  
اللہ شریف کو دیکھ رہا تھا اور سورج کے ارد گرد حلقة تھا اور وہ بلند ہو گیا تھا اتنے  
میں ایک نوجوان تشریف لائے انہوں نے کعبہ اقدس کے قریب جا کر آسمان  
کی طرف سراٹھایا اور پھر کھڑے کھڑے قبل درخ ہو کر نیت باندھ لی حتیٰ کہ  
ایک نو عمر لڑکا تشریف لایا اور نوجوان کے دامیں طرف کھڑے ہو کر اس نے  
بھی نیت باندھ لی تھوڑی دیر بعد ایک خاتون تشریف لائیں اور دونوں کے  
پیچھے کھڑی ہو گئیں پھر نوجوان نے رکوع کیا تو وہ دونوں بھی رکوع میں چلے  
گئے پھر نوجوان رکوع سے اُٹھے تو وہ دونوں بھی کھڑے ہو گئے پھر نوجوان  
مسجدے میں گئے تو وہ دونوں بھی سجدہ ریز ہو گئے۔

عفیف کندی فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے پوچھا کہ میں بڑی عجیب بات دیکھ رہا ہوں حضرت عباس نے پوچھا کیا تم اس نوجوان کو جانتے ہو؟

میں نے کہا نہیں تو انہوں نے فرمایا میرے بھتیجے محمد بن عبد اللہ بن عبد المطلب ہیں پھر پوچھا کیا تم اس نو عمر لڑکے کو جانتے ہو؟

میں نے کہا نہیں تو حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے فرمایا یہ بھتیجے علی ابن ابی طالب ابن عبد المطلب ہیں پھر فرمایا کیا تم اس خاتون کو جانتے ہو میں نے کہا نہیں تو حضرت عباس نے فرمایا یہ میرے بھتیجے محمد بن عبد اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اہمیت خدیجہ بنت خولید ہیں میرے اس نوجوان بھتیجے کا خیال ہے کہ ان کے پروردگار نے جوز میں و آسان کا پروردگار ہے انہیں اس دین کا حکم فرمایا ہے وہ اس پر قائم ہیں خدا کی قسم میرے علم میں روئے زمین پر اس دین کو مانے والے صرف یہی تین اشخاص ہیں۔

عفیف کندی کہتے ہیں اس کے بعد مجھے رہ کر رہ خیال آتا تھا کہ کاش میں ان میں چوتھا ہوتا۔

﴿طبقات ابن سعد جلد ۳، شتم ص ۳۲﴾

اس روایت کا عربی متن اور ”فتاویٰ رضویہ“ کے علاوہ دیگر کتابوں کے اسماء اور صفحات وغیرہ ملاحظہ فرمائیں۔

عن ابن عفيف الكندي عن أبيه عن جده قال

كنت امرأة تاجرًا فقدمت للحج فاتيت العباس

بن عبد المطلب لا تبع منه بعض التجارة قال

انى فو الله لعنه يمنى اذا رجل خرج من جاء

قريب منه ينظر الى الشمس فلماراها قام يصلى

لهم خرجت امرأت من ذاك الخباء الذي خرج

منه ذاك فقام معه يصلى الرجل ففاقت خلفه

تصلى ثم خرج غلام حسين راها في الحلم من ذا

لك الخباء .

قال فقلت للعباس يا عباس ما هذا؟ قال محمد

بن عبد الله من عبد المطلب ابن أخي .

قلت من هذه المرأة؟ قال امرأة خديجة بنت

خوبيل فقلت من هذا لافعي؟ قال على بن أبي

طالب ابن عم

قلت فما هذا الذي يصنع؟ قال يصلى وهو يزعم

انه نبى ولم يتبعه على امرأة إلا امرأة وابن عمها

هذا الفتى وهو يزعم انه تفتح عليه كنوز كسرى

وفيصر .

وكان عفيف وهو ابن عم رالاشعث بن قيس

يقول واسلم بعد ذلك فحسن اسلامه لو ان

الله رزقنى الا سلام يو مىذفا كون ثانيا مع على

ابن ابي طالب رضي الله تعالى

«الوفا يا حوال المصطفى ابن جوزى من ١٢٦ ص ١٢٨» (فتاویٰ رضویہ ج ۲ ص ۱۸۷)

«ریاض النصره فی مناقب العشرہ مطبوعہ مصرج ۲ ص ۲۰۹»

«ذخائر العقبی مع بینا بیع مطبوعہ تهران ج ۱ ص ۲۰۲»

«الاستعیاب فی اسماء الاصحاح مطبوعہ مصرج ۲ ص ۳۲۶»

«أسد الغابه فی معرفة الصحاۃ مطبوعہ بیروت ج ۲ ص ۱۸۴»

«تاریخ کامل ابن اثیر مطبوعہ بیروت ج ۲ ص ۳۲۴»

«خصائص نسائی مطبوعہ مصر ص ۸۴»

«بینا بیع المرودۃ مطبوعہ تهران ج ۱ ص ۴۲۱» (طبقات ابن سعد ج ۸ ص ۴۳۲)

«سیرت حلیبیہ ج ۲ ص ۲۲۶» (تاریخ الامم والملوک طبری ج ۲ ص ۱۱۲۶)

«مسند احمد بن حنبل ج ۵ ص ۱۱۸»

علاوه ازیں بھی یہ روایت حدیث و سیر کی بے شمار کتب میں موجود ہے جن کے نام بخوب طوال قلم انداز کر دیئے گئے ہیں مندرجہ بالا روایت کا مزید مفہوم یہ ہے کہ حضرت عفیف کندی اشعت بن قیس کے چپازاد بھائی تھے وہ جب بعد میں مشرف بہ اسلام ہوئے تو یہ واقعہ بیان کرنے کے بعد کہتے کہ اگر اللہ تبارک و تعالیٰ مجھے اس وقت اسلام کی دولت نصیب فرمادیتا تو میں علی ابن ابی طالب کرم اللہ وجہہ الکریم کے ساتھ دوسرا ہوتا۔

اگر چہ جب حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور حضرت خدیجہ الکبریٰ کے ساتھ مل کر بیت الحرام میں نماز ادا کر رہے تھے تو اس وقت آپ کے لئے متعدد کتابوں میں لفظ غلام جس کا معنی لڑکا ہوتا ہے استعمال کیا گیا ہے تاہم مندرجہ بالا علامہ ابن جوزی کی کتاب

الوفا کا جو متن پیش کیا گیا ہے اُس میں سیدنا حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے لئے اُس وقت بجائے غلام کے لفظ فتنی استعمال کیا گیا ہے جس کا مطلب نو خیز یا نوجوان ہی ہو سکتا ہے اور یہ لفظ بھی لفظ غلام سے متعارض نہیں کہ کیونکہ جناب شیر خدا ہاشمی شہزادے تھے اور آپ نے پنگھوڑے ہی میں زبر دست اڑا دے کہ مٹھی میں جکڑ کر ختم کر دیا تھا ان حالات میں اُس وقت یعنی دس گیارہ سال کی عمر میں بھی اگر نوجوان معلوم ہوتے تھے تو یہ بعید از قیاس نہیں۔

اور پھر سب سے بڑی بات یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی تربیت اور ہاشمی وجہت تو آپ کو اس وقت میں بلوغت کی تمام تر پُختگیاں عطا فرمائچکی تھی بلکہ آپ عزم و استقلال اور علم و عرفان کی تمام تر منازل ترویز اذل سے ہی طے کئے ہوئے تھے۔

بہر حال آپ کے لئے لفظ غلام اور لفظ فتنی دونوں ہی استعمال ہوئے ہیں جن سے آپ کا نو خیز ہونا تو لیا جاسکتا ہے لیکن پانچ چھ سال کا پچھر مراد یہ سرا سرنا انصافی اور تحکم ہے کیونکہ اگر آپ کی عمر پانچ چھ سال کی ہوتی تو آپ کے لئے لفظ "صبا" استعمال کیا جاتا ہے جیسا کہ بعض لوگ یہ ثابت کرنے کی ناکام کوشش کرتے ہیں کہ آپ اُس وقت صبا کی اور نابالغ تھے۔

اندر میں حالات اس قسم کے تخیلات بھی خود بخود دم توڑ دیتے ہیں کہ امیر المؤمنین علی کرم اللہ و جہہ الکریم نے اس وقت اسلام تو قبول کر لیا تھا

مگر چھپائے چھپائے پھرتے تھے جبکہ سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اُسی وقت اظہار اسلام کر دیا تھا۔

اس قسم کے خود ساختہ تصورات کا خاتمه اسد الغابہ فی معرفۃ الصحابة کی

اس روایت سے بھی ہو جاتا ہے جس میں ہے کہ۔

جب محمد بن کعب القرطی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے پوچھا گیا کہ سب

سے پہلے اسلام علی نے قبول کیا تھا یا ابو بکر نے تو آپ نے **﴿از را تجہب﴾**

فرمایا کہ سبھا **الله!**

علی نے سب سے پہلے اسلام قبول کیا تھا اور لوگوں کا یہ شبہ کہ علی نے اسلام تو پہلے قبول کیا تھا لیکن اپنے باپ سے چھپا کر تھا اور ابو بکر نے اسلام

قبول کرتے ہی فوراً اظہار کر دیا تو یقیناً ہم یہاں اس کے جواب میں عفیف کندی کی وہ حدیث بیان کریں گے جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ سب سے پہلے اسلام قبول کرنے اور ظاہر کرنے والے علی کرم اللہ وجہہ الکریم ہیں۔

و سئل محمد بن کعب القرطی من اول اسلم

علی او ابو بکر؟ قال سبحان الله علی او لهما

اسلاما و انما اشتبه علی الناس لان عليا اخفي

اسلامه عن ابی طالب و اسلم ابی بکر و اظہر

اسلامه وقد ذکرنا حديث عفیف الکندی فی ان

اول من اسلم علی .

﴿اسد الغابہ فی معرفۃ الصحابة جلد چہارم ص ۱۸ مطبوعہ بیروت﴾

صاحب اسد الغابہ نے محمد بن کعب قرطی کا جو استدال پیش کیا ہے آسے کسی بھی صورت میں نظر انداز نہیں کیا جاسکتا کیونکہ حضرت عفیف کندی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا آنکھوں دیکھا حال ان تمام ترتیخیاتی اور قصوراتی قلعوں کی بنیادوں کو ہلا کر رکھ دیتا ہے جنہیں محسن اور محسن راضیوں کی بعض اُٹی میزبانی باتوں کی تردید کے لئے تعمیر کیا گیا ہے حالانکہ حقائق کو تحقیک تھیک مقام پر تسلیم کرنے ہوئے بھی تردیدروافض کا فریضہ سرانجام دیا جاسکتا ہے۔

بہر حال یا ایک مسلمہ امر ہے کہ جناب حیدر کرامولاۓ کائنات حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے صین اُس وقت سب سے پہلے اسلام قبول کیا جب آپ ہر بھلے اور بُرے میں اچھی طرح اقتیاز فرماسکتے تھے۔ اور اس کے ساتھ ہی ساتھ آپ نے سب سے پہلے انہماں اسلام فرمایا اور انہمار بھی ایسے مقام پر کیا جہاں نہ صرف اہل مکہ ہی موجود تھے بلکہ دور دراز سے آئے ہوئے لوگ بھی اس نظر نواز نظارے سے لطف اندازو زور ہے تھے۔

جناب عفیف کندی حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے دوست بھی تھے اور آپس میں کاروباری تعلق بھی تھا اور اکثر خوشبوؤں اور دیگر سامان کی خرید و فروخت کے سلسلے میں آپ کے پاس ظہرا کرتے تھے ان دونوں بھی وہ اسی قسم کے کاروباری سلسلے میں مکہ معظمه زاد اللہ شریفہا میں حاضر تھے اور حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے مہمان تھے اور حضرت عباس کے گھر

سے ہی ان کے ساتھ بیت الحرام میں ہونے والے واقعات دیکھ رہے تھے۔  
 اب جبکہ حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ عفیف کو بتا رہے کہ  
 میرے ایک بھتیجے خود کو اللہ کا رسول کہتے ہیں دوسرے بھتیجے علی بن ابی طالب  
 ہیں اور تیسری خاتون میرے بھتیجے کی البتہ خدیجہ الکبریٰ ہیں اور ابھی اس  
 خاتون اور بھتیجے علی بن ابی طالب کے سوا کوئی تیسرا شخص مسلمان نہیں ہوا تو  
 کیا حضرت عباس پر حضرت علی کا اسلام قبول کرنا ظاہر ہو چکا تھا یا نہیں؟  
 اس واقعہ کو ذرا دل کی گہرائیوں میں اُتار کر تجویز کریں تو مزید  
 وضاحت ہوتی ہے کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی معیت میں  
 جناب خدیجہ الکبریٰ اور جناب علی کرم اللہ وجہہ انکریم بعثتِ مصطفیٰ کے  
 دوسرے ہی دن عین کعبۃ اللہ میں رات کی تاریکی میں نہیں بلکہ سورج طلوع  
 ہونے کے بعد نماز ادا فرما کر سب لوگوں پر اپنا اسلام ظاہر کر رہے تھے تو سیدنا  
 عباس ابن عبد المطلب رضی اللہ عنہما پر اس سے بھی پہلے حضرت علی کا اسلام  
 قبول کرنا ظاہر ہو چکا تھا جبھی تو آپ نے عفیف کندی کے استفسار پر ان کو  
 حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اظہار رسالت اور آپ پر ایمان لانے والوں  
 کی تفصیل بے آگاہ کر دیا تھا۔

بہر حال یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ سید الاولیاء والا صفیاء جناب  
 حیدر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے سید الانبیاء والمرسلین تاجدار عرب و عجم حضور  
 رحمۃ للعلمین احمد مجتبی حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اتباع کاملہ

کرتے ہوئے بغیر کسی قسم کے ڈر اور خوف کے عین جوف مکہ میں کعبۃ اللہ کے سامنے کھڑے ہو کر پورے وقار کے ساتھ اپنے اسلام کو ہر دیکھنے والی آنکھ پر واضح کر دیا تھا۔

اگرچہ بعض روایات سے یہ بھی پتہ چلتا ہے کہ حضور سرورِ کوئین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نمازِ چاشت کعبۃ اللہ میں ادا فرماتے اور نمازِ عصر کے لئے پہاڑوں کی گھائیوں کو منتخب فرماتے کیونکہ گفارمکہ چاشت کی نماز کی مخالفت نہیں کرتے تھے جبکہ عصر کی نماز پر انتہائی غیظ و غصب کا اظہار کرتے تھے۔

اور یہ روایت بھی موجود ہے کہ حضرت ابوطالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو نماز میں پڑھنے کے یہ واقعات چند روز بعد میں معلوم ہوئے اور جب انہوں نے حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو حضور کے ساتھ نماز پڑھتے دیکھ کر پوچھا کہ تم یہ کیا کر رہے ہو تو جناب حیدر کارنے بغیر کسی قسم کے اضطراب کے ان کو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بخشش مبارکہ اور اپنے اسلام قبول کرنے کے بارعے میں وضاحت کے ساتھ سب کچھ بنادیا۔

اس روایت میں مزید یہ بھی ہے کہ حضرت ابوطالبؓ نے یہ سب کچھ جان لینے کے بعد قطعی طور پر کسی قسم کی ناراضکی کا اظہار نہیں فرمایا تھا بلکہ آپ نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی حوصلہ افزائی فرماتے ہوئے کہا کہ تمہارے بھائی چھی بات کہتے ہیں ان کے ہر حکم کی تعمیل کرتے رہنا اور پورے طور پر حق غلامی ادا کرنا اس روایت کا عربی متن کسی دوسری جگہ پیش کیا

جائے گا۔

تاہم اس قسم کی روایات سے حضرت عفیف کندی کی بیان کردہ روایت سے ہرگز تعارض پیدا نہیں ہوتا اس لئے کہ حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ساتھ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کافی بے تکلف تھے جبکہ اس کے بر عکس جناب ابوطالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ساتھ آپ کی بے پناہ شفقت اور بزرگی کی وجہ سے اکثر طور پر بات کرتے ہوئے جا ب فرماتے تھے۔

قارئین سابقہ اور اق میں پڑھ چکے ہیں کہ آپ نے نہایت بے تکلفی کے ساتھ حضرت عباس بن عبدالمطلب رضی اللہ تعالیٰ عنہما کو اس بات پر رضا مند کر لیا تھا کہ پچا جان قحط اور غربت کی وجہ سے پچا ابوطالبؑ بہت پریشان ہیں اس لئے ان کے ایک بچے کو آپ اپنے گھر لے آئیں اور ایک بچے کو ہم اپنے پاس لے آتے ہیں تو انہوں نے بلا حیل و جھٹ آپ کے فرمان اقدس کو مانتے ہوئے جناب جعفر بن ابی طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہما کو اپنی سپرداری میں لے لیا تھا۔

اس قسم کے دیگر بھی متعدد شواہد ہم اپنے موقف میں پیش کر سکتے ہیں مگر ایسا کرنے سے موضوع کے قریب نہیں رہا جا سکتا اہل فہم اس ایک واقعہ سے ہی اندازہ لگا سکتے ہیں کہ جناب رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بعثت مبارکہ پر حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا فوراً ہی مطلع ہو جانا

بعید از قیاس نہیں اور نہ ہی حضرت ابو طالبؑ کے لئے چند روز کا اخفا خلافی عقل ہے۔

اس کے باوجود بھی اگر بات سمجھ میں نہ آئے تو پھر یوں سمجھ لیجئے کہ جناب حیدر کار علیہ السلام مکمل طور پر تاجدار انبیاء رسول کریم علیہ تحریر و التسلیم کے کنز دل میں تھے اور اپنے اسلام کے اظہار و اخفاء کے لئے بھی اتباع مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پابند تھے۔

اور پھر اس پر مسترد ادیہ کہ خُود امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بعثت مبارک بھی جناب ابو طالب کے علم میں اس وقت تک نہیں آئی تھی جس لمحے تک ان کی نگاہوں سے جناب حیدر کار کا اسلام پوشیدہ رہا جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یہ خواہش فرمائی کہ اسے علی حرم محترم کی زمین روزِ ازل سے ہی ہماری جیزوں کو بوسہ دینے کے لئے ترب رہی ہے اور اپنے سجدہ ہائے شوق سے اس کو عزّت و آسودگی عطا کریں تو جناب علی کرم اللہ گئے جب سورج پوری طرح طلوع ہو کر اپنی ضیاء پاش کر نیں حرم محترم پر پنجھاوار کر رہا تھا رات کی تاریکی میں یہ نماز ادا کی جاتی تو احتمال اخفا ہو سکتا تھا میکن ایسا نہیں ہوا یعنی چاشت کے وقت جب دوسرے متعدد لوگ بھی اس بار منظر کو دیکھ رہے تھے جناب رسول خدا اور آپ کی زوجہ مطہرہ کے خلاف جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے بھی فریضہ اظہار اسلام ادا کر دیا۔

## حضرت علی کیسے چھپ کر نماز پڑھتے تھے

اور جب تا جدار انبياء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے خیال فرمایا کہ کفار و مشرکین کمہ مسلمانوں کو عصر کی نماز کعبۃ اللہ میں نہیں پڑھنے دیتے تو آپ نے حکم فرمایا کہ سب لوگ فرد افراد ایک ایک دو دو ہو کر کمہ معظمہ کے گرد پھیلی ہوئی پھاڑیوں کی گھاٹیوں میں نماز ادا کریں تو جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے بھی شعاب مکہ میں چھپ چھپ کر نماز میں پڑھنا شروع کر دیں۔

اس سے پہلے کہ ہم یہ وضاحت کریں کہ جناب علی الرضا کی رحمہ کے وجوہہ الکریم کیسے چھپ کر نماز میں پڑھتے تھے یہ بتا دینا ضروری سمجھتے ہیں کہ نماز ادا کرتے تھے چنانچہ روایت میں آتا ہے کہ

کان رسول الله صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم یخرج

إِلَى الْكَعْبَةِ أَوَّلَ النَّهَارِ فَيُصْلِي صَلَاةَ الصَّحْنِ لَا

تَنْكِرُ هَا قَرْيَشُ وَ كَانَ صَلِي اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ

وَاصْحَابَهُ إِذَا جَاءَ وَقْتَ الْعَصْرِ تَفْرِقُوا فِي

الشعاب فرا دی ومشنی۔

﴿ سیرت حلیبیہ جلد اول ص ۲۳۰ ﴾

علی حضرت فاضل بریلوی اس روایت کو یوں بیان کرتے ہیں۔

فرضیت پیش گانے سے پہلے مسلمان چاشت اور عصر پڑھا کرتے۔

نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم وصحابہ کرام جب آخر روز کی نماز پڑھتے گھائیوں میں متفرق ہو کر تہاڑھتے۔

رواه ابن سعد عن عزیزة بنت تجراۃ رضی اللہ

تعالیٰ عنہ ذکرہ فی ترجمتھا من الا صابہ۔

(فتاویٰ رضویہ ج ۲۶ ص ۱۷۹)

عربی متن ہے!

اذا صلوا آخر النهار تفرقوا فی شعاب فصلوھا  
فرادی۔

(فتاویٰ رضویہ ج ۳۶ ص ۱۰۹)

اس روایت کے علاوہ اہل اسلام کا چھپ چھپ کر اور متفرق ہو کر  
نمازیں ادا کرنا دیگر متعدد روایات میں بھی موجود ہے جن میں سے صرف  
ایک روایت مزید پیش کرنے پر اکتفاء کیا جاتا ہے۔

اور وہ روایت اس طرح ہے کہ حضرت سعد بن ابی وقاص رضی اللہ

تعالیٰ عنہ نے ایک مرتبہ ارشاد فرمایا کہ میں وہ پہلا شخص ہوں جس نے اسلام  
میں کافر کا خون بھایا آپ کے اس قول کی شرح میں شارحین اور سیرت نگار  
حضرات پورا واقعہ اس طرح نقل کرتے ہیں کہ

صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین چھپ چھپ کر پیہاڑوں کی  
گھائیوں میں نماز ادا کیا کرتے تھے ایک دفعہ حضرت سعد بن ابی وقاص چند

مسلمانوں کے ساتھ نماز ادا کر رہے تھے کہ اچانک گُفار و مُشرکین کا ایک جھٹا  
اُدھر سے گزر ان لوگوں نے جب الٰہ اسلام کو حالت نماز میں دیکھا تو بُرا  
بھلا کہنے اور خرافات بننے لگے حتیٰ کہ معاملہ ہاتھاپائی تک پہنچ گیا اسی عالم میں  
جناب سعد بن ابی و قاص نے وہاں پڑا ہوا اونٹ کا جباز اٹھا کر اس زور سے  
ایک کافر کے سر پر مارا کہ اس کا سر پھٹ گیا اور وہ اسی وقت واصل جہنم ہو گیا  
یہ تھا پہلے کافر کا خون جو اسلام میں حضرت سعد بن ابی و قاص کے ہاتھوں بہایا  
گیا متن ہے۔

وَذَالِكَ أَنَّهُ كَانَتِ الصَّحَابَةُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ إِذَا  
صَلَوَ اذْهَبُوا فِي الشَّعَابِ وَاسْتَخْفُوا صَلَاتِهِمْ  
فَيَسِّنُمَا سَعْدُ فِي مِنْهُمْ فِي شَعْبٍ أَذْطَلَعَ نَفْرُ مِنْ  
الْمُشْرِكِينَ وَهُمْ يَصْلُوْنَ فَنَاكُرُوهُمْ وَعَابُوا  
عَلَيْهِمْ صَنْعِيهِمْ حَتَّىٰ تَقَاتِلُوْا فَلَظْرُ سَعْدٍ رَجُلٌ  
مِنْهُمْ يَلْحِيٌّ بَعْرَفَ شَجَهَةً فَكَانَ اُولُوْ دَمٍ اهْرِيقَ  
فِي الْإِسْلَامِ.

﴿سیرت ابن هشام ج ۱ ص ۱۶۹ سیرت حلبيه ج ۱ ص ۲۵۶﴾

﴿الوفاقاني حوال المصطفى ابن جوزي ص ۱۹۰﴾

ان روایات کا واضح مفہوم یہ ہے کہ اگرچہ متعدد صحابہ کرام رضوان  
اللہ علیہم اجمعین اظہار اسلام بھی کرچکے تھے لیکن نمازیں وہ چھپ کر ہی پڑھتے  
تھے اس لئے صرف حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے چھپ کر نماز پڑھنے

سے یہ مطلب اخذ کر لینا کہ انہوں نے اپنے باب کے ذر سے اپنے اسلام کو  
ظاہر نہیں کیا تھا مخفی خوش فہمی اور تحریر ہے جبکہ ثقہ روایت کے مطابق حضرت  
علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے حضور سرورِ کونین کے ساتھ اُس وقت نمازِ ادا کی  
تھی جب سوائے آپ کے اور سیدہ خدیجہ الکبریٰ رضی اللہ عنہما کے کوئی بھی  
تیرا شخص حضور پر ایمان نہیں لا یا تھا۔

اس وضاحت کے بعد اب ہم آپ کو یہ بتاتے ہیں کہ حضرت علی کرم  
اللہ وجہہ الکریم کے چھپ کر نماز پڑھنے میں کون سی افرادیت اور خصوصیت  
تھی جس کے لئے ہم نے یہ عنوان قائم کیا ہے۔

جیسا کہ ہم بتا سکتے ہیں سب صحابہ کرام کو سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم کا ارشاد تھا کہ سب لوگ علیحدہ علیحدہ ہو کر مختلف گھائیوں میں چھپ  
چھپا کر نماز میں ادا کیا کریں مگر حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے ساتھ آپ  
نے اکثر طور پر یہ خصوصیت برقرار رکھی کہ جب بھی نماز کا وقت ہوتا آپ علی  
الرضی کو ساتھ لیتے اور پھاڑ کی کی کسی گھائی کی طرف تشریف لے جاتے اور  
پھر دونوں عظیم المرتبت ہستیاں یوں نماز ادا فرماتیں کہ امام الانبیاء صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم فرائض امامت ادا فرماتے اور علی علیہ السلام مقتدی ہوتے چنانچہ  
امام الانبیاء کی کی زندگی کا کشیر حصہ اسی صورت میں ہی گزارا۔

معتبر ترین اور ثقہ کتب سیر کے مطالعہ سے صاف طور پر پتہ چل جاتا  
ہے کہ حضور سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور آپ کے ساتھیوں کے لئے

سچی زندگی میں ممکن ہی نہیں رہا تھا کہ وہ اطمینان اور سکون کے ساتھ خداوند قدوس کی عبادت کر سکتے صحابہ کرام خاص طور پر عصر کی نماز گھروں میں چھپ کر ادا کرتے یا پھاڑوں کی گھائیوں میں چھپ چھپا کر اس فریضہ کی ادائیگی فرماتے اور اس انتہائی حفاظت و اخفاء کے باوجود بھی اگر لفڑا و مشرکین کسی مسلمان کو حالت نماز میں میں دیکھ لیتے تو اس پر اینٹوں اور پتھروں کی بارش شروع کر دیتے اور اگر پتھر بر سانے کا موقع میسر نہ آتا تو غش کلامی کرنے اور گالیاں مکنے سے تو قطعاً احتراز نہ کرتے تھے۔

## چند مزید روایات

مناقب کی مشہور کتب خصائص نبی میں امام سانیٰ ریاض النصرہ میں محبت طبری صواعق محرقة میں ابن حجر کی ہستی بیانیع المودة میں سید سلیمان حنفی قدوزی اور اسد الغابہ میں علامہ ابن اثیر رحمۃ اللہ علیہم اجمعین اس ضمن میں مزید یہ روایات بیان کرتے ہیں۔

کرسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ سات سال کا پورا عرصہ فرشتے مجھ پر اور علی پر درود بھیجتے رہے اور سات سال کے اس عرصہ میں سوائے علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے میرے ساتھ دوسرے کسی شخص نے نہ ادا نہیں کی۔

حدثنا اسحق بن ابراهیم بن عبد الرحمن بن

الأسود عن محمد بن عبید الله بن عبد الرحمن

بن مسلم عن أبيه عن أبو أيوب الانصاري قال  
قال رسول الله صلى الله عليه وآلـه وسلم لقد  
صليت المائكة على وعلى سبع سنين و دالك  
انه لم يصل معى رجل غيره.

﴿يٰتَابِعُ الْمُودَّةِ ج ۱ ص ۴۲۲﴾ ﴿أَسْدُ الْغَابِهِ ج ۲ ص ۱۸﴾

﴿رِيَاضُ النُّضُرَهِ ج ۲ ص ۴۰۸﴾ ﴿نَخَافَرُ الْعَقْبَيِّ ج ۲ ص ۴۰۲﴾

علاوه اذیں حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم خود ارشاد فرماتے ہیں کہ  
ایسے شخص کوئیں جانتا جس نے اس اُمّت میں مجھ سے پہلے اللہ تعالیٰ کی  
عبادت کی ہو اور میں نے تمام لوگوں سے پانچ سال یا سات سال قبل اللہ  
تبارک و تعالیٰ کی عبادت کی ہے۔

عن قال لم احد من حذه الامه عبد الله قبلى لقد  
عید ته قبل ان يعبدہ احد منهم خمس سنين  
او سبع سنين.

﴿أَسْدُ الْغَابِهِ ج ۲ ص ۱۷﴾ ﴿خَصَائِصُ نِسَاءِ ص ۲﴾

﴿رِيَاضُ النُّضُرَهِ ج ۲ ص ۴۰۹﴾ ﴿نَخَافَرُ الْعَقْبَيِّ ج ۲ ص ۴۰۲﴾

﴿يٰتَابِعُ الْمُودَّةِ ج ۱ ص ۴۲۶﴾

حبة العرفی سے جناب سیدنا علی الکریم وجہہ الکریم کا ہی دوسرا ارشاد  
اس طرح مردی ہے کہ میں وہ پہلا شخص ہوں جس نے رسول اللہ صلى اللہ علیہ  
وآلـه وسلم کے ساتھ نماز ادا کی۔

عن حبة العرفی قال سمعت عليا يقول أنا اول

من صلی مع النبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم.

﴿اسد الغابه ج ۲ ص ۱۷﴾ ﴿خصائص نسائي ص ۲﴾

﴿ریاض النضره ج ۲ ص ۲۰۹﴾ ﴿نخائر العقبي ج ۲ ص ۲۰۲﴾

غیرہ روایت امام نسائی وغیرہ حضرت زید بن ارقم کی سند

سے اس طرح بیان کرتے ہیں۔

عن زید بن ارقم اول من صلی مع رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم علی رضی اللہ تعالیٰ

عنه.

﴿خصائص نسائي ص ۲﴾ ﴿ریاض النضره ج ۲ ص ۲۰۸﴾

﴿نخائر العقبي ج ۲ ص ۲۰۲﴾ ﴿ینابیع المودہ ص ۱۱﴾

اس ضمن میں مذکورہ بالامر یہ چند روایات پیش کرتے کہ بعد ہم اپنے قارئین سے انساں کریں گے کہ وہ خوبی پورے خلوص و دیانت اور نہایت غور و خوض کے ساتھ ٹھیک ٹھیک نتیجہ اخذ کرنے کی کوشش فرمائیں۔

ہم نے دانستہ طور پر اس مضمون کو ہر ممکن حد تک سیئنے کی کوشش کی ہے تا ہم ابھی بے شمار ایسی روایات ثقہ ترین کتابوں میں موجود ہیں جن سے امیر المؤمنین امام المسلمين سید الاولیاء والا صفیاء تاجدار میں اقی سیدنا و مرشدنا حیدر کراحلی کرم اللہ وجہہ الکریم کے امت محمدیہ میں اول اسلامین اور اول الحصلین ہونے پر استدال کیا جاسکتا ہے اور ان تمام تر روایات کو، ہر قلم انداز بھی نہیں کر سکتے بلکہ وہ سب کی سب دیگر عنوانات کے تحت پیش خدمت کی جائیں گی کیونکہ ان میں سے ہر روایت آپ کے اول المسلمين ہونے کے

ساتھ ساتھ آپ کے دیگر کئی قسم کے فضائل و مناقب پر بھی مشتمل ہے اس لئے انہی الفاظ پر یہ مضمون ختم کیا جاتا ہے۔

## وجدان کی بات

اس واضح ترین استدلال کے بعد کہ اسلام قبول کرنے والوں میں دوسرا نمبر سیدنا حیدر کرار علی المرتضی علیہ السلام کا ہے اور پہلا حضرت خدیجۃ الکبریٰ رضی اللہ عنہا کا اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ جناب شیر خدا رضی اللہ عنہ کا خدا اور رسول پر ایمان لانا اور قبول اسلام کرنا اعزازی طور پر ہے اور ظاہر طور پر ایسا کرنا اشد ضروری بھی تھا مگر باطنی طور پر تو آپ نے آزل ہی سے ایمان و اسلام کے سوا کسی چیز کو دیکھا ہی نہیں۔

جس طرح امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنی بعثت مبارکہ سے پہلے بھی تخت رسالت و نبوت پر ممکن تھے بلا تشپیہ اسی طرح امام الاولیاء حضرت شیر خدا رضی اللہ تعالیٰ عنہ بظاہر اسلام قبول کرنے سے پہلے ہی سلطنت ولایت کے تاجدار تھے۔

جس طرح حضور سرورِ کائنات اعلان نبوت فرمانے سے پہلے مومن

اور مسلمان تھے اسی طرح مولائے کائنات بھی بظاہر اسلام لانے سے پہلے بھی مومن اور مسلمان تھے۔

نہ تو حضور سالت آب کو کبھی کفر و شرک کی نجاست نے چھوا اور نہ ہی کفر و شرک کی نجاستیں جناب ولایت آب کے کبھی قریب آئیں۔

ہم گذشتہ اور اق میں متعدد ثقہ کتب احادیث و سیر کے حوالہ سے ایک روایت نقل کر کے ہیں کہ سب سے پہلے اللہ تعالیٰ پر ایمان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم لائے اور بھران کے فرمان کے مطابق حضرت خدیجہ الکبریٰ اور حضرت علی رحم اللہ وجہہ الکریم خدا تعالیٰ پر ایمان لائے۔

حالانکہ یہ سب کچھ ظاہر طور پر ہے ورنہ حضور تاجدارِ عالم یعنی علیہ الصلوٰۃ والسلام اپنی بعثت مبارکہ سے پہلے بھی بلکہ ازل ہی سے خدا تعالیٰ پر ایمان رکھتے تھے اور اس کے خلاف تو سوچنا بھی سراسر گراہی اور راہ ضلالت ہے۔

حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تو تمام انبیاء سے بھی پہلے ایمان لانے والے ہیں اور تمام انبیاء میں سے پہلے مسلمان ہیں کتب احادیث میں بے شمار ایسی روایات موجود ہیں جن میں سید الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں کہ انا اولُّ اُمَّةٍ اور پھر اُنْتَ برَّکُمْ کے جواب میں سب سے پہلے بلی فرمانے والے بھی تو آپ ہی ہیں۔

بلکہ یہاں تھوڑا سا غور فکر کیا جائے تو صاف طور پر واضح ہو جاتا ہے کہ ایمان اور اسلام تو خود حضور ہی کی ذات مبارکہ ہے ایمان اور اسلام تو

محبّتِ مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا نام ہے ایمان اور اسلام تو بے ہی حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی تقدیق کے لئے ہیں اور حق تو یہ ہے کہ حضور سرورِ کائنات علیہ الصلوٰۃ والسلام نہ صرف یہ کہ ایمان و اسلام میں بلکہ ایمان تو اسلام کی بھی جان ہیں اور حیدر کردار اسی جانِ ایمان اور روحِ اسلام کی آنکھ میں مبارک میں آنکھ کھولتے ہیں پھر کفر و شرک کا لکھا۔

حقیقتِ اسلام تو مولائے کائنات کے بڑگ دریشہ میں رُچی ہوئی تھی  
بلکہ آپ کی تو پورش ہی بانیِ اسلام کی آنکھ رافت میں ہو رہی تھی۔

علی کی عنادی مبارک ہی جانِ ایمان کا لحاب وہن مبارک تھا پھر  
علی کا دل ایمان سے کیسے خالی ہوتا علی کو تو استداء ہی سے امام الانبیاء نے مکمل  
ایمان اور کامل اسلام بنادیا تھا یہی وجہ تھی کہ جناب علی جنگِ احزاب میں این  
عبدِ وَهْدَ کے مقابلہ پر تشریف لے جاتے ہیں تو حضور سرورِ انبياء نے فرمایا کہ  
مکمل ایمان مکمل کفر سے مکرانے والا ہے علی گر حقیقتِ اسلام و ایمان سے  
نا آشنا ہوتے تو اس چھوٹی سی عمر میں اتنی بڑی دولت کو کس طرح سمیٹ سکتے  
تھے علی اظہارِ ایمان سے قبل بھی مکمل ترین مومن تھے۔

## حقائق سے گریز

اس مقام پر بعض حضرات یوں بیان کر دیتے ہیں کہ سب سے پہلے  
تو اسلام سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ہی قبول کیا ہے کیونکہ

حضرت علی تو پہلے ہی مسلمان تھے اسلام تو وہ قبول کرتا ہے جو بھی کافر و مشرک رہا ہو مگر علی نے تو کفر و شرک کو دیکھا ہی نہیں اس لئے ان کے اسلام قبول کرنے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا چنانچہ اگر اول المسلمين کسی کو کہا جاسکتا ہے تو وہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ، ہیں۔

بظاہر تو یہ استدلال پُر کشش معلوم ہوتا ہے لیکن حقیقت میں اس قسم کی باتیں کرنا پڑتی ہے اُتر جانے کے مترادف ہے بلاشک و ریب جناب حیدر کرار رضی اللہ عنہ نے کسی ایک مجھے میں بھی کفر و شرک نہیں کیا مگر اس کا مطلب ہرگز نہیں ہو سکتا کہ انہوں نے ظاہری طور پر اسلام قبول ہی نہیں کیا کیونکہ مندرجہ بالا تاثر دینے سے تو یہی بات سامنے آتی ہے کہ چونکہ آپ ازل ہی سے مسلمان تھے اس لئے وہ اسلام کیوں قبول کرتے اور اسلام تو وہ لاتا ہے جو پہلے مسلمان نہ ہو۔

اسی باتیں کرنا عشق و محبت کی وادیوں سے گزر کر گمراہی کے غاروں میں گز پڑنے کے مترادف ہے۔

بروز کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ازل ہی سے نبی ہیں اور اس وقت بھی نبی تھے جب جناب آدم علیہ السلام بینَ الْمَأْوَاتِ طین تھے مگر آپ اعلان نبوت اپنی چالیس برسیں کی عمر میں فرماتے ہیں تو کیا اس کا یہ مطلب لی جاسکتا ہے کہ چونکہ آپ تو ازل ہی سے نبی ہیں اس لئے انہوں نے چالیس برس کی عمر میں اعلان نبوت فرمایا ہی نہیں۔

بلا تشیبہ جناب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ اذل ہی سے مقام  
ولایت پر فائز ہونے اور گفر و شرک کی تمام آلو دیگوں مے منزہ و منزہ ہونے  
کے باوجود سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نبوت کا اظہار ہوتے ہی  
ظاہری طور پر بھی مشرف بالسلام ہوئے اور اذل المُسلمین و اول المصطفیٰ کے  
اعزاز خاص کے مصدق قرار پائے۔

مزید ذہنی ہیر پھیر سے حلق کو توڑ مرد کر پیش کرنا انصاف پسندی  
کے خلاف ہے حق تو بفسہ بے حد پر کشش ہوتا ہے اس کے حسن میں تاویلیوں  
کی پچی کاری سے کیا اضافہ ہو سکتا ہے صداقت ذہنی اختراعوں اکی محتاج نہیں  
صداقت ہی رہتی ہے خواہ اسے کتنی ہی سادگی سے بیان کر دیا جائے۔

صداقت کے اثرات اتنی ہی زیادہ قوت سے ذہنوں پر ثابت ہوتے  
چلے جاتے ہیں جتنا اسے تاویلات کی غنودیگوں سے پاک رکھ کر سامنے لایا  
جائے۔

مبالغہ آرائی کی ضرورت تو جب پیش آتی ہے جب تھالی میں کچھ نہ  
ہو اور جب ہر دو جانب لاحصر ولا تعداد فضائل ومناقب کے انبار لگے ہوں تو  
پھر ادھر ادھر کے شاخانے تیار کر کے صداقتوں کو زیر نقاب کرنے کی کیا  
ضرورت ہے۔

انہی الفاظ پر یہ مضمون ختم کرتے ہوئے اب ہم حیدر کرار رضی اللہ  
عنہ کے نمازی ہونے کے بارے میں ایک نیجت آمیز مضمون پیش خدمت

کرتے ہیں ہو سکتا ہے کچھ اٹھتے ہوئے ذہن اس سے خاطر خواہ فائدہ حاصل  
کر لیں۔

وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ

jabir.abbas@yahoo.com

# اہم ترین سوال

## آپ بھی سوچئے

نماذج ارباب نبیاء حضور رحمۃ العالمین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی معیت میں جناب خدیجہ الکبریٰ اور جناب علی الرضا رضی اللہ عنہما کا تمام لوگوں سے پہلے نماز میں ادا کرنا معمولی سی بات نہیں یہ اس قدر عظیم اعزاز ہے جس کا ذکر رسول امین علیہ السلام اپنی عالی مرتبت صاحبزادی سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا سے فخر یہ طور پر کرتے ہیں خود حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم اپنے اس اعزازِ خاص پر نماز فرماتے ہیں، نماز معمولی چیز ہوتی تو جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم اس کو اپنے لئے ہرگز باعث فخر و مبارکات نہ سمجھتے یہ درست ہے کہ امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی معیت میں ادا کی جانے والی نمازوں خصوصی امتیاز اور مخصوص نوعیت کی حامل ہیں یہی وجہ ہے کہ دوسرے مسلمانوں سے زیادہ نمازوں میں حضور کے ساتھ ادا کرنا جناب حیدر کرار کی جزوی فضیلت قرار پاتا ہے۔

مگر علی علیہ السلام تو ہر زمانہ میں نماز کے شیدائی رہے ہیں ہمارا چیخنے ہے کہ اگر کوئی شخص یہ ثابت کروے کہ پوری زندگی میں جناب حیدر کرار نے ایک بھی نماز ترک کی ہے تو ہم اسے مبلغ یک صد روپیہ نقد انعام دینے کے لئے

تیار ہیں۔

یہ علی کے خون اور فاطمہ کے دودھ ہی کا تو اثر تھا کہ شمر لعین کے پاؤں تسلی دبی ہوئی گردن کو موز کر بھی زخموں سے چور چور حسین علیہ السلام نے آخری سجدہ ادا کر لیا۔

اور پھر حقیقی سجدہ ادا کرنے والے اسی سر اقدس کو سرفرازی عطا ہوئی

بھی تو کہ کے بھی کر مل میں سر اس کا رہا اونچا  
کہ تھی شبیر میں غیرت علی کی آن زہرا کی

## نمazı اور غازی

اسلامی تعلیمات کی روح دوہی تو چیزیں ہیں اور وہ ہیں نماز اور جہاد مسلمان کی تو پہچان ہی یہی ہے کہ وہ نمازی بھی ہو اور غازی بھی یہی دونوں چیزیں حقیقت میں اسلام کی روح بھی ہیں اور جان بھی پورے فلسفہ اسلام کا نجوم اپنی دونوں چیزوں کو قرار دیتے ہوئے ترجمان اہل سنت علامہ اقبال فرماتے ہیں۔

اسلام کے دامن میں بس اس کے سوا کیا ہے  
اک ضرب یہ اللہی اک سجدہ شبیری

بیئے میں باپ کے اسرار نمایاں ہوتے۔ ہی جناب شیریٰ علیہ السلام کو ذوقِ سجدہ کے ساتھ ضربِ یدِ اللہی بھی حاصل تھی۔ یہی وجہ ہے کہ آپ کی دروناک شہادت کا یہ عظیم پہلو بھی آفتابِ نصف النہار کی طرح درختان اور تابندہ ہے کہ آپ نے ظاہری اسباب کی انتہائی قلت کے باوجود ظلم و جبر کی شدید ترین قتوں سے نکلا کر رجاه و جلال حیزیری اور زورِ یدِ اللہی کے وہ جو ہر دکھانے کے آپ کے ساتھ کر بلکہ کا وہ قطعہ زمین بھی سرخو ہو گیا جہاں آپ کی شہادت ہوئی۔

کر بلا تو کر بلا خونِ حسین نے تو دم توڑتے ہوئے اسلام کو دوبارہ زندگی دے دی اور لالا اللہ کی لرزتی ہوئی بنیادوں کو از سر فواستوار کر کے ہمیشہ ہمیشہ کے لئے مضبوط اور مُسْتَحکم کر دیا۔

اور دوسری طرف جناب علی علیہ السلام کو ضربِ یدِ اللہی کے ساتھ ساتھ لذت سمجھو دے بھی مکمل طور پر آشنا تھی۔

حیدر کرلا کے ذوقِ سجدہ ریزی کی عظمت کا اندازہ کون کر سکتا ہے جس نے اپنی شہادت کے لئے بھی سجدہ کاہی کا انتخاب فرمایا۔

## کیا مساجد قتل گاہیں ہیں؟

بعض لوگ مساجد کو قتل گڑھ اور قتل گاہ کے نام سے موسم کرتے ہیں حالانکہ اس قسم کے تصوراتِ ذوقِ علیؑ کی تو ہیں کے مترادف ہیں کعبۃ اللہ میں

بیہا ہو کر مسجد میں شہید ہونا ہی تو مولا ے کائنات سیدنا حیدر کرتار رضی اللہ عنہ کا خصوصی اعزاز و امتیاز اور ذوقِ بحمدہ ریزی کی تکمیل ہے پھر مساجد کو قتل کا ہیں کیسے قرار دیا جاسکتا ہے مومن کا سامانِ تسلیم تو ہے ہی مساجد میں پھر مسجدوں سے منہ کیوں پھیرا جاتا ہے مومن کی توانشانی ہی یہ ہے کہ اسے مسجد میں سکون و راحت فصیب ہو جسے مسجد میں تسلیم نہ حاصل ہو وہ تو منافق ہوتا ہے۔

المومن في المسجد كالسمك في الماء

والمنافق في المسجد كالطير في القفس.

مسجد تو مومنوں کے لئے مقامِ فرحت و انبساط ہے جبکہ تو امام اسلامین امیر المؤمنین اور تمام مومنوں کے مولا جناب علی علیہ السلام نے مسجد میں شہادت کو پسند فرمایا۔

کیا مساجد سے نفرت کر کے آپ نادانستہ طور پر علی علیہ السلام کی شہادت گاہ سے نفرت کرنے کے جرم کے مرتب تونیں ہو رہے سوچئے اور خوب غور کیجئے اور اگر عقل ساتھ دینے سے انکاری ہے تو آئیے ایک مثال سامنے لے آئیے۔

شاید کہ اُتر جائے ترے دل میں میری بات

امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حضور میں جب جبریل علیہ السلام نے کربلا کی مٹی پیش کی تو آپ نے فرمایا اس سے رنج و مصیبت اور

کرب و بلا کی نوآتی ہے جناب حیدر کار بگ صفين کے دوران دشت نینوا

میں تشریف لائے تو آپ نے بھی فرمایا کہ یہ مقام کرب و بلا ہے۔

دیکھنا یہ ہے کہ جو جگہ نصوص صریح کے مطابق آلام و مصائب کی جگہ اور مقام کرب و بلا ہے اب اسے مصیبت کہہ اور بلاوں کا گھر کہا جاسکتا ہے یا نہیں۔

یہ درست ہے کہ وہاں حاضری دیتے وقت غم حسین کی یاد تازہ ہو

جاتی ہے اور اشکوں کے سلاپ کی روائی بڑھ جاتی ہے مگر وہاں پر سجدہ شبیری

کی عظمت کا احساس بھی تو شدت اختیار کر جاتا ہے بلکہ حقیقت تو یہ ہے کہ مقام کرب و بلا اب جنت کے قطعے کی صورت اختیار کر گیا ہے اور کربلا تو کر بلا معلقی بن چکی ہے۔

یہ خون حسین علیہ السلام کا ہی کرشمہ تو ہے کہ،

جنگل کو مصطفیٰ کا مدیثہ بنایا دیا

## شهادت گاہ حسین اور شہادت گاہ علی

شهادت حسین کی برکت سے دکھوں بلاوں اور آلام و مصائب کی

جگہ رہک جنت الفروض بن چکی ہے اور اب اسے کوئی بھی کرب و بلا کی

زمیں کہنے کا مجاز نہیں۔

اور جنت تو اسے ہی کہا جا سکتا ہے جہاں سکون ہی سکون ہو تسلیم  
 ہی تسلیم ہو قرار ہی قرار ہواب جبکہ خون حسین کی رنگینیوں نے ایک مصیبت  
 کدھ کو جنت زار بنا کر عشقان کی زیارت گاہ بنادیا ہے تو مسجدوں کو جو پہلے ہی  
 سکون و راحت کی جگہ ہیں حیدر کرار کے خون نے کیوں قابل نفرت بنا دیا ہے  
 شہادت گاہ حسین کی شبیہ بنا کر تو اس کا احترام کیا جاتا ہے مگر شہادت  
 گاہ علی کی شبیہ کو تھارت کی نظر سے دیکھا جاتا ہے آخر کیوں؟

مسجدوں سے نفرت و رحقیقت علی علیہ السلام کے ذوقِ سجده ریزی  
 سے نآشنائی کا نتیجہ ہے اگر شہادت گاہ حسین کا احترام ضروری ہے تو شہادت  
 گاہ علی کا احترام بھی اشد ضروری ہے۔

علی سے آشنائی حاصل کرنا ہے تو علی کے ذوق کا احترام کرو علی کے  
 اُسوہ حسنہ پر چلنے کی کوشش کرو یہ تو نر اسر نفس کی چالاگی اور شیطان کی چال  
 ہے کہ یہ خیال پیدا کر دیا گیا کہ مسجدوں میں نہ جاؤ یہ قل کا ہیں ہیں شیطان  
 مساجد سے نفرت کرتا ہے اس لئے سمجھاتا ہے کہ تمہیں علی کے نقش قدم پر  
 چلنے سے روک دے کیونکہ جب سجده گاہ ہی سے نفرت ہو گی تو پھر سجده ریز  
 ہونے کا تو سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔

مولانا علی کو اپنا آقا و مولا سمجھتے ہو تو علی کی طرح نماز سے عشق پیدا کرو  
 مسجدوں سے محبت کرو مسجدوں کو تھارت سے قل گاہ کا نام دینا تو میں حیدر  
 کرار ہے مسجد میں شہید ہونا حیدر کرار کا اعزاز اعظم ہے اس اعزاز کا انکار نہ

کرو مسجد کی تحقیر شہادت گاہ حیدر کی تحقیر اور علی کی سعادت کا انکار کر دینے کے  
متراوِف ہے حالانکہ نادانستہ طور پر یہ بھی کہہ دیتے ہو کہ،  
کے رامیسر نہ ہد ایں سعادت

مسجد شہادت بکعبہ ولادت

اگر مسجد میں شہید ہونا مرتضی مشکل کشا شیر خدارضی اللہ تعالیٰ عنہ  
کے لئے وجہ سعادت ہے تو مساجد کو بنظر تنفس و تھارت دیکھنے کا کیا جواز ہے۔

## نماز علی کیلئے سورج کی واپسی

علی کا ذوق نمازوں دیکھنے کے آپ کی نمازوں کو قوت پر ادا کروانے کو  
خاطر دوبارہ سورج کو واپس لوٹا پڑاتا کہ پوری کی پوری زندگی میں علی کی ایک  
نماز بھی قضائے ہو جائے۔

چنانچہ روایات میں آتا ہے کہ ایک دفعہ حضور نبی کریم علیہ الصلوٰۃ  
والسلام نے علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی نماز کے لئے سورج کو لوٹایا اور ایک  
دفعہ خود مولائے کائنات نے نمازِ عصر کو قضا ہوتے دیکھ کر بارگاہ خداوندی  
میں عرض کر کے سورج کو واپس لوٹایا۔

پہلی روایت حسن اسناد کے ساتھ جناب اسمااء بنت عبیس رضی اللہ  
تعالیٰ عنہا اس طرح ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ظہر کی نماز ادا  
فرمائی اور پھر علی کو کسی کام کے لئے بھیج دیا اور واپس آئے تو رسول اللہ صلی اللہ

علیہ وآلہ وسلم نماز عصر ادا فرما چکے تھے اور پھر آپ علی کی گود میں سر اقدس رکھ کر آرام سے سو گئے حتیٰ کہ سورج غروب ہو گیا پھر آپ بیدار ہوئے تو آپ نے برکاۃ ایزدی میں عرض کیا کہ الٰہی تیرا یہ بندہ علی تیرے نبی کی خدمت پر مأمور تھا تو اس کے لئے سورج کو واپس لوٹا دے جناب اسماء فرماتی ہیں پھر سورج طلوع ہو گیا اور پھر اڑوں اور زمین پر اس کی روشنی پھیل گئی اور جب حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے وضوفرمایا کرنماز ادا فرمائی تو سورج دوبارہ غروب ہو گیا اور یہ مقامِ صہبا کا واقعہ ہے۔

بَا سَادَ حُسْنَ عن أَسْمَاءَ بْنَتِ عَمِيسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا وَلَفْظُهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ

عَنْهَا وَلَفْظُهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ

وَسَلَّمَ صَلَّى الظَّهَرَ بِالصَّهْبَاتِمَ ارْسَلَ عَلَيْهِ فِي

حاجتِهِ فَرَجَعَ وَقَدْ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ

الْعَصْرَ فَوْضَعَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ رَاسَهُ

فِي حَجْرٍ عَلَى وَنَامَ فَلَمْ يَحْرِرْ كَهْ حَتَّىٰ غَابَتِ

الشَّمْسُ فَقَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ اللَّهُمَّ أَنَّ

عَبْدَكَ عَلَيْا احْتَبِسْ بِنَفْسِهِ عَلَىٰ نِسْكٍ

فَرَدَ الشَّمْسُ قَالَتْ أَسْمَاءٌ فَطَلَعَتْ عَلَيْهِ الشَّمْسُ

حَتَّىٰ دَفَعَتْ عَلَىِ الْعَجَالِ وَعَلَىِ الْأَرْضِ وَقَامَ عَلَىِ

فَتَوْصَا وَصَلَّى الْعَصْرَ ثُمَّ وَذَالِكَ بِالصَّهْبَا.

اسی مشتمون کی دوسری روایت میں اس طرح ہے کہ جناب اسماء رضی

الله تعالى عنہ نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم علی کی گود میں سر رکھ کر لیئے ہوئے تھے اور آپ پر وحی نازل ہو رہی تھی حتیٰ کہ سورج غروب ہو گیا اور حضرت علی کرم اللہ وجہ الکریم نماز عصر ادانہ کر سکے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بارگاہ ایزدی میں عرض کیا الہی علی تیری اور تیرے رسول کی اطاعت میں تھا اس پر سورج کو لوٹا دے جتاب اسماء فرماتی ہیں کہ میں نے دیکھا کہ سورج غروب ہو چکا ہے اور پھر میں نے دیکھا کہ طلوع ہوا غروب ہونے کے بعد حتیٰ کہ پہاڑ اور زمین روشن ہو گئے اور یہ واقعہ مقامِ صہبا کا ہے جو کہ خیبر کے علاقہ میں ہے۔

عن اسماء بنت عمیس رضى الله تعالى عنها ان  
النبي صلى الله عليه وآلہ وسلم كان يوحى اليه ورا  
سه في حجر على رضى الله تعالى عنه فلم يصل  
العصر حتى غربت الشمس فقال رسول الله صلى  
الله عليه وآلہ وسلم انه كان في اطاعتكم و طاعة  
رسولك فاردو عليه الشمس قالت اسماء فرأيت  
ها غربت ثم طلعت بعد ما غربت و دقعت الجبال  
والارض وذالك في الصها فى خير.

﴿كتزان العمال﴾ ج ۲ ص ۴۲۲ ﴿خصائص كبرى﴾ ج ۲ ص ۴۸ ﴿شوأد النبوة﴾ من ۴۹۰

﴿موضوعات كبيرة﴾ ج ۱ ص ۸۹ ﴿تفسير خازن﴾ ج ۲ ص ۴۳۰

﴿تفسير معالم التنزيل﴾ ج ۲ ص ۴۲۰ ﴿شرح مسلم نوری﴾ ج ۲ ص ۸۵

﴿حجة الله على العالمين﴾ ج ۲ ص ۴۳۹

## نماز علی کیئے

### سورج کی دوبارہ واپسی

### دُوسری بار سورج کا لوٹنا

حضرت علی کرم اللہ وچہہ الکریم بامل کی طرف جا رہے تھے کہ مجھے رفقاء کے فرات کے پار جا کر نماز کا ارادہ فرمایا آپ کے ساتھیوں نے دریائے فرات سے سواریاں گزارنی شروع کر دیں یہاں تک کہ آفتاب غروب ہو گیا اور ان کی نماز قضاۓ ہو گئی آپ کے ساتھی چہ میکوئیاں کرنے لگے تو آپ نے اللہ تعالیٰ سے سورج لوٹانے کی التجاء کی تاکہ آپ اور آپ کے ساتھی وقت پر نماز ادا کر لیں اللہ تبارک و تعالیٰ نے آپ کی دعا کو شرفی قبولیت بخشنا اور آفتاب واپس لوٹ آیا اور عصر کا وقت ہو گیا جب آپ نے

نماز پڑھ کر سلام پھیرا تو سورج غروب ہو گیا اور اس میں سے ہولناک آوازیں آئے لیکن جس سے لوگوں پر خوف وہ راس چھا گیا اور وہ تسبیح و تحلیل میں مصروف ہو گئے۔

(شوائد النبوة ص ۴۹۶)

آج کل وہابیہ وغیرہ میں سے بعض لوگ بالعموم اور مودودی اور اس کے تبعین بالخصوص رہنمی کے مஜہد و کرامت کا نہایت سختی سے انکار کرتے ہیں اسی کا جواب ہم آئندہ اور اس میں کسی مقام پر دوبارہ اس واقعہ کو بیان کر کے دیں گے یہاں تو صرف یہ کہنا ہے کہ مولاۓ کائنات حیدر کردار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو نماز سے کس قدر شغف تھا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ان کی نماز کو کس قدر قیمتِ متعال سمجھتے تھے کہ ان کی نماز کے لئے سورج کو واپس لوٹانا پڑا اور پھر خود مولاۓ کائنات نے بھی اپنی اور اپنے ساتھیوں کی نمازوں کو قضاۓ سے بچانے کے لئے بارگاہِ ایزدی میں عرض کر کے سورج کو واپس لوٹایا کاشِ مسلمان اور خاص طور پر محبتِ علی کے دعویدار مساجد اور نماز سے انحراف نہ کرتے ۔

## اظہار اسلام اب ہوتا ہے

جیسا کہ ہم سابقہ مشnoon میں بالوضاحت بتا چکے ہیں کہ صرف یہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم ہی چھپ چھپ کر نماز میں پڑھتے تھے بلکہ خود حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور دیگر تمام صحابہ کبار بھی کفار و مشرکین سے چھپ چھپ کر ہی یہ فریضہ سراجام دیتے تھے۔

البتہ اس میں یہ امتیاز ضرور تھا کہ چھپ کر نماز پڑھنے کے دوران رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی معیت صرف اور صرف حضرت علی علیہ السلام کو ہی حاصل تھی جبکہ دوسرے تمام عالیٰ قدر حضرات اپنی اپنی ٹولیوں کی صورت میں مختلف پہاڑوں کی گھائیوں میں چھپ کر اس ارشاد خداوندی کی تمیل فرماتے تھے۔

حقیقت یہ ہے کہ یہ اخفاء پوشیدگی عین نشانہ خداوندی کے مطابق تھی اور ابھی تک اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے ایسا کوئی فرمان صادر نہیں

ہوا تھا جس کے پیش نظر مسلمان اپنے اسلام کا ظہار علی الاعلان کرتے۔  
 یہی وجہ ہے کہ اس زمانہ میں اسلام قبول کرنے والے پوشیدہ طور پر  
 ہی اس نعمتِ غیر مترقبہ سے اپنے دامان قلب و نظر کو آسودہ کرتے تھے اور  
 پوشیدہ طور پر ہی دوسرے ہم نو لوگوں کو اسلام کی طرف راغب کرتے تھے۔  
 بلکہ اس سے بڑھ کر یہ کہ حضور سرورِ کائنات رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
 وآلہ وسلم بھی فریضہ رسالت و نبوت کو انتہائی رازداری کے ساتھ ادا فرماتے  
 تھے۔

اور یہ اس لئے تھا کہ تعالیٰ اللہ عبارک و تعالیٰ نے اعلانیہ طور پر  
 دعوتِ الْحَقِّ وَيَنِّكَ کے لئے حکم ہی نہیں فرمایا تھا۔

## فرمان اعلان

اخفای اعلان کے اس دور کو جب تین برس گذر گئے۔  
 عن ابن اسحاق ان مدة باخفى صلی اللہ علیہ  
 وآلہ وسلم امره ای المدة التي صار يدعوا الناس  
 فيها خفية بعد نزول ﴿بِاِبْهَا الْمَدْثُر﴾ ثلاث  
 بستین۔

- ﴿سیرت ابن هشام ج ۱ ص ۱۶۸﴾ ﴿سیرت حلبيہ ج ۱ ص ۲۵۶﴾
- ﴿تاریخ کامل ج ۲ ص ۴۳۲﴾ ﴿تفسیر در متثور ج ۲ ص ۴۹۱﴾
- ﴿تفسیر ابن کثیر ج ۲ ص ۱۹۲﴾ ﴿معارج النبوة ج ۲ ص ۲۲﴾
- ﴿تفسیر خازن ج ۲ ص ۱۰۵﴾ ﴿تفسیر معلم التنزيل ج ۲ ص ۱۰۵﴾
- ﴿الوفاء ابن جوزی ص ۱۹۰﴾ ﴿روض الانفس ج ۱ ص ۱۶۸﴾

تو اللہ تبارک و تعالیٰ نے بذریعہ وحی اپنے پیارے محبوب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو کفار و مشرکین سے اعراض فرمانے کے ساتھ ساتھ اعلانیہ طور پر دعوتِ اسلام دینے کا حکم فرمادیا اور یہ بھی فرمادیا۔ کہ اپنے اقرباء کو بھی انذار فرمائیں چنانچہ اس ضمن میں یہ آیات بینات نازل ہوئیں۔

فَاصْدُعْ بِمَا تُؤْمِنُ وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ .

(القرآن ۱۵-۹۳)

وَإِنَّ رَبَّكَ لَغَنِيمٌ

(ashra آیت ۲۱۲)

یعنی محبوب آپ اپنے کنبہ والوں کو ڈرا میں۔

حضور امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے خدا تعالیٰ کی طرف سے یہ حکم صادر ہوتے ہی اس کی تعمیل شروع کر دی اور مختلف طریقوں سے لوگوں کو اللہ تعالیٰ کی تو حید اور اپنی رسالت پر ایمان لانے کی دعوت دی اور ساتھ یہ یہ فرمایا کہ تم جن بُجُوں کی پوجا کرتے ہو یہ لائق عبادت نہیں بلکہ تم نے خود ہی ان کو بنایا کہ ”اللہ“ کا درجہ دے رکھا ہے اللہ تبارک و تعالیٰ ہی لائق عبادت ہے وہ ایک ہے اور اس کا کوئی شریک نہیں وہی حق ہے اور تمہارے یہ معبود جنہیں تم پوچھتے ہو قطعی طور پر باطل ہیں اور میں اللہ کا رسول ہوں میری پیروی کروتا کہ تم فلاح پاؤ۔

رسول کریم علیہ الٰتِ خیریۃ والصلیم نے اپنے مندرجہ بالاموڑق کی  
وضاحت پہلے بیت اللہ شریف میں جمع شدہ لوگوں میں فرمائی مگر کسی شخص نے  
بھی آپ کی صداقت آفرین گفتگو سے کوئی استفادہ نہ کیا۔

بعد ازاں آپ بیت الحرام کے زدیک ہی کوہ صفا کے اوپر تشریف  
لے گے اور لوگوں کو جمع کرنے کی غرض سے تمام اہل مکہ کو بالعموم اور اپنے  
قبیلہ والوں یعنی بنو عبدالمطلب وغیرہ کو بالخصوص بلند آواز سے نام لے لے کر

پکارا

جب لوگ جمع کی صورت میں جمع ہو گئے تو آپ نے ارشاد فرمایا کہ  
اے لوگو ! اگر میں تمہیں یہ خبر دوں کہ ایک لشکر اس پہاڑ کے نیچے موجود  
ہے تو کیا تم لوگ میری تصدیق کرو گے۔  
لوگوں نے کہا ہاں کیونکہ آپ پر نہ تو کبھی محبوث کی تہمت آئی ہے  
اور نہ ہی، ہم کو آپ کے کذب کا کبھی تجربہ ہوا ہے۔

عوام الناس کا یہ جواب سن کر آپ نے فرمایا کہ !  
اگر یہ بات ہے تو سنو میں تمہیں ایک عذاب شدید سے ڈرانے والا  
ہوں اے بنو عبدالمطلب اے بنی عبدالمتناف اے بنو زہراہ یہاں تک کہ آپ  
نے قبیلہ قریش کی شاخوں کو گن ڈالا اور فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے حکم فرمایا  
ہے کہ میں اپنے سب سے قریبی رشتہ داروں کو ڈراؤں اور یہ آیت تلاوت  
فرمائی۔

فَلْ يَأْتِهَا النَّاسُ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الَّذِي  
لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ يُحْكِي  
وَيُمِيتُ إِلَى آخِرِ الْآيَةِ.

آپ کافرمان سب لوگ خاموشی سے سن رہے تھے کہ ابوالہب نے اس قسم کی خرافات بکنا شروع کر دیں کہ تمہاری سارا دن بربادی ہو (معاذ اللہ) اس لئے ہم کو جمع کیا تھا۔

تبالک سائر الیوم الہذا جمعتنا (معاذ اللہ)

- ﴿ ملقات ابن سعد ج ۱ ص ۱۹﴾ ﴿ معراج النبوة ج ۲ ص ۲۰﴾
- ﴿ سیرت حلیہ ج ۱ ص ۳۰﴾ ﴿ سیرت ابن ہشام ج ۱ ص ۱۶۷﴾
- ﴿ روض الانف مع سیرت ابن ہشام ج ۱ ص ۱۶۴﴾

علاوہ ازیں بھی تفاسیر و احادیث اور سیرت کی تمام کتابوں میں یہ واقع مرقوم ہے۔

ابوالہب العین کی اس بے با کی اور بدکلامی کا بدل غیرتِ الہی نے فوراً ہی لے لیا اور قیامت تک کے لئے اس کی بربادی کے لئے قرآن مجید میں پُوری سورۃ نازل فرمادی کہ جب تک دُنیا میں قرآن مجید کی تلاوت کرنے والے موجودہ ہیں ابوالہب کی بربادی کا ذکر ہوتا رہے اور اہل ایمان کہتے رہیں تبت یہا ابی لہب یعنی ابوالہب کے دونوں ہاتھوں جائیں۔

بہر حال حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اللہ تعالیٰ کے

حکم کی تعیل کرتے ہوئے بھت مبارک کے ٹھیک تین سال بعد حکم کھلا اعلان  
نبوت فرما کر لوگوں کو اسلام کی طرف متوجہ کرنے کی کوشش فرمائی۔

اور اس کوشش کا اسی وقت جو شر حاصل ہوا وہ انتہائی مايوں کن تھا  
کیونکہ ابوالہب کی بکواس سن لینے کے بعد وہاں کوئی شخص بھی نہ رکھتا اور نہ تھی  
کسی نے دعوت اسلام کو قبول کیا اس صورت حالات سے حضور سرور انبياء  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نہایت غمزدہ اور محزون و ملوں خاطر ہو کر گھر تشریف  
لے آئے۔

## علی انتظامِ دعوت کرو

آپ اہل مکہ کے رؤیے پر اظہار غم کرتے ہوئے گھر تشریف لائے تو  
جناب علی کرم اللہ و جہہ الکریم نے مل کر تمام صورت حالات سے آگاہ کرتے  
ہوئے فرمایا کہ !

یا علی ! حالاتِ انتہائی مخدوش اور ناسازگار ہیں اور خدا وجدِ عدوں  
کا حکم آگیا ہے کہ دعوت اسلام کا سلسلہ علی الاعلان شروع کر دیا جائے۔  
حالانکہ کفار و مشرکین مکہ اخفاۓ اسلام کی صورت میں بھی کوئی نہ  
کوئی مصیبت کھڑی کرتے ہی رہے ہیں اور اب جبکہ نہ صرف یہ کہ اظہار  
اسلام ہی کیا جا رہا ہے بلکہ دوسروں کو بھی حکم کھلا دعوت اسلام دینا ہے تو یہ  
لوگ ہمیں مزید دشواریوں میں پیٹھا کرنے کے ساتھ ساتھ ہر قسم کی اذیت

وہ بنے سے بھی گریز نہیں کریں گے۔

آپ کی گفتگو کا سلسلہ ابھی یہاں تک ہی پہنچا تھا اور جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے بھی ابھی اس کا کوئی جواب نہیں دیا تھا کہ جبریل علیہ السلام نے بارگاہ رسالتِ نبی مصطفیٰ اللہ علیہ وآلہ وسلم میں حاضر ہو کر اللہ تعالیٰ جل جلالہ الکریم کا یہ فرمان گوش گزار کر دیا کہ،  
محبوب آپ کو جو حکم دیا گیا ہے اُس کی تعییل کریں اس کا خلاف آپ کے لئے آپ کے رب کی ناراضگی کا سبب ہو گا۔

﴿تفسیر ذریعۃ منتشر ۵ ص ۲۲۰﴾ (تفسیر خازن ج ۲ ص ۱۰۵)

﴿تفسیر معالم التنزیل ج ۵ ص ۴۲﴾ (تفسیر ابن کثیر ج ۳ ص ۱۹۰)

﴿تاریخ کامل ابن اثیر ج ۲ ص ۲۱﴾ (معارج النبوة ج ۲ ص ۲۱)

﴿سیرت حلیبیہ ج ۲ ص ۲۲۲﴾

﴿جمع بنی عبد المطلب فی دارابی طالب وهم ایبعون﴾ سیرت حلیبیہ ج ۱ ص ۴۶۱

حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس فرمان خداوندی کے بعد مجھے فرمایا کہ علی میرے لئے دعوت کا انتظام کرو اور ایک صاع (سوا دو سیر) ہائاج اور قدرے گوشت پکاؤ اور ایک پیالہ دودھ بھی لاو۔

ایک روایت کے مطابق سوا دو سیر آٹا ایک پیالہ دودھ اور ایک بکری ذبح کرنے کے متعلق بھی آیا ہے بہر حال فرمان مصطفیٰ علیہ الصلوٰۃ کے مطابق حضرت ابوطالبؓ کے گھر میں اس دعوت کا استادؓ بھی آکیا اور جب حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے کھانا وغیرہ تیار کر لیا تو سورہ سالت مآب صلی اللہ

علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اب تم تمام بنو عبدالمطلب کو بپالا۔

جناب حیدر کرار فرماتے ہیں کہ حکم مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں

فرزندان عبدالمطلب کے تمام گھروں میں گیا اور اپنے تمام پچاؤں اور بچاؤں کو جناب ابوطالبؑ کے گھر میں آنے کی دعوت دے کر واپس آ گیا۔

حضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ اہل خاندان جن کی تعداد چالیس افراد پر مشتمل تھی اور ان میں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے چچا ابوطالبؑ حمزہ عباس اور ابوالعبّاس اور ان کے بیٹے وغیرہ تھے جمع ہو گئے تو آپ

نے مجھے کھانا لانے کا حکم دیا میں نے فوراً تعییل ارشاد کر دی تو آپ نے اس

کھانے میں سے گوشت کا نکرا اٹھایا اور اس سے قدرے بچھنے کے بعد دو بارہ مرتن میں رکھ دیا اور تمام حاضرین کو فرمایا کہ اللہ کا نام لے کر کھاؤ۔

چنانچہ وہ کھانا تمام لوگوں نے خوب شکم سیر ہو کر کھایا اور اس دودھ کے ایک پیالہ سے بھی سب لوگوں نے حسپ ضرورت دو دو چھپا،

جناب علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ مجھے اُس ذات کی قسم جس کے قبضے میں میری جان ہے کہ وہ کھانا جسے چالیس افراد نے جی بھر کے کھایا

صرف میں اکیلا کھا سکتا تھا یہ کہ اُسے کوئی بھی اکیلا آدمی کھا سکتا تھا۔

بہر حال جب سب لوگ کھانا کھا چکے تو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

نے تکلم فرمانے کے لئے لب کشائی فرمائی ہی تھی کہ ابوالعبّاس نے فوراً آپ کی بات چھین لی اور جناب علی علیہ السلام کو خا طب کر کے کہا کہ برخوردار ہو سکتا

ہے کہ تم میں سے کسی پر تمہارے ساتھی نے جادو کر دیا ہو۔

پھر ابوالہب نے ہی سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو منا طب کر کے کہا کہ ہم میں یہ بہت نہیں کہ تمہاری وجہ سے تمام قبائل عرب کو اپنا دشمن بنانے کے لئے کیسی اور یہ بھی کہا کہ قبائل عرب سے جنگیں لڑنے سے ہم بہتر بمحظت ہیں کہ تمہیں کسی سکرے میں بند کر دیں۔

ابوالہب لعین بخشن مباورت جست و گفت برخوردار

مبدأ از شما کے کھدا را ﷺ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پھر

کر دہ است رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم را گفت

قوم تو یعنی قریش را طاقت مقاومت جسیع قبائل نیست

وسر ہجام ایں مہماں برائی قیام میکیر دکھ در مجے جس کنیم

کہ ہر گز روئے عیش نہ بینی وایں بر ما آسان تراست

کہ ہمہ قبائل عرب بجا صمدہ و مقابلہ مابر حیزند،

﴿معارج العبودت رکن سوم ص ۲۱﴾

اور اس کے ساتھ ہی تمام لوگ اٹھ کھڑے ہوئے اور اپنے گھروں

کو روائی ہو گئے۔

حضرت سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دل پر اگرچہ ان لوگوں

نے زبردست چوت لگائی تھی مگر آپ نے باوجودشدید غزدہ ہونے کے بہت

نہ باری اور حضرت علی کرم اللہ و چہدہ الکریم کو ارشاد فرمایا کہ علی کل ان لوگوں کی دعوت کا پھر انتظام کروتا کہ میں دعوت تبلیغ حق کا فریضہ سرانجام دے لوں آج تو ابو لہب نے مجھے بات ہی نہیں کرنے دی۔

حیدر گزار علیہ السلام فرماتے ہیں کہ اگلے روز میں نے پھر اسی قدر کھانے کا انتظام کیا اور سب اہل خاندان کو جناب ابو طالب کے گھر آنے کی دعوت دے آیا۔

﴿تاریخ کامل ابن التیبری ج ۲ ص ۴۲۲﴾ (ذر مثود ج ۲ ص ۲۲)

﴿تفسیر ابن کثیر ج ۲ ص ۱۹۷﴾ (معارج التبوت ج ۲ ص ۲۲)

﴿ینابیع المودة ج ۱ ص ۱۰۵﴾

عربی متن ہے۔

وقال علی ابن ابی طالب لما نزلت ﴿وانزَرْ عَشِيرَ

تَكَ الْأَقْرَبَينَ﴾ دعا نبی صلی اللہ علیہ

وآلِهِ وَسَلَمَ فَقَالَ يَا عَلِيَّ إِنَّ اللَّهَ أَمْرَنِي أَنْ عَشِيرَ

تَى الْأَقْرَبَيْنَ فَضَقَتْ بِذَلِكَ ذُرْعَا وَعَلِمَتْ أَنِّي

مَتَى أَبَا يَهْبِمْ بِهَذَا الْأَمْرِ أَدْمَى مِنْهُمْ مَا أَكْرَهَ

فَصَمَتْ إِلَيْهِ حَتَّى جَاءَنِي جَبَرِيلٌ فَقَالَ يَا مُحَمَّدَ

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَمَ أَنِّكَ لَا تَفْعَلُ مَا تَوَوَّرُ

يَهِ يَعْدِيكَ رَبُّكَ فَقَالَ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ

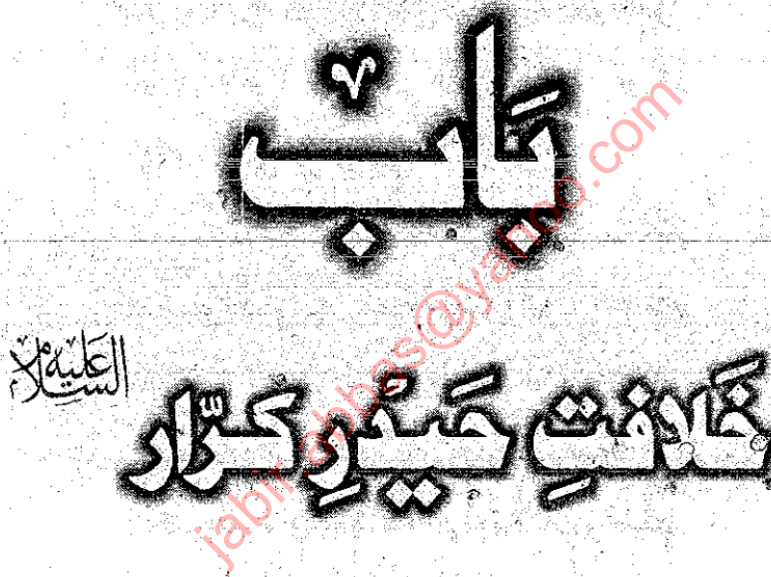
وآلِهِ وَسَلَمَ يَا عَلِيَّ فَاصْنَعْ لَنَا صَاعِداً مِنْ طَعَامٍ

وَاجْعَلْ عَلَيْهِ رَجْلَ شَلَةٍ وَأَمْلَأْ لَنَا عَسَماً مِنْ لَبَنٍ

واجمع لى بنى عبد المطلب حتى اكلهم  
 وابلغهم ما امرت به ففعلت ما امرني به دعوتهم  
 له وهم يومئذ اربعون رجلا يزیدون رجلا  
 اوينقصونه فيهم اعمامه ابو طالب و حمزه  
 والعباس وابو لهب فلما اجتمعوا اليه دعاني  
 بالطعام الذى صنعت لهم فلما وصنته تناول  
 رسول الله صلى الله عليه وآلہ وسلم جزء من  
 اللحم ما فكتها باسنانه ثم القاها في نواحي  
 الصفحة ثم قال خذ وابا باسم الله فاك كل القوم  
 حتى ما لهم بشي من حاجة وما رأى الا مواضع  
 ايدهم وايم الله الذي نفس على بيده ان كان  
 الرجل الواحد منهم لياك كل ما قدمت جميعهم  
 ثم قال اسوق القوم فجعتهم بذلك العس فشربوا  
 منه حتى رو واجمعوا وايم الله ان كان الرجل  
 الواحد ان يكلمهم بدره ابو لهب الى الكلام  
 فقال لكما سحركم به صاحبكم فيفرق القوم  
 ولم يكلمهم صلى الله عليه وآلہ وسلم فلما كان  
 الغد قال باعلى ان هذا ان رجل سبقنى الى ما  
 سمعت من القول فتفرقوا قبل ان يكلمهم فعد لنا  
 من الطعام بمثلك ما صنعت ثم اجمعهم لى ففعل

مث ما فعل بالامس فاكروا وسقيتهم ذالك  
العس يشربوا حتى روا جمعيا وشعرا ثم  
تكلم رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فقال  
يا بني عبد المطلب اني والله ما علم شا باني  
العرب جاءت قوم بافضل مما قد جتنكم بخيرها  
الدنيا والآخرة وقد امرني الله تعالى ان ادعوكم  
اليه فايكم يواذرني على هذا الامر  
على ان يكون اخي ووصي وخليفتى فيكم  
فاحجم القوم عنها جميعا وقلت وانى لا احدثهم  
سنوار مصهم عينا واعظمهم بطنا واحمسهم  
ساقا انا باني الله اكون وزيرك عليه فاخذ  
برقبى ثم قال ان هذا اخي ووصي وخليفتى  
فاسمعوا الله واطيعوا قال فقام القوم يصححون  
فيقولون لا بى طالب قد امرك ان تسمع لا  
بك وتطيع .

«تاريخ كامل ابناثير جلدوم من ١٩٥١ مطبوعه بيروت»



## کون ہے جو خلیفہ بنے؟

جب سب لوگ جمع ہو گئے تو پہلے ہی دن کی طرح ان سب کو کھانا پیش کیا گیا سب لوگوں نے شکم سیر ہو کر کھانا کھایا اور دودھ بھی پیا کھانے کا دور حتم ہوتے ہی حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یوں آغاز کلام کیا کہ،

اے فرزندانِ عبد المطلب خدا کی قسم میں نہیں جانتا کہ عرب میں کوئی شخص اپنی قوم کے لئے اس سے بہتر چیز لے کر آیا ہو جو میں تمہارے لئے لایا ہوں۔

میں یقیناً تمہارے لئے ذیا اور آخرت کی بہتری لے کر آیا ہوں اور مجھے اللہ تعالیٰ نے مامور فرمایا ہے کہ تمہیں اس بھلائی کی طرف بلاوں۔

﴿تفسیرِ درِ منتظر ج ۲ ص ۹۷﴾ ﴿معارج النبوة ج ۲ ص ۲۲﴾

﴿تاریخ کامل ابن اثیر ج ۱ ص ۴۲﴾ ﴿تفسیر ابن کثیر ج ۲ ص ۱۹۲﴾

پس تم میں ایسا کون ہے جو اس کام میں میری معاونت کرے اور دعوت و تبلیغ میں میرا ساتھ دےتا کہ میں اُسے اپنا "بھائی" بناوں اپنا "وصی" بناوں اور تم میں اپنا "خلیفہ" بناوں۔

حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم فرماتے ہیں کہ حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اس فرمان کو سب نے سن لیکن جب کوئی بھی ان

اعزازات کو حاصل کرنے کے لئے نہ اٹھاتو میں نے عرض کیا یا رسول اللہ میں آپ کا ساتھ دوں گا حالانکہ میں اُس وقت ان میں عمر میں بھی سب سے چھوٹا تھا اور اُس وقت میری آنکھیں کمزور پیش بھاری اور پنڈ لیاں پتی پتی تھیں

میری گزارش سن کر آپ نے مجھے فرمایا کہ علیٰ بیٹھ جاؤ۔

بعد ازاں حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے پھر اپنا جملہ دُھرا یا لیکن پھر بھی کوئی نہ اٹھا میں نے کھڑے ہو کر عرض کی ! یا رسول اللہ میں ہوں آپ نے پھر مجھے ارشاد فرمایا علیٰ ! بیٹھ جاؤ۔

تیسرا بار پھر آپ نے اپنی بات دُھرائی تو پھر بھی کوئی نہ اٹھاتو میں کھڑا ہو گیا اور عرض کیا کہ یا رسول اللہ میں ہوں اس دفعہ حضور سرور انبياء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بکمال شفقت میری گردن پر ہاتھ رکھ دیا اور فرمایا کہ یہ میرا بھائی میرا صدی اور میرا خلیفہ ہے اور میں اس کی سمع اور اطاعت کا حکم فرماتا ہوں۔

جناب حیدر کرار علیہ السلام فرماتے ہیں کہ وہ سب لوگ استہزا یہ انداز میں ہنتے ہوئے اٹھ کھڑے ہوئے اور جناب ابو طالبؑ کو کہنے لگے کہ، تمہیں حکم دیا گیا ہے کہ اپنے بیٹے کا حکم مانو اور اس کی اطاعت کرو۔

اور ایک روایت میں ہے کہ بنو عبدالمطلب نے جناب ابو طالبؑ کا تصریح کر رکھا کہ اب اپنے برادرزادے کی اطاعت کرو اور ان کے حکم کی قبولی کیا کرو۔

معارج النبوة وغیرہ میں آتا ہے جناب علی گرم اللہ وجہہ الکریم ۔

پہلے حضرت ابوطالب نے اسلام قبول کرنے کے علاوہ دیگر ہر قسم کی حمایت نصرت اور تعاون کا یقین دلایا جسے سن کر ابوالہب بھڑک اٹھا اور اُٹھی سیدھی ہانکے لگا جس کے جواب میں حضرت ابوطالب نے بلیغ گفتگو فرمائیں کہ اس کی سیاست ناکام بنا دی پہلے آپ یہ پورا واقعہ ملاحظہ فرمائیں اور اس کے بعد منصف لوگوں کی وہ قیاس آرائیاں ملاحظہ فرمائیں جو نہ کورہ بالا روایت میں حضرت علی گرم اللہ وجہہ الکریم کے خلیفہ مقرر ہونے پر کی گئی ہیں ۔

﴿تاریخ کامل ابن اثیر جلد دوم ص ۴۲﴾

﴿تفسیر ابن کثیر مع فتح البیان جلد سوم ص ۱۹۲، ۱۹۳﴾

﴿سیرت حلیبیہ مطبوعۃ مصر جلد اول ص ۳۱﴾

﴿معارج النبوة ج ۲ ص ۴۲﴾

# خیال اپنا اپنا

## حکایہ ابو طالب و ابو لهب

حضرت جعفر بن عبد اللہ کی روایت میں مزید یہ ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم سے پہلے آپ کے والدِ ماجد حضرت ابو طالبؑ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کے جواب میں عرض کیا کہ اے محمدؐ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہمیں کوئی بات اور کوئی کام آپ کی اعانت و حفاظت سے زیادہ عزیز اور محبوب و مطلوب نہیں ہم سب آپ کی قبول صحبت کے لئے حاضر ہوئے ہیں یہ سب آپ کے والدگرامی کے برادر و عزمزاد ہیں۔

اگر یہ آپ کی بات ماننے اور آپ کی رسالت کے احکامات کو تعلیم کرنے کے لئے تیار ہوں تو میں ان سب سے پہلی کرنے کو تیار ہوں اور اگر یہ انکار کرتے ہیں تو میں عبد المطلب اور اپنے دیگر آباء و اجداد کے مذہب پر رہوں گا البتہ آپ کو اللہ تعالیٰ نے جس کام کے لئے مأمور فرمایا ہے اُس پر قائم رہتے ہوئے آپ پوری دنیعی کے ساتھ اپنی ملت کے اظہار اور تبلیغ رسالت کا فریضہ اعلانیہ طور پر انجام دیں اور اپنے ساتھیوں میں دن بدن اضافہ فرمائیں۔

خدا کی قسم جب تک میری جان میں جان ہے آپ کی حفاظت کروں گا اور آپ کی طرف آنے والے ہر تیر کو روکنے کے لئے اپنے جسم و جان کو پر بنائے رکھوں گا۔

حضرت ابوطالبؓ کی یہ گفتگو سنی تو ابوالہب نے یہ سیاسی شعبہ بازی دکھانے کی کوشش کی اے فرزندِ ابی عبدالمطلب واللہ اگر ابوطالبؓ کی اس بات پر عمل کیا گیا تو یہ ہمارے لئے انتہائی نقصان کا موجب اور زیان کا سبب بن جائے گا اور تم لوگ محمدؐ کی حمایت سے خود کو اُس وقت تک الگ رکھو جب تک کہ دوسرے لوگ اُل کے دفاع اور حمایت کے لئے سامنے نہیں آ جاتے۔

حضرت ابوطالبؓ نے ابوالہب کی یہ مکارانہ گفتگو سنی تو اُس کو مخاطب کر کے فرمایا کہ اے ٹیڑھے انسان اس حماقت مابی سے بازاً تو دوستی کے پردے میں دشمنی کرتا ہے اور خود کو یوں سمجھتا ہے کہ گویا مادرِ گیتی نے تیرے سوا کسی دوسرے کو پیدا نہیں کیا جس کو تجھ سے بڑھ کر عقل و دانش عطا کی گئی ہو۔

خدا کی قسم جب تک میں زندہ ہوں حمایتِ مصطفیٰ کے سلسلہ میں کوئی فروگذشت نہیں کروں گا اور اس کو دشمنوں کے ہاتھ میں نہیں جانے دوں گا اور اگر مجھے عبدالمطلب کی ایتاں مقصود نہ ہوتی تو بہر صورت میں ان کی تصدیق کرتا اور ان کے بتائے ہوئے راستہ پر گامزن ہوتا۔

اور ہاں ! اے فرزندِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ اگر تم انصاف کی بات کرو تو  
تمہیں آپ کی رسالت پر ایمان لے آنا چاہیے اور اگر تم ایمان نہیں لانا  
چاہتے تو آپ کی معاونت کے سلسلہ میں کوتا ہی نہ کروتا کہ آپ اعلانیہ طور پر  
دعوتِ اسلام دے کر اُس غرض و غایت کی تکمیل کر سکیں جس کے لئے اللہ  
تعالیٰ نے انہیں مامور فرمایا ہے۔  
متن ملاحظہ فرمائیں !

وَبِرَوَايَتِ جعْفَرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الْجَنَانِ أَسْتَكَنَ كَمِيشَ  
أَزْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى كَرْمِ اللَّهِ وَجْهَهُ الْكَرِيمِ، أَبُو طَالِبٍ  
بِجَوَابِ مِبَادِرَتِ نَمُودَ وَقَوْفَتْ أَيْمَنَ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ  
وَسَلَّمَ مَارَا اَمْرَهُ اِزْاعَانَتْ تَوْمَحُوبَ نَيْسَتْ وَيَبِيجَ كَارَے  
اِزْرَعَائِيتْ تَوْ مَطْلُوبَ تَرْنَيْسَتْ هَمْ اِزْبَارَے قَوْلَ بَهْ  
صَبِحَتْ آمَدَهُ اِيمَمَ وَاهِيْنَ هَمَدَهُ اِبْنَاهُ اِعْمَامَ پَدَرَ تَوْ اَنْدَوْ مَنْ  
كَيْكَ اِزْ اِشَانَمَ اَغْرَبَوْلَ مَقاَلَتْ تَوْ كَنَندَ وَتَلِيمَ اَحْكَامَ  
رَسَالَتْ تَوْ نَمَانِيدَ مَنْ بَرْ حَامَ سَابِقَتْ مَيْ نَمَائِمَ اَغْرَبَانَمَانِيدَ  
مَنْ نَيْزَ بَرْ دَيْنَ عَبْدَ الْمُطَّلِبِ وَسَارَرَ آبَمَ وَتَوْ هَرَچَهَ بَآلَ  
مَامُورَشَدَهُ قِيَامَ نَمَائِيَ دُورَ اَفْشَاءَ مَلَتْ وَابْلَاغَ رَسَالَتْ  
رَوْزَ بَرَوزَی اَفْرَاءَ وَالَّذِي كَسَّتَ زَنَدَهُ باشَمَ بَحْجَاقَظَتْ تَوْ  
پَرَداَزَمَ وَدَرَحَمَائِتْ تَوْ جَانَ شَرِيسَ سَپَرَتَيْرَ سَازَمَ، بَعْدَ

ازاں گفت ابوالہب کے فرزند ای عبدالمطلب واللہ  
کہ آنچہ او اختر کر دے است سب معرفت و موجب  
مفرت است و شادست از و بازید ارید پیش از آنکہ  
دیگران بدافت او برخیزند، ابوطالب گفت اے  
احوال ازیں کلہ احتمال باز آئی و خصوصت بصورت دوستی  
منماں گویا مادر روزگار بغیر از تو فرزندے نازادہ و عقل  
آفرین غیر ترا دانش ناداد واللہ کہ تامن زندہ ام  
جانب او فروغند ارم و اور ابد است اعادے نسپارم و اگر  
چنانچہ غرض اتباع عبدالمطلب بودے ہر آئینہ من  
تصدقیق او نمودی و راہ او چینوی اگر انصاف دارید  
ایمان آرید و اگر بایمان نمی گرائید معاونت او فرو  
مکذ ارید تاغایت کہ حق تعالیٰ تیقید حکم او گند و اعلائے  
اعلام او نماید۔

﴿۴۲﴾ **『معارج النبوة رُكْن سوم ص**

## علیٰ خلیفہ رسول کیسے؟

اگرچہ بے شمار شفیقہ کتابوں میں یہ روایت پوری آب و تاب کے ساتھ موجود ہے کہ حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جب اپنے اہل خاندان میں سے کسی ایک کو اپنا وصی و برادر اور خلیفہ بنانے کی پیشکش کی تو ان بہب میں سے سوائے حضرت علی کرم اللہ وجوہہ الکریم کے کوئی شخص بھی یہ اعزازات حاصل کرنے کے لئے نہ اٹھا اور یہ اعزاز بھی حضرت علی کرم نے ہی حاصل کیا کہ آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے برادر وصی اور خلیفہ مقرر ہوئے۔

مگر بعض حضرات نے اس روایت کو محض اس وجہ سے مسترد کر دینے کی سمجھی لا حاصل کی ہے کہ چونکہ اس روایت سے حضرت علی المرتضی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے خلیفہ ثابت ہوتے ہیں اس لئے یہ غلط محض ہے کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے خلیفہ تو سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں۔

بعض نے اس روایت کو نقل کرتے وقت نہماہیت احتیاط سے لفظ خلیفہ کو ہی حذف کر دیا ہے اور صرف یہ لکھا ہے کہ آپ نے ارشاد فرمایا تاکہ تم میں سے میں اُس کو اپنا بھائی اور وصی بناؤ۔

## تعجب خیز

اس سے پہلے کہ ہم اس روایت کی وہ مختلف صورتیں قارئین کے سامنے عبارت کی صورت میں پیش کریں جن کا ہم نے ذکر کیا ہے یہ تعجب خیز اور حیرت انگیز واقعہ بیان کر دینا ضروری سمجھتے ہیں کہ علامہ علی بن برہان حلی صاحب سیرت حلیہ جسے بزرگ نے بھی اس روایت کو ہدف تقدیم بنا�ا ہے۔

## سب روایات قبلی هیں

حالانکہ آپؐ ہی وہ بزرگ ہیں جو اپنی کتاب ”سیرت حلیہ“ کے مقدمہ میں سیرت نگاری کے بارے میں ایک واقعاتی کلیہ بیان فرماتے ہیں اور اس پر نہایت فراخ دلی سے عمل بھی کرتے ہیں اور وہ کلیہ یہ ہے۔

اور سیرت نگاروں کے متعلق یہ دھکی چیزیں بات نہیں کہ وہ کتب سیر میں موضوع روایت کے علاوہ ہر قسم کی احادیث صحیح و سقیم، ضعیف و بلاع، مرسل و منقطع اور معفل وغیرہ کو قبول کر کے جمع کرتے ہیں۔

و لا يخفى ان السير تجمع الصحيح والسقىم  
والضعف والمرسل والمنقطع والمعفل دون الموجع  
صوع.

﴿مقدمہ سیرت حلیہ ج اول ص ۳﴾

اور پھر دلیل کے طور پر شارح احیاء علامہ زین عراقی کا یہ شعر پیش کیا

ہے۔

وليعلم الطالب ان السير

تجمع ما صاح و ما قد انكرا

یہی نہیں بلکہ مؤلف مذکور بیان کردہ تند کرہ فارمولہ کی مزید تقویت  
کے لئے امام احمد بن حنبل علیہ الرحمۃ و دیگر آئمہ کرام کا یہ قول بھی پیش کرتے  
ہیں کہ ہم حلال و حرام کے مسائل میں روایت کو سخت چھان بین کے بعد قبول  
کرتے ہیں جبکہ فضائل و مناقب میں آنے والی روایات کو آسانی سے قبول کر  
لیتے ہیں اور تسائل سے کام لیتے ہیں۔

وقد قال الإمام أحمد بن حنبل وغيره من الآئمہ اذا  
رويافقى الحلال والحaram شددنا واذ روينا فى  
الفضائل و نحوها تسا هلتا

﴿سیرت حلبيه مطبوعہ مصر ص ۲﴾

بلاشبہ صاحب سیرت حلبيہ نے اپنی اس بے مثال تصنیف میں  
زبردست علمی خزانہ جمع کر رکھا ہے اور سیرت مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
بیان کرنے کے ساتھ ساتھ دیگر بے شمار مسائل پر بھی سیر حاصل تبصرہ فرمایا  
ہے اور آپ ہر قسم کی روایتوں کو جمع کرنے میں کسی بھی سیرت نگار سے پیچھے  
نہیں بلکہ آپ کے تیز و طڑّ اقلام سے رنگارنگ بُقْمُونیوں کا ظہور ہوتا ہے۔

اور یہ حقیقت بھی ہر قسم کے شک و زیب سے بالاتر ہے کہ آپ جب  
کسی واقعہ کو بیان فرماتے ہیں تو اس کے ضمن میں اس قدر علمی ادبی اور

معلوماتی شکوفوں کا انبار لگادیتے ہیں کہ اصل قضیہ کسی بے بس مصروف کی طرح اپنی تضمین میں گم ہو کر رہ جاتا ہے تاہم آپ کے اکثر مضاہیں قارئین کو بے شمار معلومات فراہم کرتے ہیں اس لئے باوجود اصل واقعہ سے غیر متعلق ہونے کے ان کی افادیت کا انکار نہیں کیا جاسکتا۔

## مگر ایسا کیوں؟

غرضیکہ موصوف اکثر طور پر ہر قسم کی روایات کو بغیر کسی قسم کی جرح و تقدیل نقل فرمائے کر شرف قبولیت سے نوازنے میں انتہائی وسیع القوی کا ثبوت دیتے ہیں لیکن عجیب بات ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ انکریم کے فضائل میں آنے والی اکثر روایات کو آسانی سے قبول نہیں فرماتے۔

تعجب ہے کہ حضرت علی علیہ السلام کے متعلق روایات نقل کرتے وقت آپ اپنے مخصوص رؤیہ کو کیوں ترک فرمادیتے ہیں آپ کا یہ اندازِ تحقیق قطعی طور پر ناقابل فہم ہو کر رہ گیا ہے تاہم باوجود کوشش کے نہیں سمجھ سکے کہ آپ نے روایات کے بارے میں اس سوتیلے پن سے کیوں کام لیا ہے۔

قارئین زیر نظر روایت کے علاوہ آئندہ بھی متعدد واقعات کے ضمن میں صاحب سیرت حلیہ کے اس اختصاص کی متعدد جملکیاں ملاحظہ فرمائیں گے جس کا، ہم نے ابھی ذکر کیا ہے۔

تاہم یہاں پر ایک یہ وضاحت کر دینا ضروری سمجھتے ہیں کہ آپ

حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے متعلق آنے والی ہر روایت کو نقل بھی کر دیتے ہیں اور اس پر جرح بھی ضرور کرتے ہیں۔

اور اس جرح کے لئے وہ جس کتاب سے استعانت کرتے ہیں وہ ابن تیمیہ کی وہی منہاج النۃ کتاب ہے جس کے ملبوطے پر موجودہ دور کے خارجی عبادی وغیرہ اہانتِ اہل بیت کرنے کی جسارت کر رہے ہیں۔

ہمیں حیرت ہے کہ اگر ابن تیمیہ ہی اُن کے زدیک معیارِ حقا تو پھر انہیں اتنی بڑی سیرت کی کتاب لکھنے کی کیا ضرورت تھی جس میں سیرت کے واقعات کم اور دیگر ادھر ادھر کے سائل زیادہ ہیں۔

ہم یہ بات اس لئے کہتے ہیں کہ ابن تیمیہ اور اس کی تصانیف کو معیارِ بنائیں کی صورت میں سیرتِ حلیہ کا اٹی فیصلہ حصر موضوعات اور من گھرٹ واقعات کا پلندہ ثابت ہو گا میں نہیں بلکہ ابن تیمیہ کے زدیک اس کتاب کی اکثر عبارتیں کفریہ اور شرکیہ بن کر رہ جائیں گی نہ صرف میں بلکہ جناب مصنف خود بھی ابن تیمیہ کے فتویٰ کفر و شرک کی زدیں آنے کے بغیر نہیں رہیں گے۔

مثلاً آپ حضرت بازیزید بسطامی علیہ الرحمۃ کی طرف ایک قول منسوب کرتے ہوئے رقمطر از ہیں کہ ان کا یہ فرمانا کہ،  
میں حق ہوں اور وہ میں ہوں اس قول میں اسی کوئی چیز  
نہیں جس سے اُن کا دعویٰ حلول کرنا ثابت کیا جاسکے۔

وقوله انا الحق وهو انا هو ليس من دعوى الحلول

ففي شئ

«سیرت حلیبیہ جلد اول ص ۲۱۱»

حالاً نکہ اسی قول کو نقل کرنے اور اسے درست ثابت کرنے کی پاداش میں ابن تیمیہ نے سیدنا شیخ الاکبر امام تھجی الدین ابن العربی قدس سرہ العزیز کو کافر و مشرک اور دائرۃ اسلام سے خارج ثابت کرنے کی کوشش میں پورا رسالہ لکھا ہے مارا تھا۔

چنانچہ اس حقیقت کا اعتراف ابن تیمیہ کے گروہ کے موجودہ لوگوں کو بھی ہے این تیمیہ نواز عبد العظیم شرف الدین مصری کی کتاب حیات ابن قیم مترجم میں لکھا ہے۔

انا من اهوى ومن اهوى انا

لیعنی میں وہی ہوں جسے محبت کرتا ہوں

اور جسے محبت کرتا ہوں وہی میں ہوں

ابن تیمیہ اس پر رائے ذنی کرتے ہیں کہ کتاب "فصوص الحکم" (الا بن العربي) میں جو اس قسم کا کلام مذکور ہے وہ ظاہری اور باطنی دونوں طریقوں سے کفر ہے بلکہ اس کا باطن ظاہر سے بھی بدتر ہے اس سے پتہ چلتا ہے کہ وہ اپنے جریف پر کفر کا الزام لگانے سے بھی نہیں چوکتے۔

«حیات ابن قیم ص ۷۶»

## یہ حدیث موضوع ہے

ہمارا مقصد یہاں ”سیرت حلبیہ“ کے مؤلف کو موضوع سخن بنانا ہرگز نہیں ہے یوں ہی بات سے بات پیدا ہوتی چلی گئی ورنہ ہمارا مقصد صرف یہ بتانا تھا کہ اگر ابن تیمیہ کے افکار و آراء کو بنیاد بنا کر کوئی شخص شانِ اہل بیت میں آنے والی کسی روایت کو مسترد کرتا ہے تو اس صورت میں ہم اس کی تحقیق کوئی برا خلاص قرار نہیں دے سکتے۔

چونکہ ایسا ہی معاملہ متذکرہ مؤلف کی کتاب میں موجود ہے لہذا اس کی نشاندہی ناگزیر تھی اب زیرِ نظر روایت کے متعلق مؤلف مذکور نے جو طبع آزمائی فرمائی ہے وہ پیشِ خدمت ہے۔

جہاں تک حضرت علی کرم اللہ و جہہ الکریم کا حضور سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ارشاد کی تعلیم میں دور روز دعوت کا انتظام کرنا اور بنو عبدالمطلب کو بلا کر لانا اور حضور سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا انہیں کھانا وغیرہ کھلا کر انہیں دعوت ای حق دینا ہے تو یہ سب ٹھیک ہے لیکن بعض لوگوں نے اس میں مزید یہ اضافہ کر دیا ہے کہ آپ نے ان لوگوں کو فرمایا کہ میں تم میں سے ایسے معاون کا طلب گار ہوں جسے میں اپنا بھائی وزیر اور وارث بناؤں جو میرے بعد میرا خلیفہ بنے؟ جب کوئی شخص بھی اس کے لئے تیار نظر نہ آیا تو حضرت علیؓ نے اور عرض کی میں یا رسول اللہ، تو آپ نے فرمایا کہ تم

بیٹھ جاؤ۔ پھر آپ نے دوسری بار سب کو مخاطب کر کے اپنی بات دہرائی مگر پھر بھی کوئی نہ اٹھا تو حضرت علی نے کہا کہ میں یا رسول اللہ حضور نے پھر ان سے فرمایا کہ علی تم بیٹھ جاؤ۔

چنانچہ تیسرا بار پھر جب آپ نے اپنے ارشاد کا اعادہ فرمایا تو پھر بھی کوئی نہ اٹھا تو حضرت علی نے اٹھ کر عرض کی کہ میں یا رسول اللہ تو حضور سرسو و کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے انہیں فرمایا کہ بیٹھ جاؤ تم میرے بھائی میرے وزیر میرے وصی میرے وارث اور میرے خلیفہ ہو۔

و زاد بعضهم فی الروایة یکن اخی و وزیرا و ورثی  
و خلیفتی من بعدی فلم یجده احد منهم فقام علی  
وقال انا یا رسول اللہ قال اجلس ثم اعاد القول علی  
القوم ثانیا فصمتو فقام علی وقال انا یا رسول اللہ  
قال اجلس ثم اعاد القول علی القوم ثالثه فلم یجده  
احد منهم فقام علی فقال انا یا رسول اللہ فقال اجلس  
فانت اخی و وزیری و وصیتی و وارثی و خلیفتی۔

#### ﴿سیرت حلیہ ج ۱ ص ۴۲۱﴾

اور پھر اس روایت کو اضافی واقعہ قرار دینے کے بعد آپ حق تحقیق  
یوں ادا فرماتے ہیں کہ امام ابوالعباس ابن تیمیہ نے مذکورہ اضافے کے  
بارے میں کہا ہے کہ یہ جھوٹ اور موضوع حدیث ہے اور جو شخص علم حدیث  
کے متعلق معمولی واقفیت بھی رکھتا ہے وہ اس بات کو جانتا ہے۔

قال الامام ابو العباس ابن تیمیہ ای فی الزیادة  
المذکورة انها کذب و حدیث موضوع من له ادنی  
معرفة فی الحدیث یعلم ذلک

(سیرت حلبيہ ج ۱ ص ۴۹۱)

اگرچہ صاحب "سیرت حلبيہ" ابن تیمیہ کا یہ حکم نامہ نقل فرمانے کے بعد معاملہ ختم کر چکے ہیں لیکن حقیقت تو پھر بھی اپنے مقام پر حقیقت کے روپ میں موجود ہے اسے کیسے تبدیل کیا جائے گا۔

ابن تیمیہ کے مطابق علم حدیث سے واقفیت رکھنے والے جانتے ہیں کہ وہ سب عبارت اضافی اور الحاقی ہے جس کا ہم ذکر کر چکے ہیں لیکن اس کے برعکس علمائے حدیث میں بے شمار ایسی مُقدّرہ هستیاں موجود ہیں جنہوں نے بغیر کسی قسم کی ردود فوج کے اس روایت کو قبول بھی کیا اور اپنی کتابوں کی زینت بھی بنایا۔

سیرت کی مشہور کتب الشہایہ اسد الغابہ اور تاریخ کامل کے مؤلف عظیم مؤرخ مشہور محدث اور حافظ الحدیث علامہ ابن اثیر اپنی تاریخ کی مشہور زمانہ کتاب "الکامل" میں یہ روایت جسے ابن تیمیہ بزرگ خویش اضافی قرار دیتا ہے۔

اس طرح نقل کرتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ تم میں سے کون ہے جو میرے ساتھ معاونت کا وعدہ کرے تاکہ میں اسے اپنا

بھائی اپنا وصی اور اپنا خلیفہ بناؤ۔

حضرت علی کرم اللہ وجہہ اکریم فرماتے ہیں کہ آپ کے اس ارشاد پر جب کسی شخص نے بھی حمایت کا اعلان نہ کیا تو میں نے انھوں کر عرض کی یار رسول اللہ میں آپ کا ساتھ دوں گا حالانکہ میں اس وقت ان سب میں چھوٹی عمر کا تھا اور آشوب چشم کے علاوہ میری پنڈ لیاں پتلی اور پیٹ بڑا تھا۔

تاہم جواب میں حضور نے میری گردن پر دست شفقت رکھ کر ان لوگوں کو فرمایا کہ،

یہ میرا بھائی ہے میرا وصی ہے اور میرا خلیفہ ہے اس کی اطاعت و فرمانبرداری کرنا۔

آپ کا یہ فرمان سُن کر سب لوگ بُختے ہوئے انھوں کھڑے ہوئے اور ابوطالب کو کہنے لگے کہ تمہیں حکم دیا گیا ہے کہ تم اپنے بیٹے کی فرمانبرداری اور اتنا کیا کرو متن کی عبارت ص ۲۳۶ پر ہے۔

علاوہ ازیں ابن تیمیہ کے گروپ کے ایک بہت بڑے مورخ مفسر اور محدث حافظ ابن کثیر باوجود ابن تیمیہ کی مکمل ترین حمایت میں ہر ممکن طریقہ سے رجال حدیث کی خامیاں تلاش کرنے کے بعد بالآخر ایک طریقہ سے اس روایت کو وضیع ثابت کرنے سے اظہارِ مخذولی فرماتے ہوئے صرف ضعیف روایت کہنے پر اکتفاء کرتے ہیں جبکہ فضائل و مناقب میں ضعیف روایت محدثین کے زدویک قابل قبول ہے۔

اگر چہ وہ لکھتے ہیں کہ آئمہ حدیث نے اس کو ضعیف کہا ہے تاہم  
 ممتاز عفیہ عبارت کو وہ معمولی ترمیم سے اس طرح نقل کرتے ہیں کہ۔  
 جب لوگ اکل و شرب سے فارغ ہو گئے تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
 وآلہ وسلم نے ان کو مخاطب کر کے فرمایا کہ تم میں کون ہے جو دین کے معاملہ  
 میں میری معاونت کرتا کہ وہ میرے خاندان میں میرا خلیفہ بنے، لیکن وہ  
 سب لوگ خاموش رہے حضرت علی گرم اللہ وجہہ الکریم فرماتے ہیں کہ میں  
 نے جب ان لوگوں کو خاموش دیکھا تو میں نے اٹھ کر عرض کیا کہ میں یا رسول  
 اللہ، حالانکہ اس وقت میں ان سب سے کمزور تھا میری آنکھیں خراب اور  
 پنڈلیاں زخمی تھیں۔

وضعه الائمه رحمهم الله في طريق اخری قال ابن  
 ابی حاتم حدثنا ابی اخیرون الحسین عن عیسیٰ بن  
 میسرة السحاری حدثنا عبد الله بن میسرة السحاری  
 حدثنا عبد الله بن عبد القدوس عن الا عممش عن  
 المنهال بن عمرو بن عبد الله بن الحزب قال قال  
 على رضي الله عنه فلما اكلوا وشربوا با درهم  
 رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم الكلام فقال  
 ايكم يقضى عنی دینی ویکون خلفتی فی اهلی.  
 فسکتوا ، فلما رأیت انا ذالک قلت انا یا رسول الله  
 قال وانی یومئذ لا مواهم هیئت اعمش العینین ضخم

### البطن خمس الساقين .

﴿تفسیر ابن کثیر مع فتح البیان ج ۲ ص ۱۹۳﴾

یہ روایت نقل کرنے کے بعد اس پر مجموعی طور پر حافظ ابن کثیر نے جو تبصرہ کیا وہ یہ ہے کہ یہ روایت متعدد طرائق سے حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے۔

اور پھر آخر پر حق تبصرہ یوں ادا کیا گیا ہے کہ حضور رسالت نما صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا اپنے اعماں اور آن کی اولاد سے پوچھنے کا مفہوم یہ تھا کہ وہ آن کا قرض ادا کر کے خاندان میں آن کی نیابت کریں۔

فهذہ طرق متعددۃ نہدا الحدیث عن علی کرم اللہ وجه و معنی سؤالہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم لا عمامہ واولادهم ان يقفوا عن دینه ويختلفوا في اهلہ.

﴿تفسیر ابن کثیر ج ۲ ص ۱۹۶﴾

اگرچہ حافظ ابن کثیر نے صرف اس روایت کو ضعیف ثابت کر کے قبول کیا ہے جس میں "خليفتی فی الہی" کے ہی الفاظ موجود ہیں اور باقی اعزازات اُخی و صی اور وارث وغیرہ کے الفاظ موجود نہیں اور اس میں لفظ خلیفہ کو بھی محض گھر والوں تک محدود کیا ہوا ہے تاہم یہ بات تو بہر طور ثابت ہو گئی کہ یہ واقعہ اضافی اور الحاقی بھی نہیں اور کسی شیعہ کامن گھڑت بھی نہیں اور ابن تیسیہ کا یہ قول بذات خود خرافات اور جھوٹ کا پلندہ ہے کہ حدیث کا علم

رکھنے والے لوگ بانتے ہیں کہ یہ روایت اضافی اور جھوٹی ہے۔

اس معاملہ میں سیرت حلبیہ کے مؤلف سے تو حافظ ابن کثیر ہی بازی مار گئے جو باوجود وہاں تیمیہ کے شاگرد ہونے کے اور اُسی کے مقرر کردہ اصولوں پر اپنی تفسیر کی اساس رکھنے کے خوازی بہت پچی بات کہہ گئے خواہ بعد میں تاویلیوں کا سہارا ہی لینا پڑا بہر حال ابن کثیر کی روایت سے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو ملنے والا صرف ایک اعزاز ثابت ہوتا ہے کہ آپ کو خاندان بن عبد المطلب پر خلیفہ مقرر کیا گیا۔

اب اسی طائفہ کے ایک اور بزرگ اور ابن تیمیہ کے اساتذہ کے بھی اُستاد اور ابن تیمیہ کے تمام آرودہ کے نزدیک شفہ اور معمتمد علیہ محدث علامہ ابن جوزی کی بیان کردہ روایت میں وہ جملے ملاحظہ فرمائیں جنہیں ابن تیمیہ الحاقی قرار دیتا ہے۔

حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے خاندان عبد المطلب کو فرمایا کہ مجھے اللہ تبارک و تعالیٰ نے حکم دیا ہے کہ میں تمہیں بلاوں تو تم میں کون ہے جو میری دین کے کام میں معاونت کرے تا کہ میں اُسے اپنا بھائی بناؤں مگر سب لوگ خاموش رہے۔ میں اگر چہ ان سب میں عمر کے لحاظ سے چھوٹا تھا مگر میں نے اٹھ کر کہا میں یا رسول اللہ، یہ دیکھ کر تمام لوگ ہنسنے ہوئے اٹھ کھڑے ہوئے۔

وقد امرني ربی ان اذوکم الیه فا کیم یوازرنی علی هذا الامر علی ان یکون  
اخی؟ فا جنم القوم فقلت وانا احتمم سنایانی اللہ، فقام القوم یضحكوں۔

﴿الوقاء باحوال المصطفر﴾ ص ۱۸۵ ابن جوزی

محدث ابن جوزی نے اگرچہ روایت میں سے لفظ "خليفة" حذف

کر دیا ہے اور صدی ووارثی کے الفاظ بھی اڑا دیے ہیں۔

تاہم ابن تیمیہ کے اس قول کی تردید تو بہر حال ہو گئی جس میں اس  
نے واقعات کی ان کثریوں کو وصی اور کذب پر محبوں قرار دیا ہے اور اس سے  
یہ بھی ثابت ہو گیا کہ آپ نے اُس وقت حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو  
بھائی بھی کہا تھا جب کہ ابن کثیر نے صرف اہل خاندان کے لئے خلیفہ بننا  
تلیم کیا ہے۔

یعنی ان لوگوں کے گھر سے ہی دو مختلف روایتوں کی صورت میں  
خلیفہ ہونا بھی اور بھائی ہونا بھی ثابت ہو گیا موجودہ پوزیشن کے مطابق  
مضمون ابھی مزید طویل ترین بحث کا متناقضی ہے لیکن ہم یا وجود دیگر بے شمار  
حوالے موجود ہونے کے انتہائی اختصار سے کام لیتے ہوئے اسے انہی الفاظ  
پر ختم کرتے ہیں اور صرف لفظ "خليفة" کے بارے میں پیدا شکوک و شبہات  
کو دوڑ کرنے کے لئے چند کار آمد مباحث میں ہدیہ قارئین کرتے ہیں۔

## علی شیر خدا خلیفہ رسول ہیں

حقیقت یہ ہے کہ گذشتہ اوراق میں بیان کی گئی متنازعہ فیہ عبارت

اگر کتب احادیث و سیر میں نہ بھی موجود ہوتی تو جب امیر المؤمنین شیر خدا سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا خلیفہ رسول خیر الامانم ہونا دیگر بے شمار شواہد و روایات کی روشنی میں قطعی طور پر ثابت ہے۔

اب جبکہ تاجدار انبیاء علیہ الصلوٰۃ والسلام کے دیگر میسیوں ایسے فرائیں موجود ہیں جن میں آپ نے جناب علی علیہ السلام کو خلیفہ اور وارث قرار دیا ہے تو پھر اس ایک روایت کو ضعیف ثابت کرنے کی کوشش سوائے جلدی کے پھضوٹے پھوٹنے کے اور کیا ہے۔

عقلیں کا یہ رویہ ہماری تمجھ سے بالکل بالاتر اور ناقابل فہم ہے کہ فضائل و مناقب میں آنے والی کسی روایت کے رواۃ میں مخفی اس لئے دست و گریبان ہونا کہ کسی طرح روایت کا ضعف ثابت ہو سکے اُن کے حق میں کہاں تک سودمند ہے اور اُن کو سوائے اظہار عناد کے حاصل کیا ہوا جبکہ انہیں معلوم ہے ضعیف روایت فضائل کی صورت میں قطعی طور پر مقبول ہے جبکہ اس کا خلاف صحیح روایت میں موجود نہ ہو۔

ربا ان لوگوں کا یہ متصور کر لینا کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو خلیفہ رسول مان لینے سے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خلافت کو کسی قسم کا خطرہ لاحق ہو جاتا ہے تو یہ مخفی شرارت نفسانی اور وسوسہ شیطانی ہے۔

اس لئے کہ حضرت علی علیہ السلام کی خلیفہ مصطفیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام

لپنے سے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خلافت قطعی طور پر متاثر نہیں ہوتی اور وہ اس طرح کہ حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہا دونوں ہی کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے خلیفہ اول ہونے کا شرف حاصل ہے البتہ ان دونوں خلافتوں میں ایک انتہائی لطیف فرق ضرور موجود ہے اور وہ فرق یہ ہے کہ سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو تمام خلفاء راشدین سے پہلے جو خلافت عطا ہوئی وہ سلطنتِ اسلامیہ کے نظم و نسق سنچانے اور شرعی حدود کے تحفظ و نفاذ سے عبارت ہے بلکہ اس سے بڑھ کر یہ بھی کہ خلافتِ ابو بکر صدیق تین خداوندِ قدوس اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نشانے کے مطابق عدل و انصاف اور ایمان و دیانت کے لازمال اصول و ضوابط کی آئینہ دار اور حق و صداقت پر منی ہے اور آپ اس لحاظ سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے صحیح جانشین اور بحق خلیفہ اول ہیں۔

جبکہ اس کے باعکس جو خلافت حضرت علی کرم اللہ وجہہ، الکریم کو عطا فرمائی گئی وہ سلطنتِ روحانیہ کا نظم و نسق چلانے اور خدود و طریقت کے نفاذ و تحفظ سے عبارت ہے اور بلا شک و ریب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد حضرت علی علیہ السلام ہی مملکتِ طریقت کے تاجدار اور سلطنتِ روحانیہ کے شہریار قرار پائے ہیں اور آپ روحانی طور پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے خلیفہ بحق باتفاق اور جانشین اول ہیں۔

اس حقیقت کے اعتراف سے مذهبِ حق اہل سنت و جماعت کے

کی فرد کو بھی شامد انکار نہ ہو خاص طور پر جو حضرات کسی نہ کسی سلسلہ طریقت سے وابستہ ہیں وہ اس کے خلاف سوچ بھی نہیں سکتے خاص طور پر وہ لوگ جو طریقت کے ان تین بڑے سلسلوں قادریہ، چشتیہ، سہروردیہ سے وابستہ ہیں اس پر متفق ہیں کہ انہیں یہ روحانی دولت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دربار سے براہ راست حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے وسیلہ سے عطا ہوئی ہے اور حضرت علی علیہ السلام کا فیضان ولایت کے حصول کے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے بغیر کسی دوسراے واسطہ و وسیلہ کے براہ راست تعلق ہے اور کوئی شخص خواہ وہ کتنا ہی ذی حشیثت اور عظیم و مقتدر کیوں نہ ہو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے درمیان حائل نہیں اور آپ کی اس روحانی خلافت کا سلسلہ حضن تیس سال کی قلیل ترین مدت تک ہی قائم نہیں بلکہ تا قیام قیامت جاری و ساری ہے۔

اگر اس لحاظ سے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا خلیفہ اول بلا فصل اور جانشین اول تعلیم نہیں کیا جائے گا تو سلسلہ ہائے طریقت کی وہ تمام تر خلافتیں جوشخی سے مریدوں کی طرف منتقل ہوتی رہیں اور آج تک مروج ہیں سب کی سب باطل اور غلط محض قرار پائیں گی۔

یہاں قارئین کے ذہن میں یہ داعیہ سر ابھار سکتا ہے کہ اگر تمام کی تمام خلافت روحانیہ کا بار جناب علی علیہ السلام کے کندھوں پر ہی ڈالا گیا تھا تو

پھر سلسلہ عالیہ نقشبندیہ کا کیا بنے گا جس کا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ذات اقدس سے ربط و تعلق روحانی حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے وسیلہ سے ہے۔

اس کے کئی جوابات ہیں۔

## اول یہ کہ

بلاشبہ بعض روایات سے ثابت ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے متعدد بار تہائی میں حضرت ابو بکر صدیق کو روحانی علوم میں تعلیم فرمائی اور آپ بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے روحانی خلیفہ ہیں مگر اس میں اولیت کی شرط نہیں ہے۔

## دوئم یہ کہ

اگر حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا روحانی خلیفہ مان لیا جائے تو یہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی خلافت کی ضد نہیں کیونکہ خلافت شرعیہ جسے خلافتِ راشدہ کہا جاتا ہے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے چاروں خلفاء کے علاوہ حضرت امام حسن علیہ السلام بھی شریک ہیں یہ سب کے سب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ہی خلفائے کرام ہیں یہی وجہ ہے کہ ان کی خلافت کو خلافتِ حقہ اور ان میں سے ہر خلیفہ کو خلیفہ برحق تسلیم کیا گیا ہے۔

علاوه ازیں مزید آسانی سے یوں سمجھ لیں کہ ان خلفاء کبار کی خلافت کو خلافت علی منہاج التبوۃ کہا جاتا ہے اور اس میں کبھی یہ امتیاز روا نہیں رکھا گیا کہ فلاں شخص کی خلافت تو علی منہاج التبوۃ ہے اور فلاں کی نہیں اور نہ ہی کبھی یہ سوال اٹھایا گیا کہ حضرت ابو بکر صدیق کی خلافت تو منہاج نبوت پر ہے کیوں کہ وہ خلیفہ اول اور جانشین رسول ہیں مگر حضرت فاروق اعظم کی خلافت نبوت کی نجح پر نہیں کیونکہ وہ براہ راست رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خلیفہ اور جانشین نہیں بلکہ حضرت ابو بکر صدیق کے خلیفہ اور جانشین ہیں۔

### سونم یہ کہ

اللہ تبارک و تعالیٰ جل مجدہ الکریم نے خلیفۃ اللہ کے لقب سے حضرت آدم علیہ السلام کو سفر فراز فرمانے کے باوجود حضرت داؤد علیہ السلام کو بھی خلیفۃ اللہ ہی کے لقب سے ملقب فرمایا مگر آج تک کبھی کسی نے اس خلافت الہیہ کو متضاد و متصادم قرار دینے کی جرأت نہیں کی اور نہ ہی کبھی کوئی قیامت تک اسی حماقت کا ارتکاب کرنے والا پیدا ہوگا۔

علاوه ازیں اولیائے کرام میں سے اکثر مشارخ احتجاق خلافت رکھنے والے کئی افراد کو خلافت تفویض فرماتے رہے ہیں اور اب بھی فرماتے ہیں مگر ان میں سے کسی ایک کی خلافت دوسرے کی ضد نہیں ہوتی

تاہم یہ قطعی طور پر ناقابل تردید حقیقت ہے کہ ان سب میں اولیت کی ایک کو ہی حاصل ہوگی اور سلطنتِ روحانی کی خلافت بلاشک و ریب سب سے پہلے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو ہی عطا ہوئی ہے اور اس خلافتِ روحانیہ کے لحاظ سے آپ ہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے جانشین اول اور خلیفہ بلا نسل ہیں

## چہارم یہ کہ

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا ولایت کے طور پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا خلیفہ ہونا بالا صالت ہونے کے باوجود بھی بالنیابت ہے اور اس پر سلسلہ عالیہ نقشبندیہ کے ممتاز بزرگ شیخ احمد سرہندی مجدد الف ثانی رحمۃ اللہ علیہ کی تحریر شاہدِ عدل ہے کہ ”اہل بیت“ ولایت کے سلسلہ میں راہنمائی کے قطب ہیں پہلوں اور پچھلوں میں سے کوئی شخص بھی ان کے وسیلہ کے بغیر درجہ ولایت تک نہیں پہنچ سکتا۔

ان میں پہلا نبیر حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا ہے پھر ان کے صاحبزادگان ہیں جن کا سلسلہ حضرت حسن عسکری علیہ السلام تک ہے دوسرے مقام پر حضرت شیخ احمد سرہندی اور قاضی ثناء اللہ پانی پتی صاحب تفسیر مظہری مزید وضاحت کرتے ہیں کہ،

حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم قطب الارشاد اور شاہ ولایت ہیں

گذشتہ امتوں میں سے کوئی بھی آپ کی روحانی وساطت کے بغیر ولایت کو نہیں پہنچ سکا پھر آپ کی اولاد سے آئندہ کرام اس منصب پر فائز ہوئے۔

ان میں بر صداقت تحریروں کے آئندہ میں دیکھنے سے یہ حقیقت واضح

ہو کر سامنے آ جاتی ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم بر اہ راست رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے نہ صرف یہ کہ روحانی خلیفہ ہیں بلکہ خلیفہ و جانشین اول ہیں اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بارگاہ اقدس سے حصول فیض کے لئے کسی دوسرے ویلے کے محتاج نہیں جبکہ دوسرے تمام لوگ حصول فیضان ولایت روحانیت کے لئے علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے ہی محتاج ہیں۔

اگر یہاں کسی شخص کے ول میں یہ خیال پڑکیاں یعنے لگے کہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین تو بر اہ راست فیضان نبوت و رسالت سے مستفیض ہوتے تھے لہذا حصول روحانیت کے لئے ان کا کسی دوسرے شخص کو وسیلہ بنانا کیسے درست ہوگا؟

تو ہم اسے صرف یہی یاد دلانے پر اکتفاء کریں گے کہ سیدنا سلمان فارسی رضی اللہ تعالیٰ عنہ باوجود فیضان رسالت میں مستفید ہونے کے روحانی طور پر حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے خلیفہ اول ہیں اور یہاں یہ بات بھی ذہن نشین رکھنے کے قابل ہے کہ حضرت سلمان فارسی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو خانہ ان اہل بیت کی غلامی کے علاوہ حصول روحانیت کے لئے جناب شیر خدا یا ب مدیتہ العلم سیدنا و مرشدنا حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے تلمذ

ارشد ہونے کا شرف بھی حاصل ہے۔ اور ان کو جانین کی تربیت نے ہی سلسلہ عالیہ نقشبندیہ کے مقتدا اور پیشوں بنادیا ہے۔

## ہاشمی خلیفہ

ان حقائق کے اظہار کے بعد ہم قارئین کی توجہ پھر مضمون سابقہ کی طرف مبذول کرواتے ہیں کہ زیر بحث روایت میں صاف طور پر اس حقیقت کا اظہار کیا گیا ہے کہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس دعوت میں خاص طور پر خاندان عبدالمطلب کے ہی افراد کو مدعا کیا تھا اور ان میں سوائے آپ کے اپنے افراد خانہ کے کوئی ایک شخص بھی کسی دوسرے قبیلے کا موجود نہیں تھا۔

چنانچہ آپ نے اپنے قبیلہ والوں کو یہ ارشاد فرمایا کہ اگر تم میں سے کوئی شخص اس وقت اشاعت دین کے معاملہ میں میری معاونت کرے تو میں تم میں سے اُسے اپنا خلیفہ اپناوں اسی اپنا بھائی اور اپنا وارث بناؤں اور پھر یہ اعزازات جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے حاصل کر لئے۔

چنانچہ ظاہر طور پر بھی غلافت علی منہاج العبودت میں خاندان عبدالمطلب سے سوائے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے کوئی دوسرا شخص خلیفہ رسول نہیں ہوا جیسا کہ قارئین کرام جناب شیرخدا حضرت علی علیہ السلام کی والدہ مکرمہ سیدہ فاطمہ بنت اسد سلام اللہ علیہما کے حالات میں پڑھ

چکے ہیں کہ آپ ہی وہ پہلی ہاشمیہ عورت ہیں جنہوں نے ہاشمی خلیفہ کو حجت دیا۔  
راہ ابن کثیر وغیرہ کا اس روایت سے یہ مطلب نکالنا کہ جناب علی  
کرم اللہ وجہہ الکریم کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے محض فرزد ان  
عبد المطلب پر ہی خلیفہ بنایا تھا تو یہ سراسر خلاف واقعہ اور تحکم ہے کہ  
احادیث و سیر میں اس امر کی کہیں تصدیق موجود نہیں۔

## علیٰ خلیفہ بلا فصل ہیں

حضرت علیٰ شیر خدا علیہ السلام کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا  
خلیفہ اعظم اور جانشین اول جس صورت میں ہم نے بیان کیا ہے قطعی طور پر  
ذرست ہے اور اس کے لئے ہم ہزاروں مثالیں پیش کر سکتے ہیں مگر امور  
سلطنتِ اسلامیہ اور حدود شرعیہ کے نفاذ کے لئے جس مسئلہ خلافت پر حضرت  
ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ مُتمکن ہوئے اُس میں یقیناً وہی خلیفہ اول  
بلا فصل اور جانشین رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہیں۔

اس حقیقت کو جھلانے کے لئے جس قدر ہاتھ پاؤں مارے جائیں  
گے اُسی قدر انسان فریب خوردگیوں کا شکار ہوتا جائے گا اور اگر حضرت ابو بکر  
صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے استحقاق خلافت چھین کر ان پر غصب کی تہمت  
لگائی جائے گی تو یہ براہ راست رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے علوم  
رسالت کی کھلی تو ہیں کے علاوہ حضرت علیٰ کرم اللہ وجہہ الکریم کی خلافت کو بھی

مختلوك بناء کر کر کھو دے گا۔

کیونکہ حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے فرمان مقدس کے مطابق خلافت راشدہ علیٰ منہاج النبوت کا دوسری سیس سال کے عرصہ میں متعین شدہ ہے اور یہ تمیں سالہ دوسری عین خلافت الہیہ کا مظہرِ کامل اور خلافتِ مصطفائی کا عکسِ جیل ہے۔

شارحینِ حدیث کے مطابق یہی وہ زمانہ ہے جسے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے ہی زمانے میں شامل فرمाकر ”خیر القرون قرنی“ کا ارشاد فرمایا ہے۔

اہل محبت ”قرنی“ کے لفظ کو بھی استدلال کے طور پر پیش کر کے ثابت کرتے ہیں کہ چاروں خلفائے راشدین کا زمانہ بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا زمانہ ہے۔

آپ بھی اس حقیقت افروز استدلال پر غور کریں کہ اس لفظ کے حروف کی ترتیب ق - ر - ن - ی - ہے جبکہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا آخری حرف ق ہے جو اس لفظ کا پہلا حرف ہے حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا آخری حرف ر ہے جو اس لفظ کا دوسرا حرف ہے اور جناب عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ آخری حرف ن ہے جو قرنی کا تیسرا حرف ہے اور جناب علی علیہ السلام کا آخری حرف ی ہے جبکہ اس لفظ کا آخری اور چوتھا حرف بھی ی ہے۔

اور اس میں نکتے کی بات یہ بھی ہے کہ اگر حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا آخری حرف ق ہے اور لفظ قرنی کا پہلا حرف حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے بھی آخری اور قرنی کے بھی آخری حرف یہ کو باہم ملا کر بحساب ابجد اعداد حاصل کئے جائیں تو بالکل وہی عدد حاصل ہو جائیں گے جو حضرت علی علیہ السلام کے اسم پاک کے ہیں یعنی ق ۱۰۰ می ۱۰ ایک سو دس ۱۱۰ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی یہ خلافت ایک طرف تو حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی خلافت کے مقدمہ کی حیثیت رکھتی ہے اور دوسری طرف واضح طور پر نشاندہ ہی ہوتی ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق کی خلافت حضرت علی کی خلافت کی نقیض اور صدیقیں بلکہ خلافت ابو بکر صدیق عین خلافت علی علیہ السلام ہے اور آپ ہی کے پر از حکمت مشوروں کی مر ہوں احسان ہے۔

یہی نہیں بلکہ اس سے مزید یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ ”ق“ سے شروع ہو کر ہی ”ی“ پڑھت ہونے والا حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا یہ اپنا زمانہ ہے آپ نے ”قرنی“ کے نام سے موسوم فرمایا ہے پورے کا پورا حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا اپنا بھی زمانہ ہے کیونکہ اس کے پہلے اور آخری حرف کے ایک سو دس اعداد اس پر شاہدِ عدل کی حیثیت رکھتے ہیں یہی وجہ ہے کہ اس دور کے اپنے علاوہ تینوں ظفائر کے سب سے بڑے مشیر حضرت علی علیہ السلام ہی تھے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم تو اس پورے دور میں چیف جسٹس آف

سپریم کورٹ یعنی "قاضی القضاۃ" کے عہدے پر بھی فائز تھے اور اکثر عدالتی فیصلے آپ ہی کی ذات سے منسوب ہیں۔

بہر حال دیکھنا تو یہ ہے کہ اگر اس زمانہ کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھی اپنا زمانہ قرار دیں اور حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے باطنی نائب ہونے کے علاوہ ظاہری طور پر بھی حضرت علی کا زمانہ بھی یہی ہوتا پھر کیسے گمان کیا جاسکتا ہے کہ یہ ارتد او کا دور تھا جبکہ حضور سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اسی دور کو تمام ادوای عالم سے بہترین دور قرار دیتے ہیں۔

بعض لوگوں کا یہ گمان سراسر ضلالت اور گراہی کے قابل مذلت میں گپڑنے کے متراوٹ ہے کہ معاف اللہ اس دور میں آنکھی کے چند ایک افراد کے علاوہ سب لوگ مرتد ہو گئے تھے۔

ایسی صورت میں تو صحابہ کرام کی وہ کثیر جماعت بھی اس مخصوص فتویٰ کی زد میں آنے سے نہیں بچ سکے گی جنہوں نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے درست حق پرست پر بیعت خلافت بھی کی تھی اور آپ کا ہر مقام پر پورا پورا ساتھ بھی دیا تھا۔

علاوہ ازیں جب یہ ناقابل تردید اور محسوس حقیقت موجود ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ، ہی حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد مسید خلافت پر متمکن ہوئے ہیں اور ان کے بعد یکے بعد دیگرے حضرت فاروق اعظم اور حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہما نے اس ذمہ داری کو سنبھالا اور

ان اصحاب ملاش کے بعد حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم خاتم خلافت کے لقب سے ملقب ہوئے تو پھر اس تخلیقی اور تصوراتی خلافت کا وجود کس طرح قائم کیا جائے گا جو حضن تھصب اور دیوانگی کی پیداوار ہے۔

ہم اہل عقل و دانش حضرات کی خدمت میں پوری ہمدردی سے درخواست کریں گے کہ وہ مرن چاہے مفرود صنوں کو تو ذکر ان حقائق کے قریب تر ہونے کی کوشش کریں جنہیں صدیاں گذر جانے کے بعد بھی تبدیل نہیں کیا جاسکتا۔

محبّت علی کا تقاضا یہ ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے پسندیدہ لوگوں سے نفرت کا اظہار نہ کیا جائے اور اس بنیاد اور اساس کو غلط قرار دینے کی کوشش نہ کی جائے جس پر حضرت علی کی اپنی خلافت کا قصر تمیز ہوتا تھا اس لئے کہ اگر حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خلافت کو خلافت حقہ متصور نہیں کیا جائے گا تو پھر حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا دور خلافت بھی جانشینیاں رسول کے دور میں شامل نہیں ہو سکے گا اس لئے کہ،

خشی اول چُوں نہد معمار کج

نا شریا سے رُود دیوار کج

اور سب سے بڑی بات یہ ہے کہ جن لوگوں کو حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے سیاسی حریف ثابت کرنے کی کوشش کی جاتی ہے جناب علی علیہ السلام نے ان سب کی خلافتوں کو صدقی دل سے قبول کر لیا تھا اور کسی

ایک کے ساتھ بھی سیاسی حریقوں جیسا سلوک نہیں کیا تھا بلکہ ان سب کو اپنے نیک مشوروں سے نواز نے کے علاوہ حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ، کو سیاسی بلاوئیوں سے بچانے کے لئے اپنے صاحبزادگان کو ان کی حفاظت کے لئے مأمور فرمایا تھا۔

یہکہ پچھی بات تو یہ ہے کہ جس قسم کا سیاسی تصور حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی ارفع و اعلیٰ ذاتِ اقدس کے لئے قائم کیا جاتا ہے وہ آپ کی شان کے قطعی طور پر منافی ہے اور آپ کے منصبِ ولایت و خلافت کی تو ہیں کے مترادف ہے۔

## خلافت اس کو کہتے ہیں

جناب سیدنا حیدر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ بلاشک وریب روحاںی طور پر تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے خلیفہ اول ہیں اور اہل طریقت کے نزدیک یہ مسئلہ قطعی طور پر اجماعی ہے۔

اگر کوئی شخص بزعم خویش متفوّر کرتا ہے کہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ ہی روحاںی طور پر بھی آپ کے خلفیہ اول ہیں تو یہ اس کا ذہاتی فیصلہ ہو گا اولیائے کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کا کثیر گروہ اس امر پر متفق ہے کہ ولایت و قطبیتِ گبری کے اعلیٰ ترین مقام پر سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جن مقدس ہستی کو متمن کرنے والی بیت کرام ہی ہے اور

ان تمام آئندہ اہل بیت میں سب سے پہلا نمبر تا جدار اولیاء و اصفیاء امیر المؤمنین سیدنا حیدر کار علیہ السلام کا ہے۔

علیٰ و راثت اور روحانی خلافت جناب شیرخُدا سے پہلے کسی دوسرے کے لئے ثابت کرنا محض حقائق سے اعراض اور صداقت سے انحراف کے متراوٹ ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد انہی رسول زوج بتوں سیدنا و مرشدنا حضرت علیٰ کرم اللہ وجہہ الکریم سلطنتِ روحانیت کے تاجدارِ اول ہیں اور آپ کی اس اوقیانیت میں کوئی بھی آپ کا شریک و سہیم نہیں،

ہم اپنے اس موقف کی تائید میں پہلے تو حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی کی مبسوط اور واضح ترین عبارات نقل کرتے ہیں اور اس کے بعد چند دیگر عبارات اکابر و اولیاء کی پیش کریں گے جن کی روشنی میں متعدد الجھنوں سے نجات حاصل کی جاسکتی ہے۔

## محبت کیوں واجب ہے

اس اُمّت مرحومہ کے لئے وہ ظروف لطیفہ (جو ذریعہ نجات) ہیں حضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام کے الٰی بیت کرام علیہم السلام ہیں الٰی بیت کرام کی محبت و متابعت امتیوں پر اس لئے واجب کی گئی اے ہے تا کہ ان کے مبارک قبور میں اس محبت و متابعت کی وجہ سے کسی کی جگہ پیدا ہو۔

چونکہ اہل بیت کرام کے مقدس قلوب خدائے بزرگ و برتر جل مجدہ  
الکریم کے نور لطیف سے معمور و مملو ہیں اور ان کی مشارکت ظروف قربت  
مکانی سے ایسی مناسبت پیدا ہو جائے کہ وہ گناہوں کی کشافت کو دور کرنے  
کے لئے تریاق کا حکم رکھے۔

کہا جاتا ہے کہ ایک چینی نے آرزو کی کہ وہ کعبہ شریف پہنچ جائے  
آخر اس نے اپنا ہاتھ کبوتر کے پاؤں پر کھدیا تو فوراً منزل پر پہنچ گئی۔

## کشتی نوح کیا ہے؟

چنانچہ حدیث شریف میں آیا ہے کہ میری اہل بیت علیہم السلام  
مثال ایسی ہے جیسی نوح علیہ السلام کی کشتی جو آپ کی پناہ میں آگیا وہ طوفان  
سے نجیا اور جس نے اس سے علیحدگی اختیار کر لی وہ غرق ہو گیا۔

اہل بیت علیہ السلام کی اس خصوصیت کی وجہ ان کی فضیلت اور  
مخصوص مرتبہ ہے کیونکہ کشتی نوح علیہ السلام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
کے کمال عملی کی صورت تھی اور حضرات اہل بیت کرام کو بھی حق تعالیٰ جل شانہ  
نے آں حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے کمال عملی کی صورت بنا دیا کہ اس  
سے مرا دریقت ہے۔

## اہل بیت ہی کیوں؟

اور یہ بات اس لئے ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا کمال

عملی بغیر حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی شخصی مناسبت کے جو کہ روحانی قوتیں اور عصمت و عفت اور حفظ و فتوٰت و شجاعت سے متفاہف ہو کسی دوسرے میں اس کا جلوہ گر ہونا متصوّر نہیں کیا جاسکتا لہذا اس مناسبت کا بغیر ولادت اور تعلق اصلیت و فرعیت کا حاصل ہونا ناممکن ہے۔

برائے ایں امت مرحومہ آں ظروف لطیفہ الہ بیت

مصطفوی انہ کہ محبت ایشان و متابعت ایشان موجب

آں گرد کہ دردہماۓ آنہا ایں کس راجائے پیدا میشود

چوں آں دلہارا کہ از نور لطیف حضرت باری جل اسہء

معمور ملواست،

بسب مشارکت طرف و مجاورت مکان بآن جناب

مناسبتے پیدا آیہ کہ درفع مقل طبعی گناہاں ہم تریاق

وارو۔

و نعم ما قل مور بے چارہ ہوں گہ در کعبہ رسددست در

پائے کبوتر زدونا گاہ رسید و لہذا اور حدیث شریف وارو

است کہ مثل اهل بیتی فیکم مثل سفینہ نوح

من رکبها نجا ومن تخلف عنها غرق و وجہہ

تخصیص اہل بیت علیہ السلام رأبایں مرائب وفضیلت

آن است کہ کشی حضرت نوح علیہ السلام صورت

کمال عملی آنچنان ب دوں منا سبت شخص بآنچنان در  
قوائے روحیہ در عصمت و حفظ و فوت و ساحت متصور  
نیست کہ در کے جلوہ گر شود وایں منا سبت بدوں  
ولادت و علاقہ اصلیت و فرعیت ممکن الوصول نیست۔

﴿تَسْبِيرُ فَتْحِ الْعَزِيزِ سُورَةُ الْحَاقَةِ ص ۶۷﴾

اس کے بعد شاہ عبدالعزیز محمدث دہوی رحمۃ اللہ علیہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وآلہ وسلم کی طرف سے اہل بیت کرام اور حضرت علی علیہ السلام کو عطا ہونے والی امامتِ کبریٰ کی مزید وضاحت اس طرح فرماتے ہیں۔

## اہامت کھان ہے؟

پس یہ کمال مصطفوی ان تمام تر شعبوں میں جو ولایت مختفہ کا معدن ہے انہی "اہل بیت کرام" سے جاری و ساری ہوتا ہے اور امامت کے یہی معنی ہیں کہ ان میں سے اک نے دوسرے کو اپنا صی بنایا۔

اور یہی سرت اور راز ہے کہ وہ بزرگان اہل بیت جمیع اولیائے اُمّتِ محمدیہ کے تمام سلسلوں کے مرجع و منع ہوئے اور جو شخص بھی اللہ تبارک و تعالیٰ کی رسم سے مسلک ہونا چاہے۔

اس کی سند اور فیض اہل بیت کرام کے انہی بزرگوں پر مشتمی ہوتا ہے اور اس کو اپنی نجات کے لئے اسی کشتی اہل بیت کے دامن میں پناہ لینا پڑتی ہے اس نے اللہ تبارک و تعالیٰ نے ارشاد فرمایا (وتعیها)

372

لیعنی وہ اس کشته کو یاد رکھیں اور مومنین سفینہ اہل بیت کو ذریعہ نجات  
سمجھیں کہ گناہوں کے طوفان کی زدے بچنے کی بھی یا ک تدبیر ہے۔  
پس ایں بکمال را یا جمیع شعب آنکہ معدن ولایات  
مختلف است دریں مجری جاری کر دندوازہ میں ناؤوال  
ریختند وہ میں است معنی امامت کہ یکے مرد گیرے را  
از ایشان باس وصی ساخت وہ میں است سرآں کہ ایں  
بزرگوار ان مرتع سلاسل اولیائے امت شددند وہر کہ  
تمسک بحکم اللہ فی ما ید چارونا چار سند استفاضہ او  
با ایں بزرگور ان منتهی فی گردو و دریں کشته می نشید و  
لہذہ فرمودہ اندھہ (وَيَعْلَمُهُ) لیعنی ویادا را ایں قصہ کشته را  
کیفیت نجات از غرق طوفان را کہ مومنین را بدین  
تدبیر حاصل است۔

﴿تفسیر فتح العزیز ب ۲۹ ص ۲۶﴾

## علی کو امام کیوں بنایا؟

بعد ازاں شاہ عبدالعزیز علیہ الرحمۃ قرآن مجید کی اس آیت کا آخری  
جملہ نقل فرمکر اس کی واضح تفسیر میان کرتے ہیں (اذن واعیة) لیعنی وہ  
کان جوان امور کو یاد رکھیں، الآلیۃ۔

چنانچہ حدیث شریف میں آیا ہے کہ جب یہ آیت مبارکہ نازل ہوئی

تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو ارشاد فرمایا کہ یا علی میں نے اللہ تبارک و تعالیٰ سے تیرے لئے سوال کیا ہے کہ تو جو بھی سن لے اُسے ہمیشہ یاد رکھے لہذا حضرت علیؓ کے لئے یہ تخصیص اسی شرف اور مرتبے کی وجہ سے ہے اور اس میں نکتہ یہ ہے کہ بغیر حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے اہل بیت کا کشتی کے معنوں میں آنامتصوّر ہی نہیں کیا جا سکتا اس لئے کہ اس طریقہ کی امامت کے قابل صرف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے «صلی» اہل بیت ہی ہو سکتے تھے مگر اس وقت وہ کمن تھے اور ان کی تربیت سوائے حضرت علیؓ کے کسی دوسرے کے سپرد کرنا حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی شانِ کمال کے منافی تھا یہی وجہ تھی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے امت کو گناہوں سے نجات دلانے کے طریقے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو القاء فرمائے اور پھر ان کو امام بنایا اور اپنے کمال عملی کو صورتِ حیدر کرار میں متصوّر کرنا ضروری ہو گیا، اور بحکم "ابوت" اپنا یہ کمال عملی حضرت علیؓ کے ذریعہ شگفتہ و تروتازہ اپنے صاحبزادگان والا شان کو پہنچانا پڑا اور اس طرح ولایت کا یہ مقدس سلسلہ حضرت علیؓ کے وسیلے اور تو سط سے قیامت تک کے لئے جاری و ساری ہو گیا

اذ ان واعیہ یعنی گوشے کے یاد دارندہ از قسم ایں امور است و در حدیث شریف دار دعا است کہ چوں ایں

آیت نازل شد آں حضرت مرتضی علی را فرمودند سما  
لت اللہ ان مجعلہ اذکر یا علی و تخصیص حضرت امیر  
المومنین بایں شرف و مرتبہ برائے ہمیں نکتہ است کہ  
معنی کشی بودن اہل بیت بدول تو سطح حضرت امیر متصور  
نہ بود زیرا کہ اہل بیت ال حضرت کے قابل امامت ایں  
طریق بودند در آں وقت صغير اسن بودند و تر بیت  
ایشان بدیگرے حوالہ کر دن منافی شان کمال آں  
حضرت بودید لا جرم تو اعد نجات از نقل گناہان را  
حضرت امیر المومنین القاء فرمودن و ایشان را امام سا  
ختن و کمال عملی خود را بصورت ایشان متصور نمودن  
ضرور و راقیاد کے ایشان بحکم الوتاں کمال رات و تازہ بسا  
حب زاد بار ساندھ (مسلسل)

دریں سلسلہ تا قیام قیامت بوسطہ ایشان جاری ماند

﴿تفسیر عزیزی ص ۷۶ پ ۴۲۹﴾

## حضور کی علی سے منا سبт کلی

یہی وجہ ہے کہ امیر المومنین حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو یعُسُوب  
المومنین یعنی شہنشاہ اُمّت کا خطاب دیا گیا اور اس وجہ سے بھی کہ چونکہ  
حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے حضور رسالت مأب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

کی آغوش رافت میں پرورش پائی تھی

اور حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے رحمتہ دامادی بھی آپ کو حاصل تھا اور آپ زمانہ طفویلت سے ہی ہرامیر خاص میں سرویر کائنات کے رفیق اور شریک کا رہتھے اور آپ خاص طور پر حکم فرزندی میں بھی داخل تھے اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو اس قرابتِ قریبیہ کی وجہ سے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے روحانی قوتوں میں مناسبت لگی حاصل تھی۔

گویا جناب امیر المؤمنین علیہ السلام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ظل مبارک اور آپ کے کمالاتِ عملی کی صورت تھے کیونکہ ولایت و طریقت کا مطلب اور مراد بھی یہی ہے۔

اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اس دعائے مبارک سے الہی علی جو بھی یاد رکھے اسے کبھی نہ بھولے جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی استعداد اور لیاقتِ طبع اور بھی ظاہر ہو گئی اور آپ اس سے مرتبہ کمال کی انتہا کو پہنچ گئے اور آج تک اس کے آثار ہر طریقہ کے اولیاء اللہ کے ظاہر و باطن میں ہو یہاں ہیں۔

۲۔ وہذا حضرت امیر المؤمنین رائے عسوب المؤمنین

خطاب دادہ اندو معہذ اجناب امیر لسبب آنکہ ورکنار آں حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پرورش یافتہ بودندو علاقہ دامادی بآجنب و اشتند و از طفیل در ہرامر رفیق و

شریک ماندہ و حکم فرزندگرفتہ بودند و سب قربات قریبیہ  
کے واشتند و حکم مناسبت کلی درقاۓ روحانی بآجنباب  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ایشان راحاصل عملی آجنباب

پس جناب امیر گویا ظل و صور کمال عملی آجنباب  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بودن کہ عبارت از ولایت و  
طریقت است و بدعاۓ آں حضرت ﴿صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم﴾ آں استعداد و ایشان تضا عف پزیر و

بہایت مرتبہ کمال رسید چنانچہ آثار آں در ظاہر و باطن  
و اولیاء اللہ از ہر طریقہ و ہر سلسلہ ظاہر و ہویدا است۔

﴿تفسیر عزیزی پ ۲۹ ص ۷۷ شاہ عبد العزیزی شورۃ الحاقہ﴾

حضرت مجدد الف ثانی کا عقیدہ یہ بھی ہے  
اہل بیت کرام اور علوم باطنیہ کے متعلق حضرت مجدد الف ثانی قدسہ  
العزیز جو وضاحت فرماتے ہیں وہ یہ ہے۔

اس واقعہ میں حضرت آدم علی نبینا و علیہ الصلوٰۃ والسلام کو دیکھا تھا  
بہت نیک اور اصلی ہے۔ پانی سے مراد علم ہے اور اس میں ہائھڑا نا علم میں  
قدرت کا حاصل ہونا ہے اور اس بارہ میں حضرت آدم علی نبینا و علیہ الصلوٰۃ  
والسلام کی مشارکت اس کے حاصل ہونے کی موکر و مویہ ہے کیونکہ آں  
حضرت علیہ الصلوٰۃ والسلام حضرت رحمٰن کے شاگرد ہیں۔

وَلِعِلْمِ آدَمَ الْأَسْمَاءِ وَكُلِّ حَاكِمٍ حَمَلَهُ اللَّهُ تَعَالَى نَزَّلَهُ عَلَيْهِ الْمُصْلُوَةَ وَالسَّلَامَ  
کو تمام چیزوں کے نام،

حاصل کلام یہ کہ اس واقعہ میں علم سے مراد علم باطن ہے بلکہ علم باطن  
کی وہ قسم جو اہل بیت الرضوان کی نسبت سے مناسبت رکھتی ہے۔

﴿مکتوبات ج ۱ ص ۲۴۱ مکتوب ۴۲۱﴾

خاندان سادات کے ایک بزرگ کے گرامی نامہ کے جواب میں  
جناب مجدد رقم فرماتے ہیں۔

آپ سے اپنی محبت کا اظہار کرنا مناسب اور بہتر خیال کیا اور اس  
محبت کے سبب جو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اقرباء سادات کرام سے  
پیدا ہو چکی ہے امیدواری کا رشتہ پورے طور پر ہاتھ میں لا جکا ہے اللہ تعالیٰ  
ان سادات کرام کی محبت پر استقامت نصیب فرمائے۔

﴿مکتوبات ج ۱ ص ۱۹۳ مکتوب ۵۵﴾

حضور مجدد الف ثانی نے ایک مقام پر فرمایا!  
سادات کرام کی ذوات جو کثیر البرکات ہیں سرور دین و دُنیا سے  
جزئیت کی بنا پر اس سے بلند تر ہیں کہ یہ فقیر زبان قاصر کے ساتھ ان کی  
فضیلت اور صفت و شاء کرے صرف اپنی سعادت کا ذریعہ جانتے ہوئے اس  
باب میں جرأت کی ہے بلکہ اس وسیلے سے اپنی ستائش کرتا ہے اور ان کی دوستی کا  
اظہار کرتا ہے جس کا مامور ہے اے اللہ ہمیں بطفیل حضور سید المرسلین علیہ وعلیٰ

آلہ وسلم علیہم الصلوٰۃ والسلام سادات کرام کے ساتھ محبت کرنے والوں میں کر  
﴿ص ۱۹۳ ج ۱ مکتوب ۵۶﴾

## اب دیکھو

باوجود اس کھلی وضاحت اور خاندان اہل بیت کی اما مرت گبری کا  
اقرار کر لینے کے مجدد الف ثانی طریقہ نقشبندیہ کی تمام روحانی سلاسل عالیہ  
پروفیٹ نبیت کرتے ہیں اور دلیل یہ پیش کرتے ہیں کہ چونکہ سیدنا صدیق  
اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ تمام اُمّتِ محمد یہ میں افضل ہیں لہذا ان سے منسوب  
ہونے کی وجہ سے سلسلہ عالیہ نقشبندیہ تمام سلسلوں سے افضل ہے ملاحظہ ہو  
**طریقہ نقشبندیہ سب بیسی کیوں افضل ہے؟**

اس بلند طریق کے سر حلقة صدیق اکبر رضی اللہ عنہ ہیں جوانبیا علیہم  
الصلوٰۃ والسلام کے بعد تحقیقی طور پر تمام بنی آدم سے افضل ہیں اور اسی اعتبار  
سے اس طریق کے بزرگواروں کی عبارتوں میں آیا ہے کہ ہماری نسبت سب  
نبوتوں سے بڑھ کر ہے۔

کیونکہ ان کی نسبت جس سے مراد خاص حضور اور آگاہی ہے بعضہ  
حضرت صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی نسبت حضور ہے اور اس طرح میں  
نہایت اس کی امتداء میں ہے۔

﴿مکتوب ۲۲۱ مکتوبات ج ۲ ص ۵۱۲﴾

اس کے آگے حضرت مجدد الف ثانی مزید فرماتے ہیں کہ سلسلہ عالیہ

نقشبندیہ کی جو مدح و ستائش ہم نے کی ہے اس خاندان کے خلفاء کو سوال حصہ بیان کرنے کی توفیق بھی حاصل نہیں ہوئی چنانچہ آپ نے لکھا ہے۔

آپ اس فقیر کے مکتوبات اور رسالوں کو دیکھیں کہ اس طریق کو اصحاب کرام رضی اللہ عنہم کا طریق ثابت کیا ہے اور اس نسبت کو سب نسبتوں سے بڑھ کر مدلل بیان کیا ہے اور اس طریق عالیٰ کے بزرگوں کی مدح اس طور پر کی ہے کہ اس بزرگ خاندان کے خلفاء میں سے کسی کو اس کا سوال حصہ بیان کرنے کی توفیق بھی نہیں ہوئی۔

﴿مکتوبات ج ۲ ص ۵۳۱ مکتوب نمبر ۲۲۹﴾

اس سلسلہ عالیہ کے متعلق پڑھ فرمایا۔

نقشبندیہ عجب قافلہ سالار اند

برنداز رہ پہاں مجرم قافلہ را

﴿مکتوبات ج ۲ ص ۵۱۹﴾

پڑھ فرمایا!

ہماری نسبت آں حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ہی نسبت شریف ہے پھر اس طریق (نقشبندیہ) سے بروح کر عالی اور کون سا طریق ہے اور اس نسبت سے بہتر اور کون ہی نسبت ہے۔

﴿مکتوبات ج ۲ ص ۵۳۰ مکتوب ۲۲۸﴾

ایک مقام پر ایک مرتبہ فرمایا۔

سُبْحَانَ اللَّهِ وَهُوَ أَكْبَرُ  
ظاہر ہو رہے ہیں اگر بہت سے لوگ جمع ہو کر ان کی تصاویر پیش کرنے کی  
کوشش کریں تو معلوم نہیں کہ انہیں میر ہو سکے۔

فقیر کا یقین ہے کہ ان معارف کا بہت سا حصہ حضرت مہدیؑ موعود  
علیہ الرضوان کے نصیب ہو گا۔

#### ﴿مکتوبات ج ۲ ص ۵۶۲ مکتوب ۴۲۳﴾

ایک دفعہ آپ نے فرمایا۔

اس طریقہ علیہ کو ابتداء میں اس قسم کے احوال ظاہر ہوتے ہیں جو  
انتہا والوں کے احوال کے ساتھ یہاں تک متشابہ ہوتے ہیں کہ ان دونوں قسم  
کے احوال والوں کے درمیان سوا نظر بصیرت رکھنے والے عارف کوئی بھی  
فرق نہیں کر سکتا۔

#### ﴿مکتوبات ج ۲ ص ۵۶۱ مکتوب ۴۲۵﴾

## علی کیوں افضل نہیں

جناب مجدد الف ثانی کے مذکورہ بالا تصویرات کو اگر درست تسلیم کر لیا  
جائے تو پھر اولیائے امت کے اس فرمان کی تکذیب کرنا پڑے گی جن کا  
دعویٰ ہے کہ سلسلہ عالیہ قادر یہ تمام تر سلاسلِ رُوحانیہ سے افضل و اعلیٰ ہے  
حالانکہ اولیاء کبار کا یہ ارشاد قطعی طور پر درست ہے کیونکہ سلسلہ عالیہ قادر یہ  
جناب حیدر کر ارضی اللہ عنہ پرستی ہونے کے ساتھ ساتھ جناب غوث اعظم

سے منسوب ہے اور غوث الاعظم رضی اللہ عنہ کے کمالاتِ روحانیہ جو انہیں جناب شیر خدا علی کرم اللہ وجہہ الکریم اور دیگر آئمہ اہل بیت کی وساطت سے حاصل تھے ان کا عشرہ عشیر بھی کسی ولی کو نصیب نہیں اور جناب غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا یہ فرمان شاہیدِ عدل ہے کہ ہمارا یہ قدم تمام اولیاء کی گردنوں پر ہے۔

اب وضاحت طلب امر یہ ہے کہ اگر حضرت مجدد صاحبؒ کی یہ دلیل درست ہے کہ وہی روحانی سلسلہ افضل و اعلیٰ ہے جو امت کے افضل ترین شخص پر منتہی ہوتا ہے تو پھر بغیر کسی اضطراب و اضطرار کے تسلیم کرنا ہو گا کہ جناب شیر خدا سیدنا حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم تمام امت محمدؐ یہ علی صاحبہا علیہ الصلوٰۃ والسلام سے افضل و اعلیٰ ہیں کیونکہ جناب شیر خدا پر منتہی ہو نے والا سلسلہ عالیہ قادر یہ اولیائے کبار کے فرائیں کے مطابق تمام تر سلاسل روحانیہ سے افضل و اعلیٰ ہے یہی وجہ ہے کہ مجدد مآة حاضرہ شاہ احمد رضا خاں رحمۃ اللہ علیہ تفضیل حیدر کرار کو رفض قرار نہیں دیتے۔

## تفضیل و رفض نہیں

اعلیٰ حضرت عظیم البرکت شاہ احمد رضا خاں بریلوی وہابی مولوی نذری احمد دہلوی کے ایک داعیے کی تردید فرماتے ہوئے مسئلہ تفضیل اور رفض و تشیع کافر ق واضح فرماتے ہوئے رقم طراز ہیں۔

یہ بکف چراغ قابل تماشا کہ اہن فضیل کے منسوب برفض ہونے کا  
دعویٰ کیا اور ثبوت میں عبارت تقریب رمی با تشیع،

ملائجی کو باہم سال خوردی و دعویٰ نجحتی آج تک اتنی بھی خبر نہیں کہ  
محاوراتِ سلف اور اصطلاحِ محدثین میں تشیع و رفض میں کتنا فرق ہے۔

زبانِ متاخرین میں شیعہ رواضخ کو کہتے ہیں خز لحم اللہ تعالیٰ جمیعاً  
بلکہ آج کل کے بیہودہ مہذبین رواضخ کو راضی کہنا خلاف تہذیب جانتے  
ہیں اور انہیں شیعہ حق کے قلب سے یاد کرنا ضروری مانتے ہیں خود ملامی کے  
خیال میں اپنی ملائی کے باعث تیرہ تازہ محاورہ تھایا جو ام کو دھوکا دینے کے لئے  
تشیع کو راضی بنایا حالانکہ سلف میں جو تمام خلفاءٰ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم  
اجمعین کے ساتھ عقیدت رکھتا اور حضرت امیر المؤمنین مولا علی کرم اللہ وجہہ  
الکریم کو ان میں افضل جانتا شیعی کہا جاتا ہے۔

بلکہ جو صرف امیر المؤمنین عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ پر تفضیل دیتا  
اے بھی شیعی کہتے حالانکہ یہ مسلک بعض اہل سنت کا تھا اسی پنا پر متعدد ائمہ  
کوفہ کو شیعی کہا گیا۔

بلکہ بھی محض غلبہ محبت اہل بیت کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم کو شیعیت  
سے تعبیر کرتے حالانکہ یہ محض سذیت ہے۔

شah عبدالعزیز محمدث دہوی رحمۃ اللہ علیہ تفضیل کے بارے میں  
نہایت واضح ترین فیصلہ فرماتے وقت حقیقت کو یوں رومنا فرماتے ہیں۔

اور جانتا چاہئے کہ پہلے شیعہ کے لقب سے ملقب ہونے والے لوگ  
سنت اور تفضیلی فرقہ سے تعلق رکھتے تھے لیکن جب غالی رافضیوں اور زیدیوں  
اور اسماعیلیوں نے خود کو شیعہ کہنا شروع کر دیا اور ان کے عقائد سے شروع فساد  
اور قابوں کا صدور ہونے لگا تو سنتیہ تفضیلیہ نے حق و باطل کے تبلیس کے  
خوف سے شیعہ کے لقب کو ترک کر کے خود کو اہل سنت و جماعت کہلانا پسند کیا  
قدیم کتب تواریخ سے ظاہر ہوتا ہے کہ فلاں شیعوں میں سے ہے اور فلاں  
شیعہ ہے وہ لوگ اہل سنت و جماعت کے سرداروں میں سے ہیں اور راہ  
راست پر ہیں۔

نیز باید دانست کہ شیعہ اولیٰ کہ فرقہ سیدیہ و تفضیلیہ اندر  
زمان سابق بشیعہ ملقب یوں دندو چوں غلاۃ رواض و  
زیدیاں و اسماعیلیہ بائیں لقب خود را لقب کروند و مصدر  
قباچ و شروع اعتقد اے و عملے گردیدند خوفا عن  
التباس الحق والباطل فرقہ سیدیہ و تفضیلیہ ایں لقب را  
بر خود نہ پسند یوں دندو خود را اہل سنت و جماعت ملقب  
کروند حالا واضح شد کہ آنحضرت کتب تواریخ قدیمیہ واقع  
شوہد کہ فلاں میں شیعہ اور من شیعہ علیٰ حالات کہ او از

روسانے اہل سنت و جماعت است راست  
«تعنیہ اثناء عشریہ مولنہ شاہ عبد العزیز محدث دعلوی من ۱۱»

jabir.abbas@yahoo.com

## نظر اپنی اپنی غیر نبی کی نبی پر فضیلت

ایک رفعہ جناب مجدد الف ثانی ایک ایسے نگین مقام پر تشریف لے  
گئے جو حضرت صدیق اکبر سے بھی بلند تر تھا۔  
پھر آپ نے اپنے بیان کے خلاف شکوک و شبہات کا ازالہ کرتے  
ہوئے فرمایا۔

علامے کرام نے اس کا ایک حل بھی نبویز کیا ہے کہ جزویات میں  
ایک جزوی میں غیر نبی کو اگر نبی پر فضیلت لازم آجائے تو کچھ حرج نہیں مکتوب  
اور پھر اس مکتوب شریف کے آخر پر فرمایا۔  
”توجب غیر نبی کو نبی پر جزوی فضیلت جائز ہے تو غیر نبی پر بطریق  
اولی فضیلت جزوی ثابت ہو سکتی ہے لہذا ہمارے اس کلام میں بالکل کوئی  
اشکال نہیں۔“

قارئین کو مندرجہ بالا روایت پر دعوت غور و فکر دیتے ہوئے ہم پھر  
اپنے موضوع کی طرف آتے ہیں۔

## علیٰ خیر البریه هیں

إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ أُولَئِكَ هُمُ الْخَيْرُونَ  
البریة

بیشک جو ایمان لائے اور اچھے کام کئے وہی تمام مخلوق

سے بہتر ہیں۔

مفسرین کرام زیر آیت رقم طراز ہیں کہ آیت کریمہ خیر البریٰ کا جملہ

جس کا مطلب بہترین انسان ہے حضرت علی شیر خدا کرم اللہ وجہہ الکریم کی  
شان میں ہے اور خیر البریٰ سے مراد آپ ہی کی ذات والاصفات ہے۔

تفسیر و منثور میں ابن عساکر کے حوالے سے لکھا ہے کہ حضرت

جا بر بن عبد اللہ روایت بیان کرتے ہیں کہ ہم لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم کی خدمتِ اقدس میں حاضر تھے اسی اثنائیں حضرت علی کرم اللہ وجہہ  
الکریم تشریف لائے تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔

قم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے یہ اور اس  
کے محبت یعنی حضرت علی اور اس کے حُبّدار قیامت کے دن فائزِ الram ہوں  
گے اور آیت نازل ہوئی ”بیشک جو ایمان لائے اور نیک اعمال کئے وہی تمام  
مخلوق سے بہتر ہیں“

اس کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے صحابہ کرام رضوان  
اللہ علیہم اجمعین کے پاس جب بھی جناب شیر خدا حضرت علی کرم اللہ وجہہ  
الکریم تشریف لاتے تو صحابہ کرام فرماتے کہ خیر البریٰ تشریف لے آئے۔

آخر جو ابن عساکر عن جابر ابن عبد اللہ قال كنا

عند النبي صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم والذی نفی

بِيَدِهِ أَنْ هَذَا وَشِيعَةُ لَهُمُ الْفَائِزُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَنَرَلْتَ

﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ أُولَئِكَ هُمُ الْخَيْرُونَ﴾

البرية

”من بيته آتٍ“

فَكَانَ اصْحَابَ السَّيِّدِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ إِذَا

قَبْلِ عَلَى قَالُوا جَاءَ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ .

خاتم حفاظ مصر علامہ جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ دوسری روایت

اس ضمن ہیں اس طرح لائے ہیں کہ ابن عساکر حضرت ابوسعید رضی اللہ تعالیٰ

عنہ سے مرفوع اور ایت بیان کرتے ہیں کہ علی خیر البریّہ میں۔

اخراج ابن عدی و ابن عساکر ان ابی سعید مرفوعاً

علی خیر البریّہ .

تیسرا روایت میں فرمایا کہ حضرت عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ

غَنِمَافَرَمَاتَهُ ہیں کہ جب یا آیت کریمہ ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا

الصَّلِحَاتِ أُولَئِكَ هُمُ الْخَيْرُونَ﴾ نازل ہوئی تور رسول اللہ صلی اللہ

علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو ارشاد فرمایا کہ علی تو اور تمھیں

سے محبت کرنے والے قیامت کے دن خوش و فرم اور شاد باؤ ہوں گے۔

عن ابن عباس قال لما نزلت ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا

وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ أُولَئِكَ هُمُ الْخَيْرُونَ﴾ قال

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم لعلی ہوانت

وَشِعْتَكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ رَاضِينَ وَمُرْضِينَ.

﴿الدر المنشور ج ۲ ص ۳۷۹﴾

یہی روایت خود حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم سے بھی مروی ہے  
ابن مردویہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم سے روایت کرتے ہیں  
کہ آپ نے میرے لئے فرمایا کیا تم نے اپنے متعلق اللہ تبارک  
و تعالیٰ کا یہ ارشاد نہیں سن؟

﴿لَهُ أَنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ أُولَئِكَ هُمُ خَيْرُ

الْبَرِيَّةِ﴾

اس سے مراد تم اور تمہارے شیعہ ہیں۔

اور یہ ہماری اور تمہاری وعدہ کی کئی جگہ حوض کوثر پر آئیں گے اور  
جب امتیں حساب کے لئے آئیں گی تو یہ روشن پیشانی والوں کے نام سے  
پکارے جائیں گے۔

واخرج ابن مردویہ عن علی رضی اللہ عنہ قال قال

لی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم الم قسم

قول اللہ ﴿لَهُ أَنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ أُولَئِكَ

هُمُ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ﴾ انت و شیعک و موعدی و موعد

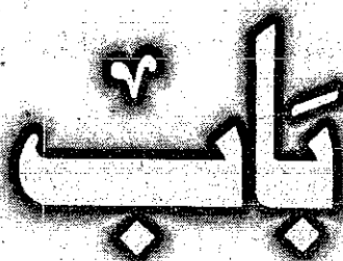
کم الحوض اذا جيت الا هم للحساب تدعون خدا

المحلین.

﴿در منشور ج ۲ ص ۳۷۲﴾

ابن الکواء فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم سے آیت مذکورہ بالا کے متعلق پوچھا تو آپ نے فرمایا کہ اس سے مراد ہم اور ہمارے قبیلے ہیں اور ان کی پیشانیاں قیامت کے وہ درخشاں ہو گئی اور وہ حوضِ کوثر سے سیراب ہوں گے اور یہ لوگ اپنی درخشندہ جبینوں کی وجہ سے پہچانے جائیں گے۔

﴿جواہر العقدین مع یتابیع المودة جلد اول ص ۲۵﴾



شان مختصر

در

شان مختصر

## خرقه مصطفی برائے مرتضی

تاجدار اولیاء شیخ الاسلام و مسلمین قطب الواصلین فرید الحق  
والذین با فرید الدین گنج شکر قدس سرہ العزیز ارشاد فرماتے ہیں۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو محراج کی شب خرقہ عطا ہوا آپ  
نے ایک دفعہ صحابہ کیا رضی اللہ عنہم کو بلا کفر فرمایا مجھے میرے پروردگار نے  
خرقه عطا فرمایا ہے اور حکم ہے کہ تم میں سے کسی ایک کو دوں اب میں تم سے  
ایک بات پوچھوں گا جس کا جواب درست ہوگا اُسے خرقہ عطا کرو یا جایگا۔

چنانچہ آپ نے ابو بکر صدیق عمر فاروق عثمان غنی رضی اللہ عنہم سے  
الگ الگ پوچھا کہ اگر تمہیں یہ خرقہ دیا جائے تو تم کیا کرو گے؟ لیکن کسی نے  
بھی وہ جواب نہ دیا جو خرقہ کے حصول کا باعث بنتا۔

پھر آپ نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم سے پوچھا تو آپ نے  
عرض کیا کہ میں پرده پوشی کروں گا اور بندگان خدا کے عیب پوشیدہ رکھوں گا۔  
رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اے علی یہ خرقہ  
میں تجھے دیتا ہوں کیونکہ میرے پروردگار کا یہی حکم تھا کہ یاروں میں سے جو  
شخص یہ جواب دے گا اسے یہ خرقہ دینا۔

تاج الاولیاء عزیزی ربِ ربّت حضور سید ناظم الحق والذین خواجہ نظام

الدین وہ لوئی قدس سرہ العزیز فرماتے ہیں کہ میرے شیخ مندرجہ بالا واقعہ  
بیان فرمائے کرزا و قطار روتے رو تے بے ہوش ہو گئے ہوش میں آئے تو زبان  
مبارک سے فرمایا معلوم ہوا کہ درویش پر دہ پوشی کا نام ہے۔

﴿ راحت القلوب مترجم ملفوظات گرامی خواجه فرید  
الدین گنج شکر مرتبہ خواجه نظام الدین ص ۴۰ ﴾

## شبِ معراج تھی آوازِ کس کی

دیلیٰ نے سنن کے ساتھ روایت بیان کی ہے کہ حضرت عبد اللہ ابن  
 عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے فرمایا کہ میں نے اس وقت رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
 وآلہ وسلم کو یہ فرماتے سنا جب آپ سے ایک شخص نے پوچھا کہ یا رسول اللہ  
 صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اللہ تبارک و تعالیٰ جل مجده الکریم نے آپ کے ساتھ  
 معراج کی شب کس زبان میں گفتگو فرمائی؟

تو اُس کے جواب میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ  
اللہ تبارک و تعالیٰ نے معراج کی رات مجھ سے علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی زبان  
میں گفتگو فرمائی تھی۔

دورانِ گفتگو اللہ تبارک و تعالیٰ نے مجھے یہ الہام فرمایا کہ میں یہ سوال  
کروں کہ یا اللہ مجھ سے تیری ذات ہم کلام ہے یا کہ علی گفتگو کر رہا ہے۔

ای اثناء میں اللہ تبارک و تعالیٰ جل مجده الکریم نے ارشاد فرمایا مجھ  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں بے مثال ہوں اور وہ ہوں جس کی مشل کوئی

چیز نہیں۔

میرا لوگوں کے ساتھ قیاس نہیں کیا جا سکتا اور نہ ہی میرا وصف  
تشیہات سے بیان کیا جا سکتا ہے۔

﴿یا محمد﴾ میں نے تمہیں اپنے نور سے پیدا فرمایا اور تمہارے نور  
سے علی کو پیدا فرمایا اور جب میں نے تمہارے دل کو تمام لوگوں سے علی کی  
محبت میں زیادہ سرشار پایا تو تمہارے ساتھ علی کی زبان اور اسی کے لب والہجہ  
میں گفتگو کرنا مناسب سمجھاتا تھا تمہیں اطمینان قلبی نصیب ہو۔

الدیلمی بسنده عن ابن عمر رضی اللہ عنہما قال  
سمعت النبي صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم وقد سئل با  
ی کفت خاطبک ربک ليلة المراج فقال يا  
محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ناشی لا کا لا شیاء  
و لا اقاس با الناس ولا وصف بالشبهات خلقتک  
من نوری و خلقت علیا من نورک و اطلعت علی  
قلبك احب اليك من على فخاطبک بلسانه  
کیما یطمئن قلبک

﴿یتنا بیع الحودة جلد اول ص ۸۳ مطبوعہ تهران﴾

علامہ سیلمان حنفی قدوسی مندرجہ بالا روایت بیان کرنے کے  
بعد دلیل کے طور پر سلطان<sup>علیہ السلام</sup> الاولیاء شیخ فرید الدین عطار حمدۃ اللہ علیہ کا یہ شعر  
پیش کرتے ہیں۔

مُصطفیٰ اسرارِ حق از وے شفت  
ہم از وبشود حم با او گفت

(شیخ عطار)

یعنی مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اسرارِ خداوندی علی کی زبان میں سماحت فرمائے اور پھر وہی اسرار روزِ موت علی کو تلقین فرمائے۔

## یہ اعزاز

مندرجہ بالا روایت سے قطعی طور پر واضح ہو جاتا ہے کہ حضور رسالت آب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ذاتِ القدس کو جو تعلق جناب حیدر کرار رضی اللہ عنہ کے ساتھ تھا وہ صرف اور صرف انہی کے لئے مخصوص تھا اور خدا وند قدوس جل جلالہ کا زبان حیدر کرار میں گفتگو فرمانا اس امر کی بھی نشاندہی کرتا ہے کہ علیؑ کی بات خدا کی بات اور خدا کی بات علیؑ کی بات ہے

## عرش پر نام علیؑ

ریاض النصرہ فی مناقب العشرہ میں محب طبری ”الماء“ کی سیرت کے حوالے سے روایت نقل کرتے ہیں کہ

حضرت ابی حمراء سے روایت ہے کہ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ جب میں معراج کی شب آسمانوں کی طرف گیا تو میں نے اور پر نظر اٹھا کر دیکھا تو عرش کے پائے پر یہ لکھا ہوا پایا کہ محمد اللہ کے رسول ہیں اور

انہیں علیؑ کے ذریعہ سے امداد و نصرت فرمائی گئی۔

عن ابی الحمراء قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ

وآلہ وسلم ليلة اسریٰ بی الى السماء نظرت على

ساق العرش فرأیت کتابہ فہمۃ محمد رسول اللہ

اید ته بعلیٰ و نصر ته بہ

﴿ریاض النصرة فی مناقب العشرہ مطبوعہ مصر جلد دوم ص ۲۷﴾

مندرجہ بالا روایت کے دیگر حوالہ جات غزوہ بدرو احزاب کے ضمن

میں پیش کئے جائیں گے فی الحال آپ جانب حیدر کرا رضی اللہ عنہ کے اسم

عظمیم کے متعلق ہی مزید ایک روایت ملاحظہ فرمائیں کہ آپ کا نام عرش علیؑ

کی زینت بھی ہے اور طاریٰ خوش نواز کی قوت پرواز بھی۔

## نام علی کھاں کھاں

صاحب ریاض النصرہ دوسری روایت ابوالخیر قزوینی حاکمی کے

حوالہ سے نقل کرتے ہیں کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما بیان کرتے

ہیں کہ ہم لوگ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر تھے کہ

ایک پرندہ آیا جس کے منہ میں بزر بادام تھا اس نے وہ بادام حضور علیہ الصلوٰۃ

والسلام کی گود میں پھینکا تو آپ نے اسے اٹھا کر چوہا اور پھر اسے توڑا توکیا

دیکھتے ہیں کہ اس کے اندر ایک بزر کپڑا ہے جس پر سُہری حروف میں لا الہ الا

اللہ محمد رسول اللہ کھا ہوا ہے اور اس کے ساتھ ہی یہ بھی تحریر ہے کہ میں نے علیؑ

کے ذریعہ آپ کی مدد کی ہے۔

وَعَنْ أَبْنَى عَبَّاسَ قَالَ كَمَا عِنْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ فَإِذَا بَطَأَتِ الْوَرَقَةُ لَوْزَةُ حَضْرَانَ فَاللَّهُمَّ إِنَّمَا يَحْذِهُ حَذْنَهُ أَنَّهُ يَحْذِهُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ فَإِذَا حَذَهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ كَسَرَهَا فَإِذَا جَوَفَهَا دَهْنَةُ حَضْرَانَ مَكْتُوبٌ فِيهَا بِالْأَلْأَبْرَاجِ صَفَرٌ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ نَصْرَةً بِعَلَى

» رِياضُ النَّصْرَةِ فِي مَنَاقِبِ الْعَشْرَةِ ج٢ ص٤٢٧ «

## اسدُ اللہِ آسمانی خطاب ہے

درج ذیل روایت سے واضح ہوتا ہے کہ جناب شیر خدا رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے لئے اسد اللہ کا لقب مبارک بھی سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو شبِ مرانج میں ہی عطا ہوا تھا۔

جناب امیر خسر و رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میرے شیخِ خواجہ نظام الدین علیہ الرحمۃ نے ایک دفعہ ارشاد فرمایا کہ امیر المؤمنین علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو اسد اللہ اس لئے کہتے ہیں کہ آپ کو یہ خطاب آسمان سے حاصل ہوا یعنی اللہ تعالیٰ نے فرمایا علی میرا شیر ہے اور پھر فرمایا کہ علی نعمہ لگاتے تو اس نعمے کی بیت سے چونہ پرند اور درند ہلاک ہو جاتے۔

» افضلُ الْفَوَاتِ ص٤٧ «

## نعرہ حیدری کی ثوٹ

حکائت! امیر خسرو فرماتے ہیں کہ میرے آقا نے نعمت نے پھر یہ حکایت بیان فرمائی کہ ایک مرتبہ امیر المؤمنین علی رضی اللہ عنہ نے شام کی طرف چڑھائی کی تو کامیابی کے آثار نہ دیکھ کر آپ نے نعرہ مارا جس سے تمام ملکوں میں تہملکہ بھی گیا اور فرشتے تسبیح بھول گئے اور بارگاہ الہی میں عرض پرداز ہوئے کہ الہی یہ کیسی آواز ہے جس سے ہمارا کام بھی چھوٹ گیا فرمان الہی ہوا کہ یہ علی رضی اللہ عنہ کا نعرہ ہے جو ہم سے امداد کا طالب ہے جا کر اس کی معافیت کرو۔

### ﴿افضل الفوائد ص ۲۷﴾

متذکرہ واقعہ تو ضمناً آگیا حقیقت یہ ہے کہ تاجدار دو عالم امام الانبیاء احمد مجتبی حضرت محمد مصطفیٰ نبی اکرام صلی اللہ علیہ وسلم کے میراث مقدس کے ساتھ جناب حیدر کرار کے دیگر بھی متعدد واقعات موجود ہیں تاہم فی الحال ان سے صرف نظر کرتے ہوئے قارئین کے سامنے صرف وہی چند واقعات لائیں گے جن میں جناب حیدر کرار کی خلافت روحانیہ کا تصور بھی موجود ہوا اور اللہ بتا رک و تعالیٰ کی طرف سے ملنے والے مخصوص انعامات کا بھی ذکر ہو چنانچہ پہلے تعلیم غوشہ کا ایک حوالہ ملاحظہ فرمائیں۔

تعلیم غوشہ میں جواہر غیبی کے حوالہ سے لکھا ہے کہ،

ایک روز جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس فکر میں مغموم

بیٹھے تھے کہ احکامِ شریعت تو ہر شخص دریافت کرتا ہے مگر اسرارِ باطن سے کوئی سوال نہیں کرتا۔

اُس وقت حضور اسد اللہ الغائب شمس المشرق والغارب علی ابن ابی طالب کرم اللہ وجہہ الکریم کے دل میں معاً یہ خیال پیدا ہوا کہ بمحوجہ فرمانِ الہی ظاہر شرع کے احکام میں تو ہم نے رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی متابعت کی لیکن آپ نے اپنے اسرارِ باطن سے کچھ خبر نہ دی اگر خبر دیتے تو شائعین متابعتِ اسرارِ باطن سے بھی متفق ہوتے پہلی کمال صدق و اخلاص سے سرورِ عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں پہنچ اور وہی سوال عرض کیا۔

آپ نے فرمایا مجھ کو بھی یہی حکم تھا کہ راجحی بجز طالبِ صادق کسی پر ظاہر ہو چنا نچھ جناب سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو وہ اسرارِ تعلیم فرمائے پس اسرارِ ربانی بوسیلہ علی امْرُتْضَیٰ کرم اللہ وجہہ الکریم فرقہ صوفیائے کرام میں پہنچے اور قیامت تک ان سے یہ فیض جاری رہے گا "العلماء ورثة الانبياء" سے یہی لوگ مراد ہیں جوانیاء علیہم السلام کے علومِ ظاہری و باطنی کے جامع ہیں۔

﴿تعلیم غوثیہ ص ۱۹ مرآۃ الوحدۃ﴾

﴿تعلیم حضرت غوث علی شاہ قلندر پانی پتی﴾

﴿تالیف سید شاہ گل حسن قادری قلندری﴾

شہادت محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ جناب حیدر گردار کی امامت  
کبریٰ کے متعلق درج ذیل روایت نقل کرتے ہیں جس سے نہ صرف یہ کہ  
آپ کی امامت اور خلافت روحانیہ کا اثبات ہوتا ہے بلکہ آپ کا آئمہ طاہرین  
کا باپ اور اللہ کی تلوار ہونا بھی واضح ہو جاتا ہے۔

## الله کی تلوار

جا بر ضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت سے ثابت ہے کہ ایک روز حضرت  
رسالت پناہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حضرت مرتضیٰ سلام اللہ علیہ کا ہاتھ پکڑے  
ہوئے مدینہ متورہ کے بعض محلتاں کی طرف تشریف لے گئے تو اچاک  
ایک درخت سے آواز آئی  
هذا محمد سید الانبیاء وهذا على سید الاولیاء و  
ابو الائمه الطاہرین۔

یعنی یہ محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اننبیاء کے سردار ہیں اور  
ائمہ الطاہرین کے باپ ہیں۔  
بعد ازاں دوسرے درخت سے آواز آئی۔  
هذا محمد رسول اللہ وهذا على سيف الله  
یعنی یہ محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں  
اور یہ على اللہ تعالیٰ کی تلوار ہیں۔

﴿جذب القلوب الى ديا ر المحبوب ص ۲۸ مترجم﴾

## امامتِ کبریٰ

اگرچہ اس ضمن میں صوفیائے کرام رضوان اللہ اجمعین کے سینکڑوں اقوال و آثار مزید بھی پیش کئے جاسکتے ہیں جن میں جناب شیر خدا سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی امامتِ کبریٰ کے متعلق واضح تصویر موجود ہے لیکن اگر یہ سلسلہ شروع کر دیا گیا تو ہم اپنے مقصد سے بہت دور رہ جائیں گے کیونکہ آپ کے فضائل و مناقب کے ساتھ انتہائی ضروری امریبھی ہے کہ آپ کے حالاتِ زندگی کا نکسِ جیل بھی قارئین کی نگاہوں سے او جھل نہ ہونے پائے۔

چنانچہ فی الحال انہی الفاظ پر جناب حیدر کار علیہ السلام کی امامتِ کبریٰ اور خلافتِ روحانیہ کے متعلق حوالہ جات کا سلسلہ منقطع کرتے ہوئے آپ کی حیاتِ طیہ میں پیش آنے والے واقعات کا سلسلہ شروع کیا جاتا ہے۔ امید ہے قارئین کرام گروشنہ اور اق پر چھلی ہوئی متعدد ثقہ تحریروں کے آئینہ میں جناب شیر مُدّا، تاجدارِ حل اتے امیر المؤمنین سیدنا علی علیہ السلام کی بلا فصل خلافتِ روحانیہ کا واضح ترین نکس ملاحظہ فرمائچے ہیں،

401



رَأْيُهُ

## اعلانیہ تبلیغ کے بعد

سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشادِ ربانی کی تعمیل میں کھلم کھلا تبلیغِ اسلام شروع فرمائی تو کفار و مشرکین مکنے پوری قوت سے آوازن وحدت اقت کو دباؤ یئے کی کوششیں تیز کر دیں ان کا منشا و مقصد یہ تھا کہ جس طرح بھی ہو سکے سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ~~مکان~~ معاذ اللہ یہ قتل کر دیا جائے۔

اپنے اس مقصد کو پورا کرنے کے لئے جو ناقص امام کوششیں کی گئیں ان کی تفصیل طویل تر ہے۔ وہ لوگ جناب ابو طالبؑ اور بنو ہاشم کے خوف سے براہ راست ایسا اقدام کرنے سے بھی مجبور تھے تاہم وہ وقت فتاہ چھپ چھپا کر اس قسم کی حرکات کرتے رہتے تھے جن سے وہ اپنے مقصد میں کامیاب ہو جائیں مگر قدرت تو اس نور کو پورا فرمائے کا ارادہ فرمائی تھی۔

بعثت مبارکہ کے پانچویں سال ابو جہل لعین نے حضور تاجدار انہیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو اذیت پہنچائی سیدنا حمزہ بن عبد المطلب رضی اللہ عنہ اس وقت دولتِ اسلام سے مشرف نہیں ہوئے تھے تاہم غیرتِ ہاشمی اور خاندانی حیثیت کو اس وقت تک قرار نہ آیا جب تک ابو جہل لعین سے شدید انقاص نہ لے لیا۔

## حضور کے دشمن کون تھے

خارجی عباسی کا دعویٰ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو سب سے زیادہ اذیتیں اور تکلیفیں پہنچانے والے بنو ہاشم ہیں اور سب سے زیادہ آپ کی اعانت و معاونت بنو امیہ نے کی ہے وہ اس مقام پر ابوالہب کی مثال بھی پیش کرتا ہے۔

کروہ حضور سرور کائنات کا سماں پہنچا تھا اور آپ کو مصائب میں پہنچا کر نے میں پیش پیش تھا لیکن وہ بھول جاتا ہے کہ ابوالہب کی بیوی اُم جیل جسے اسلام میں اُم فتح کے نام سے یاد کیا جاتا ہے ابوسفیان کی سگی بہن تھی ابوالہب کا ہر کام اُسی کے مشورے سے تکمیل پذیر ہوتا تھا یہی وجہ ہے کہ قرآن مجید میں تبتیدابیالہب کے ساتھ حملۃ الخطب کا بھی اُسی طرح ذکر کیا گیا ہے۔

یہ سوال حضرت عقل مبنی ابن ابی طالب پر حضرت امیر معاویہ نے بھی کیا تھا کہ تمہارا پہچا ابوالہب ہے تو جناب عقل نے جواب میں فرمایا کہ اس کی بیوی تمہاری پھوپھی ہے اور سوارا اپنی سواری سے بہر طور پر بہتر ہوتا ہے۔

عباسی کی اس خرافات کا جواب ہم نے اس کتاب کی دوسری اور تیسری جلد کے لئے مخصوص کر رکھا ہے اس نے یہاں تفصیل میں نہیں جائیں گے۔

## حضور کے دشمن کون تھے

خارجی عبادی کا دعویٰ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو سب سے زیادہ اذیتیں اور تکلیفیں پہنچانے والے بتوہام ہیں اور سب سے زیادہ آپ کی اعانت و معاونت بنو امیریہ نے کی ہے وہ اس مقام پر ابو لہب کی مثال بھی پیش کرتا ہے۔

کہ وہ حضور سرور کائنات کا سرگا بچا تھا اور آپ کو مصائب میں بنتا کر نے میں پیش پیش تھا لیکن وہ بھول جاتا ہے کہ ابو لہب کی بیوی ام جمیل جسے اسلام میں ام قتع کے نام سے یاد کیا جاتا ہے ابوسفیان کی سکی بہن تھی ابو لہب کا ہر کام اُسی کے مشورے سے تکمیل پذیر ہوتا تھا یہی وجہ ہے کہ قرآن مجید میں تبتیدا ابی اہب کے ساتھ حملۃ الخطب کا بھی اُسی طرح ذکر کیا گیا ہے۔

یہ سوال حضرت عقیل ابن ابی طالب پر حضرت امیر معاویہ نے بھی کیا تھا کہ تمہارا بچا ابو لہب ہے تو جناب عقیل نے جواب میں فرمایا کہ اس کی بیوی تمہاری پچھوپھی ہے اور سوارا پی سواری سے بہر طور پر بہتر ہوتا ہے۔

عبادی کی اس خرافات کا جواب ہم نے اس کتاب کی دوسری اور تیسرا جلد کے لئے مخصوص کر رکھا ہے اس کے میہان تفصیل میں نہیں جائیں گے۔

## حضرت حمزہ کا قبول اسلام

ابو جہل کی شرارت کی سزا دینے کے بعد سید الشہداء سیدنا حمزہ رضی

اللہ تعالیٰ عنہ نے بارگاہ رسالت میں حاضر ہو کر اپنی خدمات کا ذکر کیا تو حضور امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا پچا جان مجھے تو پھی خوشی اور حقیقتی مسرت اُس وقت حاصل ہو گی جب آپ اسلام قبول کر لیں گے تا جدار اننبیاء کا یہ جملہ خدا جانے کن اثر انگیزیوں سے بھرا ہوا تھا عرب کے جری ترین بہادر پر رفت طاری ہو گئی اور جناب حمزہ بن عبدالمطلب کا سر نیاز بارگاہ رسالت میں پوری عقیدت اور مکمل احترام کے ساتھ ختم ہو گیا۔

ابھی آپ کو حلقہ بگوش اسلام ہوئے تھوڑا ہی عرصہ ہوا تھا کہ کفار و مشرکین مکنے عرب کے ایک اور جری ترین انسان کو بھی اسلام کی نذر کر دیا رسالت کا عظیم شہکار جسے فاروق عظم کے نام سے یاد کیا جاتا ہے ابو جہل وغیرہ سے سوانح یا کوئی دوسرا انعام لینے کا وعدہ کر کے رسالتہاب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو شہید کرنے کی غرض سے چلا اور اپنی عشیرہ کے گھر چند لمحوں کے لئے رک کر آیات قرآنیہ کی تلاوت سنی تو مقل میں پہنچنے سے قبل ہی شہید غزہ ناز ہو گیا۔

## محمد شمعِ حفل بود

مسلمانوں کے اجتماعات دار ارقم میں ہوتے تھے محمد شمعِ محفل ہیں اور

پروانے گردا گرد بیٹھے ہوئے دلوں سے طواف کر رہے ہیں عرب کا چاند جلوہ  
ریز ہے اور ستاروں کا جھرمٹ لگا ہوا ہے۔

جناب عمر ابن خطاب نے دروازہ گھنکھایا اور اپنی آمد کی اطلاع دی  
چند صحابہ کرام نے آمد فاروقی کو خطرتے کا پیش خیر سمجھتے ہوئے انہمار  
تشویش کیا تو غیرت ہاشمی جوش میں آگئی اللہ اور رسول کے شیر سید نا حمزہ ابن  
عبدالمطلب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے دایاں ہاتھ توارکے قبضہ پر کھے ہوئے  
فرمایا دروازہ گھول دو اور وہ جس بھی ارادے سے آیا ہے آئے دو۔

## اعلانیہ نماز کی ادائیگی

جناب فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ تو آئے ہی سردینے کے لئے  
تھے لہذا یہ کام تواروں کی جھنکار پیدا ہوئے بغیر ہی ہو گیا چند لمحوں بعد عمر  
فاروق کی گردن بھی قلادہ اسلام سے مرتین ہو گئی اسلام قبول کرتے ہی  
فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے جو پہلی پیش کش کی وہ وہ بیت الحرام میں  
کھلم کھانا نماز پڑھنے کی تھی سر کاری و عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے آپ کی  
درخواست کو شرف قبولیت عطا فرمایا چنانچہ ایک روایت کے مطابق اُسی روز  
اور ایک اور روایت کے مطابق دوسرے دن حضور رسالت پناہ صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم اس شان سے حرم محترم میں تشریف لائے کہ حضرت ابو بکر صدیق  
رضی اللہ تعالیٰ عنہ آپ کے دامیں طرف اور حضرت حمزہ ابن عبدالمطلب رضی

اللہ تعالیٰ عنہ بائیں طرف شمشیر برہمنہ ساتھ ساتھ چل رہے تھے ہر اول کے باڑی گارڈ کے طور پر جناب شیر خدا سیدنا حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ، تکوار سونت ہوئے چل رہے تھے اور ان کے آگے حضرت فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ ننگی توار لئے جا رہے تھے دیگر گروہ اسلام صف بستہ آپ کے پیچھے پیچھے جا رہا تھا۔

و گوئند ہمہ روز و بروائیتے روز دیکر حضرت رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم را پیرون آوردابو کر صد لین بریمین و محزہ دریسار ولی در پیش و عمر در پیش علی ہمہ شمشیر ہا بر کشیدہ و باقی مسلمانان ہمہ در قفاۓ حضرت رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم صفو زدہ میر فہند۔

﴿معراج النبوة رکن سوم ص ۵۲﴾

## عمر فاروق کا اعلان اسلام

کافروں کا گمان تھا کہ عمر ابن خطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ، معاذ اللہ شمع رسالت کو گل کر کے آرہا ہو گا مگر ادھر تو پانسہ ہی پلٹ پکا تھا اور قتل کے ارادے سے جانے والا عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ اس شمع رسالت پر پرواہ وارثا ہونے کے لئے پرتوں رہا تھا تا ہم بعض کفار کے دل میں ابھی یہ خیال باقی تھا کہ عمر ابن الخطاب مسلمانوں کو قتل کرنے کے ارادے سے مقتل کی طرف لا یا ہے چنانچہ انہوں نے اپنے خیال کا اظہار بلند آواز سے کیا تو فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ معاشر قریش جان لو کہ میں

نے اسلام قبول کر لیا ہے۔

اور حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اتباع کا فلادہ اپنی گردن میں ڈال لیا ہے تم لوگ بھی اسلام قبول کر لو ورنہ میری تکوار تمہارے سروں پر ہو گی۔

## کفار کا حملہ علی نے روکا

حضرت فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کافروں سے مونگٹو تھے کہ ان لوگوں نے مايوسی اور تحریر کے جذبات سے مغلوب ہو کر حضرت فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ پر حملہ کر دیا چونکہ پر حملہ اچاک ہو گیا تھا اس لئے ممکن تھا کہ کوئی تکلیف وہ امر ظہور میں آ جاتا مگر ہر وقت آنکھیں کھلی رکھنے والے ہا شمی عقاب سیدنا حیدر کار شیر خدار رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی بروقت امداد فرماتے ہوئے دشمنوں کو تواریکی باڑھ پر کھلیا۔

ہمہ یکبار حملہ بر عمر آور دندو عمر نیز متوجہ ایشان

شد و علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ بالمد و عمر رضی اللہ عنہ تیغہ برا کشیدند و کفار را رارند۔

﴿معارج النبوة رکن سوم ص ۵۳﴾

بعد ازاں ایک طویل قامت شخص کو گرانے کے بعد حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اس کی آنکھوں میں الگلیاں گھسیڑ دیں اور جب کوشش بسیار کے باوجود اس کی گلوخلا صیحت ہو سکی تو چلانے لگا کہ بچاؤ مجھے عمر نے مار

ڈالا اُس کے شورچانے پر مزید لوگ جمع ہو گئے تو اسے آپ سے چھڑا لیا۔

بعد ازاں حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے دور کعت نماز

نفل ادا فرمائی اور بعض روایتوں کے مطابق نماذِ ظہر یا جماعت ادا کی تھی۔

## پھر آگ بھڑک اٹھی

حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بیعت مبارکہ کے چھٹے سال حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ نے اسلام قبول فرمایا تو اسلام کے خلاف مسلسل پکنے والا لاوا کفار کے پتھر جیسے دلوں کے کناروں سے بہہ نکلا

اُن لوگوں کو جناب فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا مشرف بے اسلام ہونا اس قدر شاق گزرا جیسے انہیں بھلی کاشاک لگ کیا ہو۔ فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے اسلام لانے سے ایک طرف تو ان کی امیدوں پر پانی پھر گیا اور دوسری طرف ان کی آتشِ انتقام شدت سے بھڑک اٹھی یہ اسی آتشِ انتقام کا نتیجہ تھا کہ انہوں نے تمام الیسی حربوں سے لیس ہو کر مسلمانوں پر ستم آرائیوں کی یغاچار کر دی نتیجہ اہل اسلام پر عرصہ حیات شک ہونا شروع ہو گیا۔

## ہجرت حبشه کا اعلان

اور بالآخر حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو یہ فیصلہ فرمانا پڑا

کہ کفار کی بڑھتی ہوئی ایذا رسانیوں سے بچانے کے لئے مسلمانوں کو ان

کے نزد سے نکال دینا چاہیے

چنانچہ مسلمانوں کے کثیر گروہ کو آپ نے جبشہ کی طرف ہجرت کر  
جانے کا ارشاد فرمایا،

ان مہما جرین میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی عالیٰ قدر  
صاحبزادی سیدہ رقیہ سلام اللہ علیہا بھی اپنے شوہر سیدنا عثمان ذوالنورین  
رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ہمراہ تشریف لے گئیں جبشہ کے بادشاہ سیدنا نجاشی  
رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اہل اسلام کی تشریف آوری پر ان کا نہایت  
گرم جوشی سے استقبال کیا اور ہر قسم کی اعانت و معاونت کی پیش کش کی۔

## شاہ جبشہ کا قبول اسلام

اگرچہ شاہ جبشہ اُس وقت عیسائی مذہب کا پیر و کارخانہ مگر جتنا  
جعفر بن ابی طالب بن عبدالمطلب رضی اللہ عنہم سے قرآن مجید فرقان  
حیمد کی چند آیات مبارکہ جو حضرت مریم سلام اللہ علیہا کی شان میں تھیں  
سننے کے بعد زار و قطار رو نے لگا اور اسلام کی حقانیت کو دل سے قبول  
کرنے کے بعد حلقة بگوش اسلام ہو گیا۔

کفار مکہ کا ایک وفد شاہ جبشہ کے پاس بھی پہنچ گیا اور مہما جرین  
کی واپسی کا مطالبہ کیا اور کہا کہ یہ لوگ ہمارے بھاگے ہوئے مجرم ہیں  
اس لئے انہیں ہمارے حوالے کر دیا جائے۔ مگر شاہ جبشہ نے ان کی اس

درخواست کو مسترد کرتے ہوئے فرمایا کہ یہ لوگ ہماری پناہ میں ہیں اس لئے واپسی کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا انہی مہاجرین اسلام میں سیدہ ام حبیبہ بنت ابوسفیان بھی اپنے شوہر کے ساتھ تشریف لے گئی تھیں وہیں پر ہی آپ کے شوہر کا انتقال ہو گیا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے شاہ جبشہ کو پیغام بھیجا کہ ام حبیبہ کا نکاح ہمارے ساتھ کرو دیا جائے چنانچہ نجاشی نے اپنے خزانے سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی طرف سے حق مہرا دا کر کے جناب ام حبیبہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا نکاح آپ سے کرو دیا اور آپ ام حبیبہ بنت ابوسفیان سے امہات المؤمنین کے زمرہ میں شامل ہو گرائیں ام سیدہ ام حبیبہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا بن گیسیں سلام ہو آپ کی ذات پر اور آپ کی خوش قسمتی پر۔

## مشرکین مکہ کی کھشش

بہر حال مسلمانوں کی کثیر تعداد کا جبشہ کو بھرت کر جانا اور کفار مکہ کا شاہ جبشہ کو ان کے خلاف بھڑکانے کے باوجود ناکام و نامراد رہنا ان کے حسد و بعض میں مزید اضافہ کا سبب بنا اور کھیانی بلی کھمبانو چے کے متادف وہ لوگ بار بار حضرت ابوطالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس آنے لگے،

کفر کرنے والوں کا کام درب باریکی لے رہا تھا۔

کہ یا تو آپ اپنے بھتیجے دوہارے حوالے کر دیں یا انہیں روک دیا جائے کہ ہمارے بتوں کی تکذیب نہ کریں مگر حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یہ فرمایا کہ اگر یہ لوگ میرے ایک ہاتھ پر چاند اور ایک ہاتھ پر سورج بھی لا کر رکھ دیں تو جب بھی دعوت و تلخی کا یہ سلسہ بن دھیں کروں گا کیونکہ!

یہ بت جھوٹے ہیں میں جھوٹوں کو سچا کہہ نہیں سکتا  
 الخضریات بڑھتی گئی مکہ معظمہ میں اس وقت آپ کے صرف چند ساتھی باقی تھے جبکہ کفار مکہ کی ریشہ دو ایاں اور آنسی انتقام کی شعلہ باریاں انتہائی عروج پر پہنچ گئی تھیں تاہم ان کے جواب میں تا جدار انبیاء والمرسلین حضور رحمۃ للعالیین حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حفاظت و صیانت کے لئے جناب ابو طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے کمال حکمتِ عملی سے کام لیتے ہوئے خاندان بنو ہاشم کی عصیت و حمیت کا ناقابل تغیر حصار قائم کر کھا تھا جس کو توڑ کر سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ کسی قسم کی زیادتی کرنے کی جرأت کرنا پورے عرب کے بھی بس کاروگ نہیں تھا کیونکہ بنو ہاشم کے حلیف قبیلوں کا بھی ایک جال پھیلا ہوا تھا چنانچہ کفار مکہ نے ہر طرف سے مالیوں و نامراہوں کو کر الجبل اور ابوسفیان وغیرہ کی سر کردگی میں اپنے ہمواروں کا ایک اجتماع

کیا اور اس میں فیصلہ کیا گیا کہ یا تو بنوہاشم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ہمارے پر دکر دیں تاکہ ہم انہیں قتل کر دیں یا پھر تمام بنوہاشم کا اس طریقہ سے سو شل بایکاٹ کر دیا جائے کہ نہ تو ان کی مجالس میں جاؤ اور نہ ہی ان سے اختلاط اور میل جوں رکھونہ ان سے خرید و فروخت کرو اور نہ ان کے گھروں میں جاؤ حتیٰ کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو قتل کر دینے کا مطالبہ تسلیم کر لیں۔

## شعب ابی طالب

چنانچہ کفارِ مکہ نے اپنے فیصلہ پر عمل درآمد کرنے کے لئے آپنی میں بنوہاشم کے بایکاٹ کا معاہدہ کیا اور پھر اس معاہدہ کی تحریری دستاویز تیار کر کے کعبہ شریف میں لٹکا دی گئی اور بنوہاشم کو اپنے فیصلہ سے آگاہ کر دیا کہ تم لوگوں سے قطعی طور پر مقاطعہ کر دیا گیا ہے۔ خاندان ہاشمی کے تمام افراد ابوالہب کے سوا جناب ابو طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے کشرون میں تھے خاندانی عصیت رکھنے کے باوجود ابوالہب کی سرکشی اور محرومی کی سب سے بڑی وجہ اُس کی بیوی ام جمیل تھی چونکہ وہ ابوسفیان کی سگی بہن ہونے کے ساتھ ساتھ تیر طرار بھی تھی اس لئے وہ بالعموم اپنی ہربات ابوالہب سے منوا کر لیتی تھی۔

اس مقام پر بھی اُس نے اموی عصیت کو ہاشمی عصیت پر فو قیت

دینے کے لئے ابوالہب کو مجبور کر دیا کہ وہ خود کو ہاشمیوں سے الگ تھلک رکھنے کا اعلان کرے اور ابوسفیان وغیرہ سے مل کر خاندان ہاشمی کے خلاف کئے جانے والے معابدہ کی توثیق کرے۔ چنانچہ اسے اپنی نامراہیوں اور سرالی رشتہداروں کے حکم کی تعییل کرتے ہوئے اپنی خاندانی روایت کو توڑنے ہی میں عافیت نظر آئی۔

## حضرت ابو طالب کا پھرہ

بہر حال حضور رسالت ماب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم من اپنے عظیم خاندان کے مردوں عورتوں اور بچوں کے ساتھ اس لکھائی میں محصور ہو کر رہ گئے جسے ”شعب ابی طالب“ کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔

خاندان ہاشمی میں اس وقت اسلام لانے کی تعداد انتہائی کم تھی بلکہ بعض روایات کے مطابق سوائے جناب شیر خدا حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے اور سید الشہداء سیدنا امیر حمزہ ابن عبد المطلب رضی اللہ تعالیٰ عنہم کے مردوں میں کھلم کھلا اسلام قبول کرنے والا کوئی دوسرا شخص نہیں تھا بایں ہمہ حضرت ابو طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی موجودگی نے تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ہر غم سے آزاد کر رکھا تا جب حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بستر استراحت پر ہوتے تو حضرت ابو طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ شمشیر گردن میں حماہل کئے آپ کا طواف شروع کر دیتے اور یوں چکر کائے

رہتے جس طرح شمع کے گرد پروانہ طواف کرتا ہے۔

علاوہ ازیں عام طور پر حق حفاظت اس طرح بھی ادا کیا جاتا کہ رات کے وقت آپ کے سونے کی جگہ کوتبدیل کر دیتے اور جہاں آپ سوئے ہوتے وہاں اپنے کسی بھائی، بھتیجے یا بیٹے کو سلااد دیتے اور آپ کو کسی اور جگہ منتقل کر دیتے۔

## شعب ابی طالب کا زمانہ

شعب ابی طالب میں پیش آنے والے جانکد ازو اعات کی تفصیل انتہائی طویل ہے جسے ہم نے شرح وسط کے ساتھ اپنی کتاب ایمان ابی طالب میں درج کر کھا ہے یہاں صرف اس کا اجمالی خاکہ ہی پیش کیا جاتا ہے۔

(۱) شعب ابی طالب کے محصورین کوئی کئی دن فاقہ کشتی کرنا پڑتی تھی کیونکہ سامان خورد نوش جو جمع کیا گیا تھا وہ انتہائی ناکافی تھا اور کفار مکہ نے وہاں مزید خوراک پہنچنے کی مکمل طور پرنا کہ بندی کر رکھی تھی

(۲) سال بھر کے بعد صرف حج کے موقع پر ہاشمی خاندان کو بازار دیکھنا نصیب ہوتا تھا مگر وہاں پر بھی کفار مکہ اپنی خبیث باطنی کا پورا پورا مظاہرہ کرتے۔

اول تو وہ کوشش کرتے کے کوئی دو کاندار ان کے ہاتھ کوئی چیز

فروخت ہی نہ کرے اور اگر کوئی باہر سے آیا ہوا دکاندار ان کی بات نامنے سے انکار کر دیتا تو فوراً اُس سے وہ چیز مہنگے داموں یا منہ مانگی قیمت ادا کر کے خرید لیتے۔

﴿۳﴾ کفار مکہ نے غیر ہاشمی مسلمانوں کو جو معدود دے چند کمک معظمه میں موجود تھے ان کو بھی منع کر رکھا تھا کہ وہ کسی بھی قسم کی کوئی چیز شعب ابی طالب میں نہیں پہنچ سکتے۔ نہ ہی کسی شخص کو محصورین سے ملاقات کی اجازت تھی حالانکہ ان مسلمانوں میں پرواہ نہ شعشع رسالت سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ بھی موجود تھے اور جمالِ مصطفیٰ کے عاشق سیدنا عمر فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ بھی موجود تھے مگر یہ بھی شاکد عشق کا ہی کوئی امتحان تھا کہ جن لوگوں کے لئے محبوب کی ایک لمحہ کی جدائی بھی ناقابل برداشت اور وجہ اذیت تھی انہیں قریب رہتے ہوئے بھی تین سال کا طویل عرصہ محبوب کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کے جمال جہاں آراء کی جلوہ آفرینیوں سے محروم کر دیا، اور جو لوگ اپنے گھر کا سارا سامان محبوب کے حکم پر نچاہوں کر دیتا باعث سعادت دارین خیال کرتے تھے انہیں اس قدر مجبور کر دیا گیا کہ وہ چند سیر جو یانان جویں بھی اس جلوہ گاہ محبوب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تک نہ پہنچ سکے جہاں بچے بوڑھے عورتیں تو ایک طرف کڑیں جوان بھی بھوک کی شدت سے مغلوب ہو کر کٹے ہوئے شہزادوں کی طرح گر پڑتے تھے۔

## رحمت الہی جوش میں

بہر حال اسے مشیت الہیہ کے علاوہ اور کچھ نہیں کہا جا سکتا اتنا سمجھ  
 لیجئے کہ اسلام کا یہ دور ابتلاء و آزمائش کا سنگین دور تھا دائرہ اسلام میں آنے  
 والا ہر شخص بالعلوم اور خاندان ہاشمی کا ہر فرد بالخصوص انتہائی کمپرسی کے عالم  
 میں اُس وقت کا انتظار کر رہا تھا کہ کب ان صبر آزماء اور اذیت ناک لمحات کا  
 خاتمه ہو اور کب وہ اس قید و بند سے نجات حاصل کر کے آزادی کا سانس  
 لے سکے پھر جب تین سال کا کٹھن اور طویل عرصہ گزر گیا الترمذی جوش  
 میں آگئی۔

## حضور نے بشارت دی

حضور رساالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے مشفیق و مہربان  
 اور امین و شفیق پیچا جناب ابو طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ، کو بلا کر بشارت دی کہ  
 پیچا جان اب تکلیف و مصیبت اور قید و بند کی صعوبتوں کا خاتمه ہونے والا  
 ہے۔

مجھے میرے اللہ تعالیٰ نے خبر دی ہے کہ کفار نے ہمیں محصور کرنے  
 کے معاهدہ کی جو دستاویز تیار کی تھی اس کی پوری تحریر کو سوائے اللہ تعالیٰ کے اسم  
 مقدس کے دیمک نے چاٹ لیا ہے۔

آپ کفار کے پاس جا کر ان کو اس امر سے مطلع کر دیں کہ تمہارے

معاہدے کو اللہ تعالیٰ نے ختم کر دیا ہے لہذا اب ہمیں آزاد کر دو چکیر رسول آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا یہ پیغام لے کر کفار مکہ کے پاس چلے گئے ان کے سر کردہ لوگوں کو حقیقت حال سے مطلع فرمایا تو انہوں نے اس بات کو انتہائی بے یقینی کے عالم میں سنا اور بے بنیاد تصور کیا جناب ابو طالب رضی اللہ نے پوری قوت اور پورے وثوق سے اپنا بیان جاری رکھتے ہوئے فرمایا کہ یہ بات میرے بھتیجے نے اللہ تعالیٰ کی وحی کے مطابق ارشاد فرمائی ہے۔

اور یہ طبعی طور پر درست ہے کیونکہ میرے بھتیجے نے بھی جھوٹ بولا ہی نہیں البتہ میں ان کی صداقت پر مکمل طور پر یقین رکھتے ہوئے تمہارے ساتھ یہ معاہدہ کرنے کو تیار ہوں کہ اگر میرے بھتیجے کے فرمان کے مطابق تمہاری دستاویز ضائع ہو چکی ہو تو ہمیں آزاد کر دو بصورت دیگر میں اپنے بھتیجے کو تمہارے حوالے کر دوں گا جس کے لئے تمہیں اختیار حاصل ہو گا خواہ انہیں زندہ رہنے دو یا قتل کر دو۔

کفار کا تو شروع سے ہی یہ مطالبہ تھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ان کے سپرد کر دیا جائے چنانچہ انہوں نے فوراً ہی حضرت ابو طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا یہ فیصلہ مانتے ہوئے کہا کہ اگر یہ بات ہے تو آپ نے ہمارے ساتھ پورا پورا انصاف کیا ہے لہذا ہمیں آپ کی یہ شرط منظور ہے۔

## پروانہ نجات

چنانچہ سب لوگ بیت اللہ شریف میں آئے تو چڑے وغیرہ میں رکھی ہوئی دستاویز کو اتنا تار کر کھولا گیا تو رسول صادق و امین کے فرمان کے مطابق سوائے اللہ تعالیٰ کے اسم پاک کے پوری کی پوری تحریر دیمک کی نذر ہو چکی تھی۔

کفار مکہ نے اپنی تحریر کا یہ حشر دیکھا تو ان کے سر شرم و ندامت سے جھک گئے اور انہوں نے حضرت ابو طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے نگاہیں ملائے بغیر یہ اعلان کر دیا کہ بجوہا شم کا حصار توڑ دیا جائے اور ان کے باپیکاٹ کا فیصلہ واپس لیا جاتا ہے۔

جناب ابو طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ پروانہ نجات حاصل کرنے کے بعد خوشی خوشی واپس تشریف لے آئے اور تمام ما جرا سر کار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت اقدس میں عرض کر دیا آپ نے سنا تو انتہائی مسرت کا اظہار فرمایا اور مصیبت کے اس تکلیف وہ زمانہ سے رہائی پر اللہ تبارک و تعالیٰ کے حضور میں تشکر و اشنان کے آنسوؤں کا نذر انہوں پیش کرتے ہوئے سجدہ شکر ادا کیا۔

## محبیت میں رفاقت

جناب حیدر کار علی کرم اللہ وجہہ الکرم کی صرف اسی ایک سعادت

کا ذکر کیا جائے جو آپ کو اس مصیبت اور پریشانی کے وقت میں رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی رفاقت کے سلسلہ میں حاصل ہوئی تو سینکڑوں دفتر درکار ہیں حقیقت یہ ہے کہ ”

ایں سعادت بزورِ بازو نیست  
تانہ بخندہ خدائے بخشدہ

## اور ..... سایہِ آٹھ گیا

إِنَّ اللَّهَ وَإِنَا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ

شعب ابی طالب کی صوبتوں اور اذیتوں سے رہائی حاصل ہوئے  
ابھی تھوڑا عرصہ ہی گزر اتھا کہ مصطفیٰ و مرتضیٰ علیہما الصلوٰۃ والسلام کے مبارک  
سروں سے اس ہستی مقدس کا سایہ بھی اٹھ گیا جس کے دم قدم کی برکت سے  
کفارِ مکہ با وجود اپنی پوری قوت خروج کرنے کے حضور رسالت مآب صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم کو اپنی انتقامی کارروائیوں کا شکار ہے بنا سکے وہ خظیم المرتبت اور عزت  
مآب ہستی جسے تاریخ میں ابوطالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے نام سے یاد کیا جاتا  
ہے اپنے آخری سانس تک حضور رسالت مآب سے حق و فاداری ادا کرنے  
کے بعد خالقِ حقیقی سے جاتی جناب ابوطالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا اولاد بخواہ  
شم کو آخری خطبہ یہ تھا کہ محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے معاونت بھی  
کرتے رہنا اور ان کی اتباع بھی کرنا ان کی اطاعت و فرماداری تھیں

دونوں جہاں کی نعمتوں سے سرفراز کر دے گی اور پھر اس کے بعد فرمایا کاش مجھے زندگی کے کچھ اور لمحات بھی میسر آ جاتے تو میں جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مزید خدمت کرنے کا شرف حاصل کر لیتا۔

روایات کی دبیز تجھیں آپ کے تشخص کو دھندا نے کافر یضہ انجام دیتی رہی ہیں مگر جناب ابو طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا نام آج بھی اسی طرح تابندہ و رخشنده ہے جس طرح شعب ابی طالب کے زمانہ میں تھا۔

## حضور کا اظہار غم

آپ کی وفات حضرت آیات کا حضور کو کس قدر صدمہ ہوا ہو گا اس کا عکس حضور سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اس فرمان میں آسانی سے دیکھا جاسکتا ہے۔

آپ فرماتے ہیں !

جب تک ہمارے چچا ابو طالب بقیدِ حیات رہے ہم کفار و مشرکین کے شروع نداد اور اذیت ناکیوں سے محفوظ رہے ہمارے چچا ابو طالب کی آنکھیں بند ہونے کی دریختی کہ ہم پر آلام و مصائب کے پھراؤٹ پڑے۔ حضرت ابو طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے چند روز پہلے محبوبِ محبوب خدائے پاک اُمّۃ المؤمنین سیدہ خدیجہ الکبریٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا وصال بھی ہو چکا تھا۔ اس دوہرے غم و اندوہ نے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی حیات مبارکہ کو

تصویر غم بنا کر رکھ دیا، اور ان مقدس و محترم ہستیوں کے یک لخت پتھر جانے کا آپ کو اس قدر صد مدد ہوا کہ آپ نے اُس سال کا نام ”عام الحزن“، یعنی غم کا سال رکھ دیا جس میں ان دونوں نے وصال فرمایا تھا۔

اس مقام پر بہت کچھ کہا جاسکتا ہے مگر ہم اپنے مضمون کو طوالت سے بچانے کے لئے اختصار کے طور پر یہی بتانے پر اکتفا کریں گے کہ جناب ابوطالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ، اور سیدہ خدیجہ الکبریٰ کی وفات پر حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور جناب حیدر کراں علی ابن ابی طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے کس انداز سے اظہار غم فرمایا،

## پیامِ غم و الم

جب جناب ابوطالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا وصال مبارک ہوا تو حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے روتے ہوئے پارکاہ رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں اس کوہالم کے ٹوٹنے کی اطلاع دی تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی پشمائن مبارک اشکبیار ہو گئیں آپ نے روتے ہوئے فرمایا!

علی جو ہونا تھا ہو چکا اور یہ وہ غم ہے جس کا مدد ادا کبھی نہیں ہو سکے گا،

اللہ تعالیٰ کی رضا کو بہر طور قبول کرنا ہی پڑے گا صبر سے کام لو اور تجهیز و تکفین کی تیاری کرو اور یاد رکھو ہمارے بجا کو غسل خود اپنے ہاتھ سے دینا سیدنا حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرمان رسالت کے مطابق آپ کو

غسل وغیرہ دے کر تجدیہ و تکفین سے فارغ ہونے کے بعد حضور رسالت مآب کی خدمت اقدس میں روتے ہوئے حاضر ہوئے تو آپ نے فرمایا علی اب خود بھی غسل کروتا کہ جنازہ لے جانے کی تیاری کی جائے۔

## دعائے محمد برائے علی

چنانچہ فرمانِ محبوب کے مطابق جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ خود بھی غسل فرمائے بارگاہ و رسالت مآب میں حاضر ہو گئے جناب حیدر کرا علیہ السلام فرماتے ہیں کہ جب میں غسل کر کے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی بارگاہ اقدس میں حاضر ہوا تو آپ نے مجھے اس قدر دعائیں دیں کہ وہ میرے لئے دنیا و مانیہ سے بدرجہا بہتر ہیں۔

## غم نے اظہارِ محبت کر دیا

وفات ابوطالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی خبر فوراً ہی پوری وادی بطفا میں جنگل کی آگ کی طرح پھیل گئی ہاشمی خاندان کے اکثر افراد پہلے ہی آپ کے پاس موجود تھے، بہر حال جب کثیر لوگ مجمع ہو گئے تو آپ کا جنازہ مبارک اٹھایا گیا۔

حضور سرورِ کوئین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم روتے ہوئے اور یہ جملے ادا فرماتے ہوئے جنازہ کے ساتھ ساتھ جاری ہے تھے میرے غم گسار پچا اللہ تعالیٰ آپ پر حرم فرمائے اور آپ کو جزا خیر عطا فرمائے آپ نے میرے حق میں

کبھی کوئی تقصیر نہیں کی اور پھر بھٹائے کم کے سردار اور نبوت و رسالت کے  
ناتقابل تغیر حصار سیدنا ابو طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو وادی حجون جسے جنت  
الملئے کہا جاتا ہے جناب خدیجہ الکبریٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے چند گز آگے  
جناب عبدالمطلب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پہلوئے مبارک میں سپرد خاک کر  
دیا گیا۔

## حضور روتے رہتے

تدفین ابو طالب کے بعد جناب رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
نے خود کو مجرہ مبارک میں بند کر لیا اور آپ کے غم میں ہمدرد وقت روتنے رہتے  
اور سوائے نماز کے دوسرے کسی بھی کام کی طرف توجہ نہ فرماتے اور یہ سلسلہ کئی  
دنوں تک جاری رہا۔

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ ساتھ جناب شیر  
خدا حضرت علی علیہ السلام بھی غم والم کی تصویر بننے ہوئے تھے آپ کو اپنے  
والدگرامی کے وصال مبارک کا جو صدمہ ہوا اس کے اظہار کے لئے الفاظ کا  
دارگہ انتہائی ناکافی نظر آتا ہے علاوہ ازین ان واقعات کو یہاں مختصر آبیان  
کرنے کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ جناب ابو طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی حیات  
مبارکہ پر ہماری ایک مبسوط کتاب موسومہ بہ ایمان ابی طالب پہلے ہی چھپ  
چکی ہے جس میں آپ کے ایمان پروار دشہ اعتراضات کا ایمان افرزو زرہ

بین بھی کر دیا گیا ہے۔

## مرثیہ و سلام

اس مقاب پر جناب شیر خدامستہ اعلم سیدنا و مرشدنا حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے وہ چند اشعار نقل کرنے پر اکتفا کیا جاتا ہے جو آپ نے اپنے والدِ ماجد سیدنا ابو طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے وصال پر ملال پر اپنے غم و اندوہ کے اظہار کے لئے انشاء فرمائے پہلے اُن اشعار کا ترجمہ ملا حظہ فرمائیں جناب حیدر کرا فرماتے ہیں !

اے میرے والد ابو طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ، اے پناہ چاہئے والوں کی جائے پناہ اور اے خشک سالی کے پانی اور تاریکیوں کے اجائے آپ کی موت نے غیرت مندوں کو شکستہ دل کر دیا ہے اور آپ محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بہترین چچا تھے۔

میں رات کے آخری حصہ میں بلند آواز سے نوح کرنے کے لئے بیدار ہوا اور میری یہ نوح خوانی اُس امیر کے لئے تھی جسے سردار بنایا گیا تھا اُس سردار اور امیر سے میری مراد میرے والد گرامی حضرت ابو طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہیں جو صاحبِ جود و سخا و رغبہ و مساکین کے طباوماوی ہیں۔

میرے والد گرامی ابو طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ اپنی اپنی خلاف نہیں تھے بلکہ حليم الطبع اور صاحبِ حلم ہیں اس صاحبِ حکومت نے اپنی ہے

وقت موت سے ایک ایسا خلا پیدا کر دیا ہے جسے یا تو بنو ہاشم بند کر دیں یا  
پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر کی جانے والی زیادتیوں کی آگ کو خود  
اللہ تبارک و تعالیٰ ٹھنڈی کرے گا۔

(افسوں) قریش (کفار مکہ) ان کی موت پر خوشیاں مناتے  
ہیں کہ اب وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر آزادانہ ظلم و تشدد کر سکیں گے  
حالانکہ میں دیکھتا ہوں کہ ان میں ایک بھی ایسا نہیں جو زندہ رہنے والا ہو۔

ابا طالب عصمة المستجدين  
وغيث المحول و نور الظلم

لقد هد فقدك اهل الحفاظ  
وقد كنت للمصطفى خير عم

ارقت لنوح اخر الليل عردا  
لشيخي ينعي والرئيس المسودا

ابا طالب ماوى الصعاليك ذالندي  
واذا الحلم لا خلفا ولم يك قعددا

اخا الملک خلی ثلمة سلیدها

بنو هاشم اولیتباخ فیه مدا

فامسست قریش یفر حون بفقدہ

ولست اری حبیا یشی مخلدا

﴿دیوان علی علیہ السلام ص ۵۵﴾

**جناب اسد اللہ الغالب بحضور خدیجہ وابو طالب**

ملاؤہ ازیں جناب سیدنا حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے جناب سیدہ خدیجۃ الکبریٰ اور جناب ابو طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہما دونوں کی وفات حضرت آیات کے صدمات کا اظہار اس طرح فرمایا۔

”امیری دونوں آنکھو ! وادی بطحاء کے اُس سردار پر جس کا نام ابو طالب ہے اور بطحاء کے اُس رئیس کے بیٹے کی موت پر جس کا نام عبدالمطلب ہے اور اُس عورتوں کی سردار کی موت پر جس نے سب سے پہلے نماز پڑھی اور جس کا نام خدیجۃ الکبریٰ ہے وہ دونوں ابو طالب اور خدیجۃ الکبریٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہما پا کیزہ ہیں اللہ تبارک و تعالیٰ نے ان کی فطرت کو ہی پاک بنایا ہے مبارک ہیں یہ دونوں کو خود خداوند قدوس نے ان کی فضیلت بیان فرمائی ہے۔

ان دونوں کی (موت) کی مصیبت و آلام نے فضا اور ہوا کوتار یک

کر دیا ہے اور میں ان دونوں کے پھر جانے کے رنج و غم کی وجہ سے ردو کر اور تکلیفیں اٹھا کر اس کرنے والی ہوں۔

ان دونوں نے خدا تعالیٰ کے رستے میں دین محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ان لوگوں کے خلاف امداد و استعانت فرمائی جو دین میں سرکشی کرتے تھے۔

اور یہ دونوں وہ ہیں جنہوں نے اپنے عہد و بیان کا لحاظ کرتے ہوئے حق و قادری ادا کیا۔

اعینی جودا بارک اللہ فیکما  
علیٰ هالکین لاتری الہما مثلا

علیٰ سید البطحاء ابن رئہا  
وسیلۃ النسوان اول من صلی

مہذبۃ قرطیب اللہ فیمها  
مبارکۃ واللہ ساق لها الفضلا

مصابہ ما ادجی لی للجو والھوا  
فیت اقاسی منہما الھم والشکلا

لقد نصرافى الله دين محمد

على من لغى فى الدين قدر عيالا

﴿ديوان حضرت على كرم الله وجهه الكريم ص ١٣٩﴾

jabir.abbas@yahoo.com

العلیٰ علیٰ

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

## شبِ هجرت

یوں تو جناب حیدر کر اعلیٰ السلام ازل ہی سے فنا فی الرسول کے مقامِ جلیل و عظیم پر فائز تھے بھی اور ہیں بھی اور دربارِ مصطفیٰ سے ہر آزمائش و ابتلاء کے وقت جان ثاری اور جان سپاری کا تمغہ آپ ہی کو تفویض کیا جاتا رہا مگر بعض مقامات پر تو آپ محبوب پر فدا کاری کی ایسی مثالیں پیش کر دینے میں جن کی مثال ہی پیش نہیں کی جاسکتی۔

حسن فدا کاری اور رنگ جان سپاری تو آپ کے روئیں روئیں سے پھونٹا پڑتا تھا اور پھر اس پر طرہ یہ کہ آپ کو اپنے اشار کے اظہار کے جو لاجواب موقعِ نصیب ہوئے وہ آپ ہی کا حصہ تھے اور کسی دوسرے کو ان میں شریک کیا ہی نہیں جاسکتا۔

انہی حسین ترین اور انہٹ نقش و فتوش و قادری و جان ثاری میں ایک نقشِ فروزان آپ نے ہجرت کی رات کو قرطاس دہر پر ثابت فرمایا اور اس کی تفصیل کچھ اس طرح ہے کہ،

## ہجرتِ حکمِ خدا

کفارِ مکہ نے جب سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور آپ کے ساتھیوں پر عرصہ حیاتِ ننگ کر دیا اور اذیت ناکیوں کی انتہا کر دی تو حضور

رسالت آب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بھکم خالق کائنات مکہ معظمہ سے مدینہ منورہ کو ہجرت فرمانے کا پروگرام مرتب فرمایا اور چند ہی روز میں اپنے تمام ساتھیوں کو مدینہ منورہ کی جانب روانہ کر دیا حتیٰ کہ آپ کے ساتھ صرف دو جلیل القدر شخصیتیں یا ریغار حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور حیدر کرا رعلیٰ کرم اللہ وجہہ الکریم رہ گئیں۔

سفر و مشرکین مکہ نے اس نئی صورتی حالات کا جائزہ لینے کے لئے دارالندوہ میں جمع ہونا شروع کر دیا بظاہر تو یہ اجتماع ابوسفیان اور ابو جہل کی زیر قیادت ہوا تھا مگر بیاض ان دونوں دشمنان خدا اور رسول کی مزید راہنمائی کے لئے ابليس لعین بدھے خبی کی صورت میں کری صدارت پر موجود تھا۔

اجماع قریش و معهم ابليس فی صورت شیخ نجدی  
فی دارالندوہ

﴿الوفا ابن جوزی ج ۱ ص ۲۰﴾

﴿سیرت ابن هشام ج ۲ ص ۱۹۰ اودیگر کتب سیر﴾

یاد رہے کہ اہل حجاز کو جب بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے خلاف ابھار نے کاموقة آیا شیطان نے کسی نہ کسی خبی کا ہی روپ دھار کر اپنے شیطانی اور ناپاک عزائم کو پورا کرنے کی کوشش کی ہے۔

خبی اور شیطان نہایت ولچپ عنوan ہے لیکن ہم اسے کسی

دوسرے مقام پر زیر خامہ لا میں گے یہاں تو ہم یہ بتارہے تھے کہ تاجدارِ  
دوسرا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بھرت کی شب کفار مکہ نے سازشوں کے کون  
کون سے جال تیار کئے تھے۔

احادیث و تفاسیر اور تواریخ و سیر کی ثقہ ترین کتب میں سرکارِ دو عالم  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بھرت کا پس منظر متفقہ علیہ اس طرح بیان کیا گیا  
ہے کہ،

## کفار کے ارادے

جب حضور رسالتہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے صحابہ کرام کو  
خفیہ طور پر مکہ معظمه سے مدینہ منورہ زاد اللہ شرف فما میں بیحی دیا اور آپ کے پاس  
عورتوں اور بچوں کے علاوہ سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ عنہ اور سیدنا علی کرم اللہ  
وجہہ الکریم رہ گئے تو کفار مکہ کو یقین ہو گیا کہ اب یہ سب حضرات بھی جلد ہی  
مکہ معظمه کو چھوڑ دیں گے چنانچہ انہوں نے ابو جہل العین کی سرکردگی میں  
دارالندوہ میں ایک اجتماع اس مسئلہ پر غور و غوض کرنے کے لئے کیا۔

ابو جہل ملعون نے مشورہ دیا کہ ہر قبیلہ سے ایک نوجوان اٹھے اور  
اجتھائی طور پر مل کر محمد کو قتل کر دیا جائے کیونکہ اگر ہر قبیلہ کا ایک ایک آدمی  
ہمارے ساتھ ہو گا تو بنو ہاشم تمام قبائل سے لڑائی لڑنے کا خطرہ مول لینے سے  
گریز کریں گے اور بالآخر قصاص قبول کرنے پر رضا مند ہو جائیں گے اور یہ

جھکڑا ہمیشہ ہمیشہ کے لئے ختم ہو جائے گا۔  
 جیسا کہ ہم بتا کے ہیں اپنے لعین بھی بڑھے خجدی کی صورت میں  
 وہاں پر موجود تھا چنانچہ سب سے پہلے اس نے ہی ابو جہل لعین کے اس مشورہ  
 کو پسند کرتے ہوئے باؤاز بلندتا سیدی کی اور کہا کہ اس نوجوان کا مشورہ بالکل  
 درست اور لا جواب ہے لہذا اس پر فوری طور پر عمل کیا جائے۔

بڑھے خجدی اپنے لعین کے تائیدی بیان سے مطمئن ہو کر سب  
 لوگوں نے ابو جہل لعین کے مشورہ کو قبول کر لیا اور جمیع منتشر ہو گیا تھے پہ پایا  
 کہ ہر قبیلہ کا ایک نوجوان خفیہ طور پر سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے گھر  
 کے قریب آتا جائے اور جب سب لوگ جمع ہو جائیں اور راستہ کی ناکہ بندی  
 کرنے کے علاوہ باقاعدہ طور پر پورے گھر کا حاضرہ کر لیا جائے اور جب  
 آپ باہر تشریف لا لیں تو آپ کو شہید کر دیا جائے اور اگر آپ رات کے  
 وقت گھر سے باہر نہ نکلیں تو سحر نمودار ہونے سے قبل آپ کو گھر میں جا کر  
 معاذ اللہ تعالیٰ کر دیا جائے۔

## حضور کو بر وقت اطلاع

اُدھر خالق کا ناتھ نے حضرت جبریل علیہ السلام کو بارگاہ مصطفوی  
 میں پہنچ کر آپ کو کہہ معظمه سے بھرت کر جانے کی اجازت مرحت فرماتے  
 ہوئے رہ بھی تھا دیا کہ محبوب آج آپ اپنے بستر پر استراحت نہ فرمائیں۔

چنانچہ حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حکم پروردگار جناب ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس تشریف لے گئے انہیں تیار ہنے کا حکم فرمایا انہوں نے اس کام کے لئے دو امتیاز یہ ہے ہی سے تیار کر رکھی تمہیں علاوہ ازیں آپ نے اپنے بیٹے عبد اللہ اور اپنی بیوی اسماہ اور اپنے غلام عامر بن فہیر کو دیکھا اور اس کا ارشاد فرمایا کہ بارگاہِ مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں اپنی مکمل تیاری کی روپورث پیش کر دی۔

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ملاقات کے بعد آپ

خانہ اطہر پر تشریف لے آئے اور جناب علیٰ کرم اللہ و چہرہ الکریم کو بیان کر ارشاد فرمائیا۔

## علیٰ کو حکم رسول

علی آج رات ہم مکہ معظلم کو چھوڑ رہے ہیں اور تمہیں خدا کے بھروسہ پر تمہیں چھوڑ کر جا رہے ہیں تم لوگوں کی وہ تمام امانتیں جو ہمارے پاس مجھے ہیں ان کو واپس لوٹا کر ایک دو روز بعد مدینہ منورہ آجائنا علاوہ اذیں آج کی رات تمہیں ہمارے بستر پر ہماری چادر اور ڈھنڈ کر سونا بھی پڑے گا جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ارشاداتِ محبوب سے تو تمام احکام کو ببر و چشم تقول کرتے ہوئے جیلیں نیاز کو ختم کر دیا۔

جتنیب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو جملہ احکامات صادر فرمائے

کے بعد آپ رات ہونے کا انتظار فرمانے لگے۔

اُدھر کفار مکہ نے اپنے پروگرام کے مطابق مسلح فوجوں کو آپ کے آستانہِ قدس کے حاضرہ کے لئے تیار کر لیا اور جب رات کی تاریکی پھیل گئی تو ان لوگوں نے آپ کے راستے کی کمک طور پر ناکہ بندی کر دی۔

## جناب سیدہ سے ملاقات

حضرت سرسود کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے تیاری کمل فرمائی تو جناب سیدۃ النساء العالمین خیر و میرہ کائنات سیدہ فاطمۃ الزهرہ اسلام اللہ علیہا آپ کے پاس روتی ہوئی تشریف لا تین آپ نے فرمایا میری پیاری بیٹی آپ کیوں روتی ہیں؟

جناب سیدہ نے آں سوبھاتے ہوئے عرض کی ابا جان میں کیوں نہ روؤں جب کہ میں دیکھ رہی ہوں کہ قریش کے سرداروں نے نات عربی اور منات کی قسمیں اٹھا کر یہ عہد کر لیا ہے کہ آپ کو شہید لردیں ﴿معاذ اللہ﴾ اور ان میں ایک بھی ایسا نہیں جو آپ کے خون کا پیاسا سانہ ہو۔

آپ نے فرمایا! پیاری بیٹی مجھے وضو کرو اور پھر آپ وضو فرمائیں چاڑ چاڑ کر آپ کا راستہ دیکھ رہے ہیں آپ نے مٹھی مبارک کرا اور آنکھیں چاڑ چاڑ کر آپ کا راستہ دیکھ رہے ہیں آپ نے مٹھی مبارک میں مٹھا کر سورہ نیشن کی چند آیات پڑھ کر ان کی طرف پھینک دی اور

شہادت الوجہ فرماتے ہوئے ان کے درمیان سے گزر کر حرم محترم میں پہنچنے  
گئے مگر کفار کو پتہ بھی نہ جل سکا آپ کب ان کے درمیان سے گزر کر تشریف  
لے چاچے ہیں چنانچہ وہ طلوعِ سحر تک پوری شب آپ کا راستہ دیکھتے رہے  
ادھر جناب سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حرم میں نماز ادا کرنے کے بعد  
سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے گھر تشریف لے گئے اور ان کو ساتھ  
لے کر عازم مدینہ ہو گئے۔

## علی بسترو رسول پر

جول جول رات گزرتی گئی کفار مکہ کا انتظار بڑھتے بڑھتے بے چینی  
اور اضطراب کی صورت اختیار کرتا گیا اور پھر انہوں نے اپنے پروگرام کے  
مطابق جب آپ کو بستر مبارک پر ہی شہید کر دینے کا منصوبہ بنایا اور خانہ اطہر  
کے اندر جا کر دیکھا تو بجائے حضور انور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے آپ کے  
بستر مبارک پر جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو استراحت فرماتے پایا۔

اس صورت حال سے کفار کو متذمّر ہوئی بھٹکے سے دو چار ہونا پڑا اور  
بالآخر انہوں نے پریشانی کے عام میں جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم سے  
سوال کیا کہ آپ کے صاحب کہاں ہیں تو آپ نے فرمایا میں نہیں جانتا۔

چنانچہ کفار مکہ حیران پریشان واپس لوٹ گئے یہ تو تھا عخظر طور پر  
شب ب مجرت کا خاکہ جو ہدیہ ناظرین کر دیا گیا اب آپ ملاحظہ فرمائیں کہ

جناب شیر خدا علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی رات کیسے گزدی۔

## شیر خدا کی رات کیسے گزدی

اُدھر تو کفار مکہ اپنے پروگرام کی دوسری صورت پر عمل کرنے کا مشورہ کر رہے ہیں کہ آپ کو سوتے میں ہی آپ کے بستر مبارک پر معاذ اللہ قتل کر دیا جائے اور ادھر اللہ تعالیٰ کے محبوب کامحبوب سپاہی شہید را وفا شیر خدا سیدنا حضرت علی ابن ابی طالب علیہ السلام اس اشتیاق سے محبوب کے بستر اقدس پر محظا استراحت ہے کہ بھی کافروں کی چیختی ہوئی تکاروں کی بارش ہوگی اور انہی محبوب کے بدلہ میں اپنی جان قربان کر کے حق محبت ادا کرنے کا موقع ملنے والا ہے۔

ناجاد ای انبیاء مصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کفار مکہ سے مقابلہ کرنے کا حکم فرمایا ہوتا تو سیف حیدری آن کا خون جانشی کے لئے محل رہی ہوتی مگر یہاں تو سوچانے کا حکم فرمایا گیا تھا پھر علی کیسے جا کتے رہتے آپ نے تو اپنے آقا نعمت کے حکم کی تعلیم کرنا تھی۔

اُدھر غارِ ثور میں محبوب کبریا یارِ غار کے زاویے مبارک پر سر اقدس رکھے ہوئے محو استراحت ہیں اور اُدھر پروانہ صمعَ رسالت محبوب پر قربان ہو کر ابدی بیند سوچانے کے صور میں سرشار ہو کر محو خواب ہے۔

اُدھر سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سور ہے ہیں اور حضرت

صدق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ پھرہ دے رہے ہیں۔

ادھر مولا نے کائنات علیہ السلام مخواہ ناز ہیں اور جبریل و میکائیل علیہما السلام پھرہ دے رہے اور ہر دو جانب یہی ایک صورت نظر آرہی ہے کہ!

یا رہے خواب ناز میں جاگ رہے ہیں پاساں

## علی کے لئے اعزاز خداوندی

ارشادِ مصطفیٰ پر علی الرضا کو یوں قربان ہوتے دیکھا تو مشیت جسم حکیم فطرت کے تقاضوں کو ذوق آگیار حمت خداوندی جوش میں آگئی۔

خالق کائنات نے جبریل علیہ السلام کو حکم فرمایا کہ آج میکائیل کو بھی ساتھ لے جاؤ پہلے غارِ ثور میں جا کر میرے محبوب کی خدمت میں سلام عرض کرو اور پھر علی کے لئے ان کی جان شاری کا یہ تمغہ پیش کرو۔

﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ أَبْغَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ  
وَاللَّهُ رَوْفٌ بِالْعِبَادِ﴾

(سورہ بقرہ آیت ۲۰۷)

یعنی لوگوں میں سے کوئی آدمی جان بیچتا ہے

رضائے الہی کے حصول کے لئے اور اللہ بندوں پر

مہربان ہے۔

اور پھر تم دونوں ایسے بندوں پر میری مہربانی کی ولیل بن کر علی کے

پھریدار بن جاؤ جبریل تم سر کی جانب ایجاد ہو جانا اور میکا تسلیم پاؤں کی جانب کھڑے ہو جانا اور علی کو سوتے میں بھی بدیہی تبریک و تہنیت پیش کرتے رہنا۔

## ضروری وضاحت

ہم اس مقام پر نہایت اختصار کے ساتھ چند حوالہ جات پیش خدمت کرنے کے بعد آگے گزر جانا چاہتے تھے مگر خارجیوں کی بڑھتی ہوئی بے باکی اور حقائق کو سخت کر دینے کی ایلیسی کوششوں کے پیش نظر ہمیں اس واقعہ کے حوالہ جات پیش کرنے کے لئے انتہائی فراخ دلی سے کام لینا پڑے گا۔

یہاں پر ہم اپنے قارئین کی خدمت میں بھی اعتماد کریں گے کہ وہ ایک ہی واقعہ کے متعلق حوالہ جات کی بھرمار کو ذوقِ سیم پر بارہ سمجھیں بلکہ نہایت صبر و سکون کے ساتھ نہ صورت اُن کو برداشت ہی کریں بلکہ خارجیوں کا منہ بند کرنے کے لئے ان سے استفادہ بھی کریں اور ہماری اس کوشش کو بجائے تضییح اوقات کے بنظر اتحان دیکھیں پہلے ہم نے بھی سوچا تھا کہ حسب سابق ایک کتاب سے عربی متن نقل کرنے کے بعد دیگر کتابوں کے نام اور صفحات نقل کر دینے پر ہی اکتفا کر لیا جائے لیکن پھر خود ہی اس خیال کی ترویید کر دینا پڑی کیوں کہ تمیں خارجیوں کے اس حرب سے پہلے بھی واسطہ پڑے

پکا ہے کہ فلاں کتاب کے حوالہ میں فلاں جملہ موجود نہیں۔

حالانکہ معمولی تغیر لفظی کے علاوہ تمام حوالہ جات حدیث بالمعنی کی صورت میں قطعی طور پر درست ہوتے ہیں اس وضاحتی التماں کے بعد ہم اس دور کے پاکستان میں خارجیوں کے باوا آدم نام حمود عباسی کی وہ تحریر یہ ہے قارئین کرتے ہیں جس کی بناء پر میں اس واقعہ کو طوالت کی نذر کرنا پڑا۔

خارجی عباسی نے خلافت معاویہ و یزید کے بین ہو جانے کے بعد بھی اپنی حدیث باطنی کو ترک نہیں کیا بلکہ وہ آئے دن کوئی نہ کوئی ایسا شوشهہ چھوڑتا ہی رہتا ہے جس میں اہانت اہمیت کر لینے سے اس کے شیطانی ذوق کی تسلیکین کا سامان بھی فراہم ہوتا رہے اور اس کی ذریت کو بھی اپنے ضیاع اہمان کے لئے منے سے نیا مواد ملتا رہے۔

کتاب ہذا کے آغاز میں آپ اس کی ایک کتاب ”واقع زندگانی ام ہنی“ کے حوالہ سے ملاحظہ فرمائی چکے ہیں کہ کس شاطرانہ انداز سے اس نے جناب علی کرم اللہ و جہد انکریم کی والدہ کریمہ جناب فاطمہ بنت اسد رضی اللہ تعالیٰ عنہا کو معاذ اللہ کافرہ ثابت کرنے کی سعی نامسحود کی ہے اور اب یہاں اس کا ایک انتہائی غلیظ فریب ملاحظہ فرمائیں جس میں یہ طنطنه کے ساتھ ہمیت کرنے کی کوشش کی گئی ہے کہ شب بھر ت کو حضرت علی جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بستر مبارک پر ہرگز نہیں سوئے بلکہ یہ شوشهہ بعد کے غالی مولفین کا چھوڑا ہوا ہے اور یہ کہ جدت بجائے رات کے دوپہر کے وقت

ہوئی تھی وغیرہ وغیرہ بہر حال عہادی کی عبارت ملاحظہ ہوا کھاہے۔

## ایں گل دیگر شگفت

غایی مولفین کا اس کے ساتھ یہ بھی بیان ہے کہ بھرت کی رات حضور انور نے علی کو اپنے بستر پر سلا دیا یہ من گھڑ باتیں ہیں اور محض غلط یہی حقیقت واقع یہ ہے کہ کفار مدد کی سازش کا حال خواہ بذریعہ وحی خواہ قرآن سے جس وقت آل حضرت کو معلوم ہو گیا آپ نے کہہ سے بھرت کا قصد فرمالیا۔

مستند کتب احادیث و تاریخ و سیر وغیرہ میں  
مسدح صحیح معتبر و ثقہ راویوں کا بیان ہے کہ بھرت کے دن  
آپ یعنی دو بیکر کے وقت بیت اللہؐؒ کے برآمد ہو  
کر سید ہے ابو بکر صدیقؓ کے گھر تعریف لے آئے  
حضرت ابو بکرؓ نے دو اونٹ عورہ غذا اکھلا کے پہلے ہی  
سے مہیا کر کے تھے پھر اسی دن شام کے جھٹ پٹے  
کے وقت اسی مکان کی عقبی کھڑکی سے نکل کر دونوں  
صاحبؓ اور انور اور ابو بکر صدیقؓ غارِ ثور کو روانہ ہو  
گئے حضرتؓ کو دو پھر کے وقت بستر پر لٹانے کا موقع  
اور سروت ہی گما تھی یہ ساری کہانی بعد کے لوگوں کی

من گھر مخفی بے اصل ہے اصل و حقيقة اسی متصد  
سے وضع ہوئی جس کا ذکر ہو رہا ہے۔

﴿وقائع زندگانی اُم هانی ص ۱۰۳ مؤلفہ محمود عباسی﴾

## ذعماً نے اہل سنت کی خدمت میں

کیا فرماتے ہیں ہمارے وہ زور دنخ میر بان حضرات جنہیں محبت  
اہل بیت کے مبتکتے ہوئے پھولوں سے راضیت کی بوآ نگتی سے کہ حضرت  
علیٰ کرم اللہ وجہہ الکریم تہجیرت کی رات کو رسول کریم علیہ التحیۃ والتسلیم کے  
بستر مبارک پر سوئے تھے کہ نہیں؟ اگر جواب اثبات میں ہے تو پھر آپ  
حضرات خواجہ نو اصحاب کی شیطنت کا قلع قلع کرنے کے ساتھ ساتھ اپنی بھی  
اصلاح فرمائیں اور تحریر و تقریر کی صورت میں واقعات تہجیرت بیان کرتے  
وقت جبل ثور کی کوہ پیانی سے لے کر غار ثور کے خلوت کدوں تک ہی محدود نہ  
رہیں بلکہ حسن عقیدت سے یہ واقعہ بھی بیان کیا کریں جو جناب حیدر کرار  
رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے اشارکی انہت تصویر ہے۔

ہمیں ذعماً نے اہل سنت و جماعت سے بجا طور پر ایک شکوہ ہے جن  
کا اظہار ہم نے اپنی کتاب شہید ابن شہید جلد دوم میں بھی کیا تھا اور یہاں بھی  
اس کا اعادہ کرنے پر مجبور ہیں اور وہ شکوہ یہ ہے کہ

## غلیظ لٹریچر کا جواب دو

آپ وہابیوں و یو بندیوں کی ان تحریروں سے ہی آج تک چھٹے ہوئے ہیں جن کا سینکڑوں کتابوں میں جواب دیا جا چکا ہے اور ہر ممکن طریقہ سے ان پر پوری پوری گرفت کی جا چکی ہے مگر وہابیہ اور دیابنہ کے اس نئے روپ کو ظاہر کرنے کی ہرگز کوئی ایسی جامع کوشش نہیں فرماتے جو خوارج و نواصب کی واضح ترین تصویر ہے۔

ہم پوچھتے ہیں کہ اگر عجتِ اہل بیتِ مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم آپ کے ایمان کا جز ہے تو پھر اہانتِ اہل بیت کو روکنے کے لئے آپ کی رُگِ محیت و غیرت کیوں نہیں پھر کتی اور وہ کون اسی ایسی مصلحتیں ہیں جو آپ کو ناموسِ صحابہ کرام کے تحفظ کے ساتھ ناموسِ اہل بیت کا تحفظ کرنے سے روکے ہوئے ہیں؟

کیا اہل بیت کا سارا معاملہ آپ شیعہ حضرات کے پرد کر کے سرخرو ہو چکے ہیں یا محبتِ اہل بیت کو شیعوں کی جا گیر سمجھے ہوئے ہیں؟

کیا آپ یہ سمجھتے ہیں کہ خارجیوں کی خوفناک اور ایمان کش تحریروں کا جواب دینا رافضیوں کی ذمہ داری ہے اور اگر آپ کی تبی سوچ ہے تو یہ اندازِ فکر آپ کو لے ڈوبے گا اس لئے کہ اہل بیت کی محبت شیعوں کے لئے ہرگز ہرگز مخصوص نہیں کی گئی بلکہ عترتِ اہل بیت حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ

علیہ وآلہ وسلم سے مودت و محبت رکھنا اہل سنت و جماعت کا طریقہ امتیاز ہے اس لئے ہم درخواست کریں گے کہ آپ ناموس صحابہ کے ساتھ ساتھ ناموس اہل بیت کا بھی تحفظ کریں بلہ موخر الذکر کو مقدم سمجھیں کیونکہ یہی ذریعہ نجات و مغفرت ہے۔

یہ قطعی طور پر غلط ہے کہ آپ دامن اہل بیت کو چھوڑ کر قیامت کے دن محبوب خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حضور میں سرخروئی حاصل کر لیں گے

## اہل سنت کا فریضہ

خارجیوں اور ناصحینوں کے شیطانی حملوں کا جواب ایمان افروز محرومیوں سے اگر کوئی ادے سکتا ہے تو وہ اہل سنت و جماعت ہی ہے کیونکہ شیعہ حضرات انسے اسلاف کی تحریروں میں خود ہی اس قدر اُنچھے ہوئے ہیں کہ قیامت تک جان نہیں چھڑا سکتے۔

خوارج و نواصب کی صحیح تر ترددیہ و مکنذیہ تو صرف الہانت و جماعت ہی کر سکتے ہیں کیونکہ ان کے عقائد میں جھوٹ نہیں یہ نہ تو تینوں سے بہت کا اظہار لر کے ایک کو مانتے ہیں اور نہ ہی ایک کی محبت سے تھی دامن ہو کر صرف تینوں کا دامن تھام سکتے ہیں ہمارے مذہب اور نہ ہی ایک کی محبت سے تھی دامن ہو کر صرف تینوں کا دامن تھام سکتے ہیں ہمارے مذہب می تائید میں تو اسلام کا سو فی صد ثابت پیر موجود ہے پھر ہم خاموش یوں ہیں اسکے

ہمیں انتظار کس بات کا ہے؟

اگر بروز قیامت محمد عربی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے پوچھ لیا کہ  
ہمارے اہل بیت کا نام لے لے کر اور ہماری عترت اور آل پاک کا صدقہ  
کھانے والوں میں اس وقت کہاں تھے جب ہماری اہل بیت کی شانِ اقدس میں  
گستاخیاں کی جا رہی تھیں تو کیا جواب دو گے۔

اگر آقائے نعمت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حوصلہ کو شرپریہ سوال کر دیا  
کہ تم جام کو شر کی طلب لے کر تو آگئے مگر یہ تو تاؤ کہ جب خارجیوں کے زہر  
آلود قلم ہمارے گھروالوں پر حلہ آور ہو رہے ہے تھے تو اس وقت تمہارے قلم  
کیوں نوٹ گئے تھے تمہاری زبان میں کیوں گفتگو ہو گئی تھیں اور تم خاموش  
تماشائی بن کر کیوں بیٹھے رہے تو بتائیے اس وقت آپ محبوب کبریا کے حضور  
میں کیا وعدہ روپیش کر سکیں گے۔

یہ چند محروف نصات اس لئے پیش کی گئی ہیں کہ شاپر کسی اہل دل اور  
اہل محبت پر ہماری بات اڑ کر جائے دیے اکثر تو ہمیں بات سامنے آتی ہے کہ  
انٹا، ہمیں ہی دبائے کی کوشش کی جاتی ہے اور بعض لوگ تو اس قدر مشتعل ہو  
جاتے ہیں کہ فٹافٹ راغبیت کا یہیں ٹلاش کرنا شروع کر دیتے ہیں کہ کسی  
طرح ہم پر چیاں کر کے فریضہ، المست ادا کر کے سرخرو ہو جائیں مگر،

ایں خیال است و محال است جتوں

ہمیں اہل جہان کے ذر سے اپنی آخرت کا ذر زیادہ ہے ہمیں دنیا

والوں کے فتوؤں کی فرنہیں اس دن کی فکر ہے جہاں سوائے محبتِ الہ بیت  
کے کوئی عمل سہارا دینے والا نہیں ہوگا۔

## غالیٰ مولفین کون ہیں؟

ان گزارشات کے بعد اب ہم آپ کوپتا تے ہیں کہ بقول خارجی،  
عباسی وہ غالیٰ مولفین کون ہیں جنہوں نے یہ مکھڑت کہانی تراشی ہے کہ  
شب ب مجرت حضرت علیٰ کرم اللہ و جہہ الکریم تا جدار انبیاء سرکار دو عالم رسول  
اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بستر مبارک پر سوئے تھے اور آپ نے محبوب  
کی محبت میں اپنی جان کی بازاں لگادی تھی۔

سب سے پہلے خارجیوں وہابیوں کے نزدیک بھی اُنہوں کتاب طبقات  
ابن سعد کی تحریر ملاحظہ فرمائیں اور پھر اس کے بعد خواہی ہی خواہی۔

## طبقات ابن سعد (مترجم)

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علیٰ کرم اللہ و جہہ الکریم کو  
حکم دیا کہ اس شب وہ آپ کی خواب گاہ میں سوئیں چنانچہ حضرت علیٰ کرم اللہ  
و جہہ الکریم حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی سرخ حضرتی چادر جسے اوڑھ کر حضور  
سویا کرتے تھے اوڑھ کر سو گئے جب صحیح ہوئی تو علیٰ بستر سے اٹھے ان لوگوں  
نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے متعلق دریافت کیا تو آپ نے فرمایا  
مجھے علم نہیں۔

## کشف المجبوب

وچوں امیر المومنین علی کرم اللہ وجہہ بر بستر  
 پیغمبر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مخففت واوبا ابو بکر صدیق  
 رضی اللہ عنہ از مکہ بیرون شد و بعثارثور اندر آمدند و آں  
 شب کفار قصد کشتن پیغمبر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم داشتند  
 خداوند تعالیٰ بھریں و میکا سیل را گفت من میان شما  
 برادری دارم و یکے از زندگان دراز تراز دیگرے گردوا  
 نہیم کیست از میان شما و کے ایشار کند مریر اور خود را برخود  
 بزندگانی و مرل مرحود را اختیار کند؟ ہر دو خود را زندگانی  
 اختیار کر دنداوند تعالیٰ با جبریل و میکا سیل گفت  
 شرف علی بیندو فصلیش بر خود کر من میان وے و میان  
 رسول خود بر ادی دادم وے قتل و مرگ خود را اختیار کر دو  
 بر جائے محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مخففت و جان فدائے  
 او کر دو بر وے ایشار کر دبھلاک خود  
 بر دید کنوں ہر دو بزمیں شوید و علی را از وشمنان  
 نگاہ دارید، آنگاہ جبریل و میکا سیل بیامندو یکے بر سر گاہ  
 وے و یکے بر پائے گاہ وے نشت جبریل گفت نج

448

نخ امن ملک یا الین ابی طالب لاین اللہ تعالیٰ بیا حمی  
بک علی ملاگتے کیست چوں تو اے پسرا بی طالب کہ خدا  
وند تعالیٰ می بتومباہات کند برہمہ ملائکہ و قواندر خواب  
خوش خفہ آنکہ ایں آیت آمد اندر شان وے قول  
تعالیٰ۔

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُشَرِّعُ نَفْسَهُ أَيْسَاعَةً مَرْضَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ  
رَوْفٌ بِالْعِبَادِ

﴿کشف المحجوب ص ۱۴۲ العلی بن عثمان الھجویری﴾

## معارج النبوت

حضرت رسالت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم از حال ارباب ضلال خبر  
یافت مرتفعی علی را گفت اے علی مرادون بحرت واوه اند بدیتہ من فرد اتهیہ  
اسباب سفری نامم اکنوں امانت مردم کہ نزد من است. بتوی سپارم باید کہ بصاصا  
جيش رسانی و امشب شرکان قصد قتل من دارند برو برد ما پوش و بر جائے گا و  
من تکیہ کن و دل خود قوی دار کہ حق آفت بتون خواہ درسید  
امیر المؤمنین علی کرم اللہ وجہہ بوجب فرمودہ عمل نموده بروئے کہ  
آں حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پوشیدے بر دوش خود کشید و بفراغ دل در  
خواب شد و نفس نشیں خود را خدا نے حضرت رسالت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

کرو۔

نقل است کہ در آن شب کہ امیر المؤمنین علی کرم اللہ و جہہ الکریم  
جائے وارے آں حضر رسالت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نمود و جان شریں فدائے  
حضرت رسالت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میکر و حضرت جلال احادیث  
بجبریل و میکائیل علیہم السلام رای فرمود کہ میان شما عقد موافقۃ بسم و عمر ہر  
کیے را بیشتر از دیگرے ساخت شما حیات یا خود دوستی دار یا ز حیات و زندگا  
نی خود ایشان گفتند خداوند اہر کرا حیات خود پر خود عزیز تر است و حی آمد کہ علی<sup>ا</sup>  
ابن ابی طالب را بیند،

کہ میان او و محمد عقد موافقۃ بسم علی جان خود را فدائے نفس گرانماید  
محمد ساخت و حیات اور ابرا حیات خود را اختیار کر دا کنوں ازیں طارم خضر الجھیط  
غیر ار ید و علی راز شرعا دنگاہ دار ید پس ایشان بفرمان سلطان بے چون نزول  
فرمودند و جبریل بر سر بالین علی نشت و میکائیل در پایان پائے او قرار گرفت  
پس جبریل گفت،

نخ نخ اے علی نیست کے مثل تو کہ مبارکات کرو اللہ تعالیٰ بر تو بر ملاکہ  
ملاء اعلیٰ حق تعالیٰ در بارہ امیر المؤمنین علی رضی اللہ عنہ ایں آیت فرستاد که،

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ أَبْعَاءَ مَنْ ضَاتِ اللَّهُ وَاللَّهُ

رَوْفٌ بِالْعِبَادِ

﴿معارج النبوة رکن چھارم ص ۴۳﴾

## مدارج النبوت

وچوں آنحضرات خواست کہ وقت صبح ہجرت برآمد علی المرتضی را فرمود کہ شب در محلِ خوابگاہ آنسرور بخواب رو دتا مشرکان در مقامِ اشتباہ و التباس در آمده از حقیقت حال آگاہ نشوند واصل باعث برگزاشتن علی مرتضی و دالعک کفار قریش بود کہ با عقائدیاں و مشاہدہ امامت نزد آنحضرت می گزاشتند و آں حضرت رامحمد امین صادق می گفتند پس خواب کر دلی مرتضی در جائے خواب آں حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم و پوشید خود را بہر و خاص آں حضرت کے آں را پوشید بخواب سفتے۔

پہل بود رضی اللہ عنہ نجیبین کے کفر و خت و ندا کرو نفس خود را اور راه محبت رسول خداو گوئیزد کہ آئتہ کریمہ۔

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُشْرِكُ نَفْسَهُ أَبْتِغَاةً مَرْضَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ

رَوْفٌ بِالْعِبَادِ. درین باب نازل شد۔

«مدارج النبوت ج ۲ ص ۵۶»

**مدعی لکھ پہ بھاری ہے گواہی نیوی**

یہی نہیں بلکہ جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ اپنی اس عظیم قربانی اور بے مثال ایثار پر فخر و مبارکات فرماتے ہوئے درج ذیل اشعار انشاء فرماتے ہیں جنہیں ثقہ مؤلفین و مصنفین نے اپنی کتابوں کی زینت بنایا ہے ملاحظہ ہو فرمان مرتضوی آپ فرماتے ہیں۔

میں نے خود اس ہستی عظیمہ کو محفوظ کیا جو ہر اس شخص سے بہتر ہے  
جس نے سنگریز کورونڈا اور خانہ کعبہ کا طواف کیا۔  
خدا کے پیغمبر علیہ الصلوٰۃ والسلام کے ساتھ جب لوگوں نے مکر کیا تو  
خدا نے تو انہوں نے آن کے شر اور مکر سے آپ کو بچایا۔

میں نے اس انتظار میں رات بمرکی اور دیکھتا رہا کہ «کفار»  
کب مجھے میرے بستر سے اٹھاتے ہیں اور حقیقت میں میرا نفس قتل اور قید  
ہونے پر تیار ہو گیا تھا۔  
اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے امن اور حفاظت کے ساتھ  
غار میں رات بمر فرمائی اور خدا کی نگہبانی اور پردے میں رہے۔

آپ تین روز غار میں رہے اور پھر آپ کے دواؤٹ سکتنا ہوں  
سے گزرتے رہے اس سے میرا مقصد دنیا سے بے تعلق ہو کر خدا کی مدد تھا اور  
اس کو میں دل میں رکھوں گا حتیٰ کہ قبر میں فن کر دیا جاؤں۔

«حوالے اور نظر باب ایثار علی کرم اللہ و جہہ الکریم میں ملاحظہ فرمائیں۔»

## مواهب الدنيا

فاتی جبریل علیہ السلام النبی صلی اللہ علیہ وآلہ  
وسلم فقال لا بیت هذه اللیلۃ علی فراشک فلما  
کان اللیل اجتمعوا علی باہم برصد و نہ حتی بنام  
فیشو علیه فامر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم علیاً فنام

سكنه وعطي بيرو اخضر فكان اول من شرى نفسه  
في الله، ثم خرج رسول الله صلى الله عليه وآله  
وسلم وقد اخز الله على ابصارهم فلم يرهم.

﴿أنوار محمدية من المواهب الدينية ص ٥٥﴾

## زرقاني على المواهب

حتى يسام فيثبو عليه السلام عليا فنام مقامه وعطي  
بيرو له صلى الله عليه وآله وسلم في بردده ذلك اذا  
نام احضر اربع فكان على اول من شرى باع نفسه في  
الله وفي بهار رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم .

﴿زرقاني على المواهب ج ١ ص ٣٢٢﴾

﴿٤٢﴾ وما في الا حياء او حي الله جبريل و ميكائيل الى  
اخيت بينهما وجعلت عمر احد كما اطول من عمر الآخر  
فايکما يوثر صاحبه بالحياة فاختار كل منهما الحياة فاوسى  
الله عليهما افلا كنتما مثل على ابن ابي طالب اخيت بينه و  
بين محمد ثبات على فراشه يضديه بنفسه و يوثره بالحياة  
اصبطا الى الارض فاحفظها من عدوه فكان جبريل عند را  
سه و ميكائيل عند رجليه ينادي بدخ بدخ من مملوك يا ابن ابي  
طالب ياهي الله بك الملائكة و فيه فنزل ومن يشري  
نفسه ابتلاء من ضارة الله الاية .

﴿زرقاني على المواهب ج ١ ص ٣٢٢ مطبوعه﴾

## جروح

قال الحافظ ابن تيمية انه كذب باتفاق العلماء  
الحادي و السير و قال الحافظ العراقي في تحرير  
الحياء رواه احمد مختصرًا عن ابن عباس شری  
على نفسه فلبس ثرب النبي صلی اللہ علیہ وآلہ  
وسلم نام مكانه الحديث وليس فيه ذكر جبريل و  
ميكائيل ولم اقف على زيادة على اصل الحديث  
منكر . انتهى .

هزوقانی على الموارد ج ۱ ص ۳۲۲

## اس جروح کا مطلب

جیسا کہ قارئین پر متعدد بار واضح کیا جا چکا ہے کہ روایات ہے کہ  
معاملہ میں ابن تیمیہ کی تدبیح کا معیار صرف یہ ہے کہ ہر اس روایت  
کو موضوع بنانے کی کوشش کرداری جائے جس میں عظمت اہل بیت کا کوئی  
پہلو نمایاں ہوتا ہو۔

چنانچہ اپنی اس عادت قبیحہ کے مطابق زیرنظر روایت میں بھی اس  
نے روایت کا ایک حصہ جس میں جبرائیل و میکائیل کا حضرت علی کرم اللہ  
وجہہ الکریم کی حفاظت کے لئے آناتا بابت ہوتا ہے الحاقی اور اضافی قرار دے  
دیا ہے تاہم وہ اس قدر روایت کو تسلیم کرنے پر مجبور ہے کہ جناب شیر خدا علی

کرم اللہ و جہہ الکریم شب بھر ت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بستر مبارک پر جان کی بازی لگا کر سوئے تھے جبکہ ابن تیمیہ کی معنوی اولاد ہونے کے باوجود عباسی کا دعویٰ یہ ہے کہ حضور سرورد دو عالم نے تو دوپہر کے وقت بھر ت فرمائی تھی اس لئے آپ کے لئے ستر پر حضرت علی علیہ السلام کے سونے کا تو سوال ہی پیدا نہیں ہوتا اور یہ روایت غالی لوگوں کی من گھڑت ہے عباسی کو سوائے اس کے کیا کہا جاسکتا ہے کہ ”لعنۃ اللہ علی الکاذبین“ کے مصدق اوقات تھے ہی کم از کم اپنے روحانی باب کی بات تو مان لیا کرو۔ بہر حال قارئین اب اس مضمون میں مزید متعدد لفظ اور معتبر کتب کے حوالہ جات ملاحظہ فرمائیں۔

## تفسیر خازن

فَاتَى جَبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ فَأَخْبَرَهُ ذَالِكَ وَأَمْرَهُ أَنْ لَا يَبْيَطْ فِي مَضْجِعِهِ الَّذِي كَانَ يَبْيَطْ فِيهِ وَأَذْنَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ لَهُ عِنْدَ ذَالِكَ بِالْخَرْوَجِ إِلَى الْمَدِينَةِ فَأَمَرَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ عَلَى ابْنِ ابْنِ طَالِبٍ أَنْ يَبْيَطْ فِي مَضْجِعِهِ وَقَالَ لَهُ وَاكِشْحَبْرُوْقَى فَإِنَّهُ لَنْ يَخْلُصَ إِلَيْكَ مِنْهُمْ أَمْرٌ تَكْرَهُهُ ثُمَّ خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ

## تفسير در منثور

فاطلع اللہ نبیہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم علی  
ذالک فخرج هو وابو بکر رضی اللہ عنہ الى غار فی  
جبل یقال له ثور و تام علی رضی اللہ عنہ فراش النبی  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم .

«در منثور ج ۲ ص ۱۸۰ مطبوعہ تهران»

## تفسیر معالم التنزيل

فامر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم علی ابن  
ابی طالب ان ینام فی مضجعه و قال له اتشح ببروتی  
هذه .

«معالم التنزيل ج ۲ ص ۲۲ مطبوعہ مصر»

## تفسیر کشاف

فاحبر جبریل علیہ السلام رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم و امرہ ان لا بیت فی مضجعه و اذن  
اللہ فی الہجرة فامر علیا رضی اللہ عنہ فیام مضجعه  
وقال له اتشح ببروتی .

«کشاف ج ۲ ص ۲۱۵ مطبوعہ بیروت»

## تفسير ابن كثير

اتاه جبريل عليه السلام فامره ان يبيت على فراشه  
ويستجى ببروله اخضر ففعل ثم خرج رسول الله  
صلى الله عليه وآلہ وسلم على القوم وهم على بابه و  
خرج معه بحفنة من تراب فجعل يذرها على  
رؤسهم وخذ الله ابصارهم عن نبيه محمد صلی<sup>الله علیه وآلہ وسلم</sup> وهو يقراء يسین القرآن  
الحكيم الى قوله فاعشيناهم لا يصرون .

«ابن كثير ج ٢ ص ٣٠٢ مطبوعة مصر»

## تفسير ابن جرير

فبات على رضى الله تعالى عنه على فراش النبي  
صلى الله عليه وآلہ وسلم تلك الليلة وخرج النبي  
صلى الله عليه وآلہ وسلم لحق بالغاروبات  
المشركون .

لحرير سون عليا انه النبي صلى الله عليه وآلہ وسلم فلما أصبحوا اثار واليه فلما رأوه عليا رضي  
الله عنه

«ابن جرير ج ٩ ص ٢٤٨ مطبوعة مصر»

## تفسير روح المعانى

قال لعلى كرم الله وجهه نم على فراشى وتسبح بر  
دى هذا الحضر من الاخضر فنم فيه فانه لن يخلص  
البك شى تكرهه وكان رسول الله صلى الله عليه  
وآلہ وسلم ينام فى بردة ذالك وادناه وادن له عليه  
الصلوة والسلام فى الهجرة فخرج مع صاحبه  
ابويكر رضي الله عنه الى الغار وانشد على كرم الله  
وجهه الكريم مخير الما من الله تعالى به .

روح المعانى ج ٥ ص ١٩٨

## أحكام القرآن القرطبي !

فامر النبي صلى الله عليه وآلہ وسلم على ابن ابى  
طالب ان ينام على فراشه و دعا الله عز وجل ان  
يعمى عليهم اثره

«قرطبي ج ٤ ص ٣٩٧ مطبوبه مصر»

## البداية والنهاية !

فاطلع الله النبى صلى الله عليه وآلہ وسلم على  
ذالك فبات على على فراش النبى صلى الله عليه  
وآلہ وسلم تلك الليلة و اخرج النبى صلى الله عليه  
وآلہ وسلم حتى الحق بالغار فلما اصبعوا ثار واعليه

فَلَمَّا رأى أعلیار وَاللهُ عَلَيْهِمْ سَكِيرٌ هُمْ فَقَالُوا إِنَّ  
صَاحِبَكَ هَذَا؟ فَقَالَ لَا أَدْرِي

﴿البداية والنهاية ج ٢ ص ١٨٠﴾

## سیرت ابن هشام!

فَاتَى جَبَرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ فَقَبَلَ لَا تَبَتْ هَذِهِ اللَّيْلَةِ عَلَى  
فَرَاشَكَ الَّذِي كَتَتْ تِبَيْتَ عَلَيْهِ قَالَ فَلَمَّا كَانَتْ عَمَّةُ  
مِنَ الظَّلَلِ اجْتَمَعُوا عَلَى بَابِهِ يَرْصُدُونَهُ مَتَى يَنْأِمُ  
فَيَثْبُونَ عَلَيْهِ فَلَمَّا رَأَى رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ  
وَسَلَّمَ مَكَانَهُمْ قَالَ لِعَلَى ابْنِ ابْنِ طَالِبٍ نَمْ عَلَى  
فَرَاشِي وَتَسْبِحُ بِبَرْوَى هَذَا الْحَضْرَمَى الْأَخْضَرِ.

﴿سیرت ابن هشام ج ١ ص ٤٩٢﴾

## سیرت حلبيه!

فَلَمَّا رَأَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ  
مَكَانَهُمْ مَا يَعْلَمُ مِنْهُمْ قَالَ لِعَلَى ابْنِ ابْنِ  
طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ عَلَى فَرَاشِي وَاتَّسَحْ بِرْ دَائِنِي  
هَذَا الْحَضْرَمَى .

﴿سیرت حلبيه ج ٢ ص ١٨٣﴾

## المستدرك لحاكم

عن عباس قال شری على نفسه وليس ثوب  
النبي صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ثم نام مكانه وكان  
المشركون يرتدون رسول الله صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم وقد كان رسول الله صلی اللہ علیہ وآلہ  
وسلم البشارة بردہ وكانت قريش ترى أن تفتش  
النبي صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فجعلوا يرتدون  
عليها ويردون النبي صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قد  
ليس بردۃ وجعل على يتصور فذا هو على  
هذا الحديث صحيح .

عن علي بن الحسين قال اول من شری  
نفسه ابتغاء رضوان الله على ابی طالب وقال عند  
میته على فراش رسول الله صلی اللہ علیہ وآلہ  
وسلم .

﴿المستدرک ج ۲ ص ۱۲۸﴾

## اسد الغابه

عن ابن اسحاق قال نام رسول الله صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم ينتظر الوحي بالاذن له في الهجرة الى  
المدينة حتى اذا اجمعت فمكررت بانبي صلی اللہ

460

علیه وآلہ وسلم فاتحہ جبریل وامرہ بان لا بیت فی  
مکانہ الذی بیت فیه قد عا ابن ابی طالب فا مرہ ان  
بیت علی فراشی ویستجی بیرو له اخضر ففعل ثم  
خرج رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم الی  
النقوم وهو باہہ .

﴿اسد الغابه ج ۲ ص ۲۷﴾

## احیاء العلوم لغزالی

فَوَحْيَ اللَّهُ إِلَى جَبَرِيلَ وَمِيكَائِيلَ عَلَيْهِمُ السَّلَامُ  
إِنِّي أَخِيَتْ بَيْنَكُمَا وَجَعَلْتُ عُمْرَ أَحَدٍ كَمَا أَطْوَلْتُ مِنْ  
عُمْرِ الْآخَرِ فَإِنَّمَا يَوْمُ رَحْصَانَهُ بِالْحَيَاةِ خَتَارٌ  
كَلَاهُمَا الْحَيَاةُ فَوَحْيَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ إِلَيْهِمَا أَفْلَاكَتْمًا  
مِثْلُ عَلَى بْنِ أَبِي طَالِبٍ أَخِيَتْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّبِيِّ مُحَمَّدًا  
فِيَّا تُرَى فِي رَأْشِهِ يَضْدِيهِ بِنَفْسِهِ وَيُوَثِّرُهُ بِالْحَيَاةِ  
أَهْبَطَ إِلَى الْأَرْضِ فَاحْفَظُهُ مِنْ عَدُوِّهِ فَنَزَّلَ جَبَرِيلَ  
عَنْ دَرَّائِسِ عَلِيٍّ وَمِيكَائِيلَ عَنْ دَرَّائِسِ رَجِيْهِ وَجَبَرِيلَ يَنْدَدِي  
بِخَبْخَنَةٍ مِنْ مَشْكُوكٍ يَا ابْنَ أَبِي طَالِبٍ يَا هَمَّيْلَهُ  
عَزَّ وَجَلَ بِكَ الْمَلَائِكَةُ فَانْزَلَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَ عَلَى  
رَسُولِهِ وَهُوَ مُتَوَجِّهٌ إِلَى الْمَدِينَةِ فِي شَانِ عَلِيٍّ "وَمِنْ  
الْأَنْسَى مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ إِبْشَارَ مِنْ حَنَّةِ اللَّهِ"

﴿احیاء العلوم الدین ج ۲ ص ۱۵۲﴾

## ﴿١﴾ الوفا ﴿٢﴾ روض الانف

فألق جبريل النبي صلى الله عليه وآله وسلم

فقال لا تبت هذه الليلة على فراشك الذي كنت  
تبثت عليه فلما كانت العتمة اجتمعوا على بابه ثم  
يرصدونه متى ينام فيثبون عليه .

فلما رأى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم  
مكانهم قال لعلى ابن أبي طالب نم على فراشي و  
تسبح ببروئي العضري الا حضر فانه لا يخلص  
اليك شئ تكرهه منهم وكان رسول الله صلى الله  
عليه وآله وسلم ينام في برد ذالك .

عن عباس فى قوله تعالى "وإذ يمكر بكم  
الذين كفروا يشتوّك" قال تشاورت قريش ليلة  
سمكة فقال بعضهم اذا اصبح فانبوه باللوثاق وقال  
بعضهم بل اقتلوه وقال بعضهم بل اخرجوه .

فاطلع الله تعالى بنبيه صلى الله عليه وآله  
 وسلم على ذالك فبات على عليه السلام على  
 فراش رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم تلك  
 الليلة وخرج النبي صلى الله عليه وآله وسلم حتى  
 لحق بالغار .

﴿الوفا يا حوال المصطفى ابن جوزى ج ٣٣ جلد اول﴾

## ہجرتِ مرتضوی

بعض روایات میں آتا ہے کہ جب کفارِ مکہ نے بسترِ مصطفیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام پر بجائے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو استراحت فرماتے دیکھا تو اول اول انہائی تحریر کے عالم میں آنکھیں پھاڑ پھاڑ کر آپ کو دیکھتے رہے اور پھر ان پر سکتہ کی حالت طاری و گئی لیکن پھر جلد ہی وہ سنبھل گئے اور مشتعل ہو کر حیدر کار پر حملہ آور ہو گئے اور آپ کو شدید ضربات پہنچائیں مگر یہ روایت کسی بھی طریقہ سے صحت کے درجہ کو نہیں پہنچتی اور اگر اسے تسلیم کر لیا جائے تو متعدد عوارض پیدا ہو جانے کا قوی احتمال ہے۔

الہذا اور سرت اور صحبت مند واقعہ یہی ہے کہ کفارِ مکہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی غیر موجودگی سے انہائی سراسیمہ اور پریشان ہو گئے اور جناب علی المرتضی علیہ السلام پر چند سوال کرنے کے بعد رسول اکرم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی تلاش میں بھاگ لٹکے۔

سیرتِ حلیمیہ میں جناب علی علیہ السلام کی ہجرت مبارکہ کے متعلق متعدد روایات جمع کی گئی ہیں چنانچہ سب سے پہلے انہی روایات کی تفصیل ہدیہ قارئین کی جاتی ہے۔

## امانتوں کی واپسی

جناب علی ابن ابی طالب کرم اللہ وجہہ اکرمیم مکہ معظّمہ سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی شب بھرتوں کے بعد تین راتیں گزار کر مدینہ منورہ میں کلثوم ابن ہدم کے گھر قبا شریف کے مقام پر تشریف لائے جیسا کہ پہلے گزر چکا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے انہیں ان کی امانت واپس کرنے کا حکم فرمایا تھا جو لوگوں نے رسول امین و صادق کے پاس جمع کروار کھی تھیں۔

جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مدینہ منورہ زاد اللہ شرفہا و تعظیماً و مکریماً کی طرف بھرت فرمایا تشریف لے گئے تو حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے وادی بطيح میں کھڑے ہو کر منادی کر دی کہ جس کسی نے بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس اپنی امانت جمع کروار کھی ہے وہ آئے اور مجھ سے اپنی امانت وصول کر لے۔

چنانچہ حنُون لوگوں نے حضور سرور انیاء رسول امین و صادق صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس اپنی امانتیں جمع کروار کھی تھیں انہوں نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ اکرمیم کی خدمت میں حاضر ہو کر اپنی اپنی امانتیں واپس لے لیں۔

چنانچہ یہ ردا الامانت کا سلسلہ تین روز میں ختم ہو گیا۔

ونزل على بن أبي طالب رضي الله عنه لما قدم  
المدينة على كلثوم (بن الهدى) أيضاً بقياء بعد ان  
تأخر بمكة بعدة صلوات الله عليه وآلها وسلم ثلاث  
ليال يؤدى الوداع التي كانت عند النبي صلى الله  
عليه وآلها وسلم لا مرأة له صلى الله عليه وسلم  
بذاك كما تقدم .

فلمما توجه صلى الله عليه وآلها وسلم الى  
المدينة قام على رضي الله عنه بالأبشع نيادى من  
كان له عند رسول الله صلى الله عليه وآلها وسلم  
وديعة فليأت إليه أمانته .

»سیرت حلبیہ جلد دوم صفحہ ۲۳۲ مطبوعہ مصر«

کیا اہل بیت حضرت علیؑ کے ساتھ آئے تھے ؟  
سیرت حلبیہ و دیگر کتب میں تین قسم کی اختلافی روایات نقل کی گئی  
ہیں -

ایک روایت تو یہ ہے کہ جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ اپنے اور  
سرکار دو عالم مصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے خاندان والوں کو ساتھ لے کر حضور  
کے تین روز بعد بھرت فرمائے تھے۔

دوسری روایت اس طرح ہے کہ جناب شیر خدا سیدنا علی علیہ السلام

خاندانِ مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے مدینہ منورہ سے فرساوہ غلاموں کے ساتھ روانہ فرمایا کیا ہے، بھرت فرمائے آئے تھے۔

تیسرا اور راجح روایت یہ ہے کہ جناب سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے تین روز بعد اکیلے ہی بھرت فرمائے گئے تھے اور آپ کی مدینہ منورہ میں تشریف آوری کے بعد حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے غلاموں کو پنج کراماں بیت کرام کو منگوایا چنانچہ سیرت حلیبیہ میں ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے چند سواریاں خریدیں اور جناب سیدۃ النساء العلیمن سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا بنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور جناب فاطمہ بنت اسد رضی اللہ عنہا والدہ مکرمہ سیدنا علیہ السلام اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی کنیز ام ایکن اور ان کا صاحبزادہ ایکن اور پیچھے رہ جانے والے ضعیف اور کمزور مونین کی جماعت کو ساتھ لے کر مدینہ منورہ بھرت کر آئے، فاتح اور کائب و قدم مع الفواطم و ولدہا ایمن و جماعة من ضعفاء المؤمنين۔

صاحب سیرت حلیبیہ یہ روایت نقل کرنے کے بعد فرماتے ہیں کہ یہ روایت اس روایت کے مخالف ہے جس میں آیا ہے کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت ابوالیوب انصاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے مکان

میں قیام فرمایا تو وہاں سے آپ نے اپنے آزاد کردہ علام زید بن حارثہ اور اپنے مولیٰ ابو رافع کو مکہ معظمه کی طرف پاچ درہم اور دو اونٹ دے کر روانہ فرمایا چنانچہ وہ بناست رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سیدہ فاطمۃ الزہرا اور سیدہ ام کلثوم سلام اللہ علیہا اور ام لامو منین جناب سودہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا اور ام ایمن کنیز مصطفیٰ اور اس کے بیٹے اسماء کو ساتھ لے کر واپس مدینہ منورہ آگئے۔

اقول: سیّاتی مخالف ذالک وهو انه صلی الله

علیه وآلہ وسلم لما نزل فی دار ابی ایوب بعث زید  
بن حارثہ وابا رافع الی مکہ واعطہم خمسانہ درهم  
وبعیرین یقدمان علیہما بفاطمة وام کلثوم ابنته  
وسودہ زوجته وام ایمن ولدہا اسماء۔

#### ﴿سیرت حلیبیہ جلد دوم صفحہ ۲۲۳﴾

اگرچہ سیرت حلیبیہ کی اختلافی بحث ابھی باقی ہے تاہم درست بات یہی ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نحکم مصطفیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام اکیلے ہی مدینہ منورہ کو پاپیادہ بھرت کر کے تشریف لائے تھے جس کے متعلق آئندہ اوراق میں متعدد روایات پیش کی جائیں گی اور اس امر کی تائید نقہ محدث ابن سعد کی بیان کردہ روایت سے بھی ہوتی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے خاندان کی خواتین کو بعد میں اپنے علاموں کو تبحیح کر بلوایا تھا چنانچہ

طبقات ابن سعد میں ہے کہ،

## طبقات ابن سعد

محمد بن سعد متوفی ۱۳۲ھ اپنی کتاب طبقات ابن سعد میں لکھتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ابوالیوب النصاری کے مکان سے ہی زید بن حارثہ وابو رافع کو مکہ معظمه میں بھیجا اور ان دونوں کو دو اونٹ اور پانچ صد درهم زادراہ کے طور پر دیئے تھے تاکہ وہ آپ کے اہل خاندان کو مدینہ منورہ زاد اللہ شرفہ میں لے آئیں۔

ان دونوں کے ساتھ آنے والوں کی تفصیل یہ ہے،  
سیدۃ النساء الحالمین سیدہ فاطمۃ الزہرا بنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم۔

سیدہ ام کلثوم بنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور اس کا بیٹا اسماء بن زید عبد بن ابی بکر مع جناب ابو بکر کے دیگر اہل خانہ کے جن میں حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا بھی شامل تھیں حضور سرورِ کائنات کی ایک صاحبزادی سیدہ رقیہ سلام اللہ علیہا اپنے شوہر سیدنا عثمان غنی کے ساتھ تحریر فرمائی پہلے ہی جوشہ میں تشریف لے جا چکی تھیں۔

اور حضور امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی سب سے بڑی

صا جز ادی سیدہ نبی نے سلام اللہ علیہ کو ان کے شوہر ابو العاص بن الربيع نے  
کمہ معظمه میں جراوک لیا تھا۔

بہر حال تشریف لانے والی مقدس خواتین و دیگر افراد کو حارثہ بن  
النعمان کے مکان پر اتارا گیا۔

﴿مَا خَوْذُ از طبقاتِ ابنِ سَعْدٍ جَلَدَ اولَ صَنْ۝﴾

## اسد الغابہ فی معرفة الصحابة

علامہ ابن اثیر جزیری علیہ الرحمۃ سیدنا و مرشدنا امیر المؤمنین حضرت

علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی بھرتوں مبارکہ کا واقعہ اس طرح بیان فرماتے ہیں کہ  
حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حکم کے  
مطابق آپ کے اہل و عیال کو روانہ فرمانے کے بعد آپ کے طلب کرنے پر  
مدینہ منورہ کی طرف روانہ ہو گئے آپ دن کے وقت قیام فرماتے اور رات کو  
سفر شروع کر دیتے حتیٰ کہ آپ مدینہ منورہ پہنچ گئے،

## حضرت علی کا سفر و بھرتوں

چونکہ آپ نے یہ تمام سفر پا پیا دھ طے کیا تھا اس لئے سفر کی  
صعوبتوں نے آپ کو ٹھہرال کر رکھا تھا چنانچہ جب حضور رسالت مآب صلی  
اللہ علیہ وآلہ وسلم کو آپ کی تشریف آوری کی اطلاع ملی تو آپ نے صحابہ کرام  
کو فرمایا کہ علی کو ہمارے پاس لاو تو ان لوگوں نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی

الله عليه وآله وسلم على میں تو اٹھنے کی بھی سکت نہیں چنانچہ تابع دار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اُسی وقت خود بنفس نفس جناب علی علیہ السلام کو دیکھنے کے لئے تشریف لے گئے اور جب ان کی حالت دیکھی تو آپ کا دریائے رحمت جوش میں آ کر آنسوؤں کی صورت اختیار کر گیا آپ والہانہ طور پر جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم سے بغلگیر ہو کر رونے لگے کیونکہ علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے پاؤں مبارک پیدل سفر کرنے کی وجہ سے متورّم ہو چکے تھے اور ان سے خون کے قطرات ملکتے تھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کمال شفقت سے آپ کے پاؤں مبارک پر اپنا العابد وہ بن مبارک لگا کر دعا فرمائی کہ یا اللہ علی کو صحبت و عافیت عطا فرما چنانچہ اُس کے بعد آپ کو پھر کبھی ایسی تکلیف نہیں پہنچی حتیٰ کہ آپ کی شہادت واقعہ ہو گئی۔

وامر النبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم علیاً ان یلحقه  
بالمدینة فخرج علی فی طلبہ بعد ما خرج الیہ اهلہ  
یمشی التلیل ویمکن النهار حتیٰ اقدم المدينة فلما  
بلغ النبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قدومہ قال  
ادعوا لی علیاً قیل یارسول اللہ لا یقدر ان یمشی فاتاہ  
النبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فلمما رأه اعتنقه  
وبکی رحمة لما بقدميه من الورم و كانت تقطران دما  
فتفل النبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فی يدیه  
ومسح بهما رجلیه و دعا له بالعافية فلم یشتکها حتیٰ

استشهد رضي الله عنه.

﴿اسد الغابه فى معرفة الصحابه جلد چهارم صفحه ۱۹﴾

﴿العلامة ابن اثير الجزري﴾

## روايات کا تضاد

اسد الغابہ کی اس روایت سے صاف طور پر متregon ہوتا ہے کہ جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضور سرورِ کوئین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اہل بیت کو سواریوں پر بیٹھا کہ مدینہ منورہ کی طرف روانہ کرنے کے بعد خود بھرت فرمائی۔

جیسا کہ ہم پہلے بتا چکے ہیں کہ صاحب سیرت حلیہ نے اس موقع پر ہر دو قسم کی روایات نقل کرنے کے بعد اس تعارض کو دو در کرنے کی کوشش بھی فرمائی ہے آئندہ اوراق میں اس بحث کا مفہوم بھی ہدیہ قارئین کر دیا جائے گا فی الحال اس ضمن میں چند دیگر کتب کے حوالہ جات ملاحظہ فرمائیں۔  
”مدارج الدعوة“، میں شاہ عبدالحق محدث دہلوی قدس سرہ العزیز نقل فرماتے ہیں کہ

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مدینہ منورہ زاد اللہ شرفہا میں قطع مسافت کرنے کے بعد بنی عمرو بن عوف کے ہاں تشریف فرمائے اور وہیں پر ہی آپ نے مسجد قبا شریف کی بنیاد رکھی اور اسی مقام پر ہی حضرت علی المرتضی علیہ السلام تین دن کے وقفہ کے بعد آپ کی خدمتِ القدس میں مکہ

معظمہ سے قطع منازل کرتے ہوئے حاضر ہوئے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو نہایت مسروپا یا۔

## لعادب رسول سے شفاء

روضۃ الاحباب میں ہے کہ حضرت مولا علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے  
مکہ معظمہ سے مدینہ منورہ کا تمام سفر پایا وہ طے کیا تھا لہذا آپ کے قدم  
ہائے مبارک پر آبلے پڑے ہوئے تھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے  
آپ کی یہ حالت دیکھی تو اپنا العاب دہن مبارک آپ کے قدموں پر ملا جس  
کی برکت سے آپ اُسی وقت صحبت یا ب ہو گئے۔

”وصول نرول آن حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ

وسلم در منازل بنی عمر و بن عون بود که در

مسجد قبادر آن جا بنا یافته است وهم دونین جا علی

مرتضی بتفاوت سہ روز از مکہ در رسیده آن

حضرت را خوشحال گردانید و در روضہ الا

حباب میگوئید کہ وے رضی اللہ عنہ پیا دہ پارا

می رفت و پائیں مبارک دمی از پیادہ رفتن آبلہ

کرده یو در حضرت لعادب مبارک خویش را برآن

مالیده در نان صحبت یافت“

﴿مدارج النبوة جلد دوم صفحہ ۶۳﴾

پہلے آپ اس ملاقات ہیتِ معظمہ کے فوراً بعد حضرت علی کرم اللہ وجہہ

الکریم کی سعادت از لی کے معاملہ میں پیش آنے والا ایک ایمان افروز واقعہ  
ملا حظہ فرمائیں اور اس کے بعد دیگر کتب معتبرہ کے حوالہ جات سلسلہ تحریت  
مرتضوی پیش کئے جائیں گے۔

## ناقہ مصطفیٰ کا سوار آگیا

درج ذیل واقعہ سے قطعی طور پر واضح ہو جاتا ہے کہ تاجدار انبياء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مدینہ منورہ کی بستی میں داخل ہونے سے پہلے مدینہ کے نواحی علاقہ قبا شریف میں جو قیام فرمایا تھا اُس کا مقصد محسن اور محسن حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا انتظار کرنا ہی تھا۔

اور اس انتظار میں باطنی رموز و اسرار کیا تھے انہیں تو صرف اللہ تعالیٰ اور اُس کا رسول جل و علا و صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہی، بہتر طور پر جانتے ہیں مگر ظاہر طور پر جو حکمتیں سامنے آتی ہیں وہ یہ ہیں۔

اول یہ کہ: اسلام کی وہ پہلی مسجد جس کی اساس خدا تعالیٰ کے فرمان کے مطابق تقویٰ پر رکھی گئی ہے اُس کا حدودار بعد ما مور من اللہ ناقہ مصطفیٰ پر بیٹھ کر وہی شخص قائم کرے جو بیت اللہ شریف میں پیدا ہوا ہو اور مسجد میں شہید کیا گیا وہ وہ عظیم نمازی جس نے نہ صرف سب سے پہلے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ نماز ادا کی ہو مگر کئی برس اس خصوصیت کے ساتھ نمازوں پر صمی ہوں کہ سوائے اس کے کوئی بھی تیرا شخص حضور کے

ساتھ نماز ادا کرنے والا موجود ہو۔

یہی نہیں بلکہ اس کی نمازِ عصر قضا ہوتے دیکھ کر کائناتِ ارضی و سماوی کے مالک و مختار کو ڈو بتے ہوئے آفتاب کو واپس بلانا پڑے بہر حال ایک وجہ تو تھی کہ مسجدِ قبا شریف کی بنیاد رکھنے کے لئے ایسے نمازی کی موجودگی انتہائی ضروری تھی جس کا ذکر اور کیا گیا ہے اور وہ سوائے علی کے دوسرا کوئی نہیں ہو سکتا علاوہ اذیں علاقہ قبا میں خبر کر حضرت علی کا انتظار کرنے کی دوسری وجہ یہ سامنے آتی ہے کہ حضور تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بغیر حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے مدینہ منورہ کی سمتی میں داخل ہی نہیں ہونا چاہتے تھتاتا کہ کسی کو یہ گمان نہ ہو جائے کہ علی نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد ہجرت کی اور ہجرت میں السابقون الاولون سے موخر ہیں وغیرہ وغیرہ اگر ہم سامنے کی ان دو حکموں ہی کی وضاحت بیان کرنا شروع کر دیں تو پورا باب مرتب کیا جا سکتا ہے تا ہم اس معاملہ کو اہل محبت حضرات کے ذوق و وجدان کے پرداز کرتے ہوئے وہ واقعہ نقل کرتے ہیں جو حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی قبا شریف میں تشریف آوری کے ساتھ ہی طہور میں آ گیا تھا۔

چنانچہ شیخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی اپنی تایف مبارکہ ”جذب القلوب الی دیار المحبوب“ میں رقم طراز ہیں۔

## اوٹنی اُٹھ بیٹھی

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مدینہ منورہ میں تشریف آوری کا ذکر پہلے بیان کیا جا چکا ہے کہ مدینہ منورہ میں داخل ہونے سے پیشتر آں حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا نزول بنی عمرو بن عوف کے پاس ہوا تھا جو قبا کے باشندے تھے اور باختلاف روایات تین دن یا تین دن سے زیادہ اسی جگہ قیام فرمائے گئے اور ایک روایت میں سے خود اہل قبائل کے لئے ایک مسجد بنواد تھے۔

کتاب ہذا کے صحیح ۵۰ پر یہ بھی واقعہ گذر چکا ہے کہ اسی مقام پر ہی جناب علی الرضا رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضور کی مدینہ منورہ میں تشریف آوری کے تین روز بعد آکر ملاقات کی تھی۔

بہر حال جب اہل قبائل کی درخواست پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے وہاں مسجد بنانے کا ارادہ فرمایا تو آپ نے صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کو ارشاد فرمایا کہ تم میں سے کوئی ایک شخص ہمارے ناقہ پر سوار ہو کر اُسے چھڑائے۔

چنانچہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ اٹھ کر ناقہ کی پشت پر سوار ہو گئے مگر ناقہ رسول علیہ السلام نہ اٹھا بعد ازاں حضرت فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اُس اوٹنی کی پشت پر سواری کی مگر اوٹنی اپنے مقام پر ہی

بیٹھی رہی اس کے بعد حضرت علی الرضا علیہ السلام نے اٹھ کر اپنا پاؤں مبارک رکاب میں رکھا ہی تھا کہ ناقہ مصطفیٰ اٹھ کھڑا ہوا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو فرمایا یا علی! ناقے کی مبارک اس کی مرضی پر چھوڑویہ اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے مامور ہے لہذا یہ جدھر جدھر گھومنا چاہئے گھونے بالآخر ناقہ مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے گھونے کے خطوط پر مسجد قبا کی بنیاد رکھی گئی۔

~~برواستہ اہل قبائل آں~~ حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم التماس نمودند کے مسجدے برائے ایشان بنا فرمائید

اشارت به صحابہ کرام فرمود یکے از شماریں ناقہ میں سوار شود بگرداند ابو بکر صدیق برخواست و برپشت ناقہ نشست ناقہ برخاست بعد ازاں عمر فاروق سوار شد نیز ناقہ برخاست بعد ازاں علی الرضا برخاست ہمیں کہ پائے در رکاب آورد ناقہ بر جست فرمود زمام اور ہا کن کے وے مامور است ہر جا کہ گرد دا آخر ہم بر آئندار سیر ناقہ مسجد قبا بنافرمود۔

﴿جذب القلوب الى ديار المحبوب صفحه ۲۱﴾

## پا پیا دھی آئے تھے

معارج النبوة میں ہے کہ حضور سرور کائنات علیہ افضل الصلوٰۃ و اکمل

التحيات نے راجح قول کے مطابق چاردن اور چار راتیں قبلیہ بنی بکر بن عوف میں قیام فرمایا اور محلہ قبا میں اس مسجد کی اساس رکھی جس کی گواہی اللہ تعالیٰ و تعالیٰ نے دی ہے کہ اس مسجد کی بنیاد تقویٰ پر رکھی گئی ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔

أَسْسَ بُنِيَا لَهُ عَلَى التَّقْوَىٰ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ  
أَنْ تَقُومَ فِيهِ . الآية .

اور وہ چہلی مسجد مبارک ہے جہاں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے نماز ادا کرنے کے لئے قیام فرمایا مدینہ منورہ کی مسجد قبا شریف ہے جب حضرت رسالت پناہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کمک معظمه سے مدینہ منورہ کے نواحیں اقامت گزیں ہوئے تو اُس کے تین روز بعد حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم مدینہ منورہ میں تشریف لے آئے۔

حضرت امیر علیہ السلام کی مکہ معظمه میں رکنے کی وجہ یتھی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے آپ کو حکم فرمایا تھا کہ جن لوگوں کی امانتیں ہمارے پاس جمع ہیں ان کے سپرد کر کے مدینہ منورہ کو بھرت کر آنا۔

چنانچہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے فرمان مصطفوی کے مطابق عمل کرتے ہوئے لوگوں کی امانتیں ان کے حوالہ کیں اور پاپیا وہ ہی مدینہ منورہ کی طرف بھرت فرمائی۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ابھی محلہ قبا میں ہی تشریف فرماتے

کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے آپ کی خدمتِ اقدس میں حاضری کا شرف حاصل کر لیا،

## سفر کی صعوبتیں

فرماتے ہیں کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم دن کہیں چھپ کر گزارتے اور رات کے وقت سفر شروع فرمادیتے حتیٰ کہ ربیع الاول شریف کی سترہ یا اٹھارہ تاریخ کو تاحدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو گئے سفر کی صعوبتیں برداشت کرتے کرتے آپ کی حالت انتہائی خراب ہو چکی تھی حتیٰ کہ آپ کے پاؤں مبارک متورم ہو گئے تھے اور ان پر آبلے ابھر آئے تھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یہ حالت دیکھی تو اپنے دستِ حق پرست کو زخموں سے مس کیا اور شفاء کے لئے ڈعا فرمائی تو آپ فی الفور صحبت یا ب ہو گئے اور پھر کبھی کوئی تکلیف مشکل کش اسرتاج الاولیاء رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے مقدس پاؤں کو نہیں پہنچی اور نہ ہی سفر کی شدت سے آپ کے قدم مبارک کبھی زخمی ہوئے۔

حضرت سید کائنات علیہ افضل اصولہ و اکمل انتیفات بقول راجح چهارشبان و رور در قبیلہ بنی بکر بن عوف کمٹ فرمود و در محل قبام سجدے بنانہاد کہ اساس آں بشہادت حضرت الہی جل و علامی بر تقویٰ بود چنانکہ فرمود قولہ تعالیٰ مَجَدَ أَسَسَ بُنْيَانَهُ عَلَى التَّقْوَىٰ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ

واول مسجدے کہ حضرت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم از مکہ بمدینہ عزیت فرمودا امیر المؤمنین علی کرم اللہ وجہہ بعد از سه روز از ہجرت آں حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم عزیت مدینہ نمود و سبب مکث ایری آں یوکہ حضرت رسالت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور از براۓ دامنی کہ آں حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پرده یو دند باز داشت تا بصاحبان آں بار رساند بعد از آں کہ بفرمودہ کما یعنی عمل نمودہ متوجہ مدینہ گشت پیادہ بیآمد ہن و آں سرور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم در قبا یوکہ امیر المؤمنین علی کرم اللہ وجہہ الکریم بخدمت آں سرور مشرف گشت،

و گویند در شب می رفت و در روز مخفی می بود تا ہفتہ ہم یا ہشت دہم شہر ربیع الاول ولی بنی رسیدہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم انواع ملال کشیدہ و پائے ہا مبرکش آبلہ کرده حضرت رسالت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم دست حق پرست خود را برآں جراحت ہاما لیدہ ددعاء شفاء برخواند بالغور بصحت مبدل گشت و دیگر ربیع جراحت والم پائے مشکل کشا آں سردفتر اولیاء رضی اللہ عنہم نہ رسید۔

﴿معارج النبوة رکن چہارم ص ۱۶﴾

## سیرۃ ابن ہشام

سیرت ابن ہشام اور روض الانف سہیلی میں ہے کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مکہ مععظمہ سے ہجرت فرمائی تو اس سے پہلے تمام اہل اسلام ہجرت کر کے مدینہ منورہ کی طرف جا چکے تھے سوائے ابو بکر صدیق حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے چنانچہ حضرت ابو بکر صدیق کو ساتھ لے کر

رات کے وقت سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے خود بھی ہجرت فرمائی مگر حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو حکم فرمایا کہ ہمارے پاس جمع شدہ لوگوں کی امانتیں اُن کے سپرد کرنے کے بعد تم بھی ہمارے بعد مکہ معظمہ سے ہجرت کر آئا۔

چنانچہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے تشریف لے جانے کے بعد مکہ معظمہ میں تین دن اور تین راتیں قیام فرمایا کہ لوگوں کی امانتیں واپس فرمائیں حتیٰ کہ ہجرت فرمایا کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو گئے اور جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کاثوم بن ہدم کے گھر تشریف لے گئے تو اس وقت حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم آپ کے ساتھ تھے پھر اس کے بعد آپ نے ایک رات یادو راتیں قیام فرمایا اور پھر مدینہ طیبہ کی بستی میں تشریف لے گئے۔

اما على فان رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم بلغنى اخباره بخروجه وامرہ ان يخلف بعده مكة حتى تؤدى عن رسول صلی الله علیہ وآلہ وسلم الوداع التي كانت عنده للناس.

﴿روض الانف سہیلی جلد ووم صفحہ ۲﴾

اقام على ابن ابى طالب عليه السلام بمكة

ثلاث ليال و ايامها حتى ادى عن رسول الله صلی الله

عليه وآلہ وسلم الوداع التي كانت عنده للناس حتى  
اذا فرغ منها الحق برسول الله صلی الله علیہ وآلہ  
وسلم فنزل معه على كلثوم بن هدام فكانت على ابن  
ابي طالب انما كانت اقامته بقياء ليلة او ليلتين .

﴿ سیرت ابن هشام مع روض الانف جلد دوم صفحه ۱۰ ﴾

## انوار المحمدیہ

اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ  
الکریم کو اپنے تشریف لے جانے سے مطلع فرمایا کہ علی تم بھی  
لوگوں کی ہمارے پاس جمع شدہ امانتیں اُن کے پر دکر کے ہمارے یچھے یچھے  
بخبرت کر کے آجائے۔

واخبر علیہ السلام علیا بمخوجه امرہ ان یتخلف

بعدہ حتی یودی عنہ الوداع التي كانت عند الناس ،

﴿ انوار المحمدیہ من المواهب الدینیہ مطبوعہ صفحہ ۵۵ ﴾

## تعارض ختم کرنا چاہا مگر

صاحب سیرت حلیہ نے ان روایات کا تعارض دور کرنے کے  
لئے جو دلائل پیش کئے ہیں ان کا مفہوم یہ ہے۔

اور یہ بھی درست ہے جو کہتے ہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے  
زید بن حارثا اور ابورافع رضی اللہ تعالیٰ عنہما کو بیحیج کر حضرت علی کرم اللہ وجہہ

الکریم کو بھرت کرنے کے متعلق ارشاد فرمایا تھا اور جناب مرتضیٰ شیر خدارضی اللہ تعالیٰ عنہ ان دونوں حضرات کے ہمراہ تشریف لائے تھے اور یہ اس روایت کے منافی نہیں ہے جس میں ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد تین راتیں مکہ معظمہ میں لوگوں کی اماںتیں واپس کرنے کے لئے رُکے تھے کیونکہ یہ تین راتیں تو اماںتیں واپس کرنے کی مدت ہیں اور اس کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو زید بن حارثہ اور ابو رافعؓ کے ساتھ سواریوں پر بھیج کر خود پاپیا وہ مدینہ کی طرف بھرت کر کے مقام قباق کلثوم بن ہدم کے گھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ہمراہ تشریف لے جانا پہلی روایت کے خلاف نہیں ہو سکتا۔

لیکن سیرت ہشامیہ میں ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم اس وقت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ تھے جب آپ کلثوم بن ہدم کے گھر تشریف لے کر گئے

اور یہ ملاقات اس قول کے مطابق تو ناقابل فہم نہیں جس میں ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قباشریف میں اٹھا رہا راتیں رُکے رہے اور جب حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم تشرف لے آئے تو آپ مذکورہ بالا شخص کے گھر آپ کو ساتھ لے کر تشریف لے گئے

مگر زید بن حارثہ اور ابو رافعؓ کو حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مقام قباق سے رخصت ہو کر مدینہ منورہ میں ابوالیوب النصاری رضی اللہ

تعالیٰ عنہ کے گھر میں جا کر نقدی اور اونٹ وغیرہ دے کر اہل خانہ کو لانے  
کے لئے کہ معظمہ روانہ فرمایا تھا۔

فَلِمَا نَفَدَ ذَالِكَ وَرَدَ عَلَيْهِ كِتَابُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى

اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ بِالتَّخْوِصِ إِلَيْهِ الْخَ . إِلَّا إِنْ يَقُولُ

بِحُجَّةِ أَنَّ يَكُونُ الْكِتَابُ الَّذِي فِيهِ اسْتِدْعَاهُ سَيِّدُنَا عَلَىٰ

رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ هُوَ الْهَجْرَةُ كَانَ مَعَ زَيْدَ أَبِي رَافِعٍ رَضِيَ

اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُمَا وَأَنَّهُمَا صَحْبَاهُ ، وَلَا يَنِي فِي ذَالِكَ

مَا تَقْدِيمُ مِنْ أَنَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ تَاخِرٌ بَعْدِ

عَلَىٰ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ بِمَكَّةَ ثَلَاثَ لَيَالٍ تَوْدِي

الْوَدَاعَ ، لَأَنَّ تِلْكَ الْلِّيَالِيَ الْثَلَاثَ كَانَتْ مَدْةً تَادِيَةً

الْوَدَاعَ وَمَكَثَ بَعْدَهَا إِلَىٰ أَنْ جَاءَهُ كِتَابُ رَسُولِ اللَّهِ

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ وَخَذِّلَ يَكُونُ قَدْمًا عَلَىٰ النَّبِيِّ

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ بِالْمَدِينَةِ بَعْدَ نَزْوَلِهِ بِقَبَاءِ

عَلَىٰ كَلْثُومٍ ، وَهُوَ لَا يَتَائِي إِلَيْهِ الْقَوْلُ بِإِنَّهُ صَلَّى

اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ مَكَثَ فِي قَبَاءِ بَضْعَ عَشَرَةَ لَيْلَةً

جَبَا سِيَاتِي وَ حَنِيدٌ يَخَالِفُ مَا سَمِقَ مِنْ مجِيئِهِ مَعَ زَيْدَ

وَالِّي رَافِعٌ لِمَا عَلِمَتْ أَنَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ

إِنَّمَا أَرْسَلَهَا بَعْدَ أَنْ تَحُولَ مِنْ قَبَاءِ إِلَىِ الْمَدِينَةِ .

﴿ سیرت حلبيه جلدوم صفحه ۴۲۳ ﴾

## بات پھر وہی ہے

علامہ برہان الدین حلی علیہ الرحمۃ کی اس بحث کا جو نتیجہ برآمد ہوا وہ اس روایت ہی کی تقویت کا باعث بنتا ہے جس میں ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم تاجدار انبیاء والرسولین کے ارشاد کے مطابق روا لامانات کرنے کے تین روز بعد اکیلے ہی پاپیا دہ مدینہ منورہ کی طرف ہجرت فرمائے تھے چنانچہ مؤلف موصوف نے پھر تمام تر مباحثت کے بعد جو فیصلہ کن روایت لفظ فرمائی ہے وہ یہ ہے کہ،

اور امتار میں ہے کہ جب حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم مکہ معظمه زاد اللہ شریفہ سے روانہ ہوئے تو آپ رات کے وقت سفر تریخ فرماتے اور دن کے وقت چھپ جاتے حتیٰ کہ اس دشوارگزار پاپیا دہ سفر نے آپ کے مبارک قدموں کو اس قدر رخی کر دیا کہ ان سے خون کے قطرات میکتے تھے جب اس حالت میں آپ کی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ملاقات ہوئی تو آپ نے شفقت سے آپ کو گلے لگالیا اور فرط جذبات سے تاجدار انبیاء علیہ الصلوٰۃ والسلام کی آنکھیں اشکبار ہو گئیں اور آپ نے روتے ہوئے جب علی کریم علیہ السلام کے رخی پاؤں پر اپنے دست اقدس سے اپنا العاب دہن مبارک لگایا تو اُس کی برکت سے پھر کبھی جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو اشناز سفر اس قسم کی تکلیف کی شکایت نہیں ہوئی۔

متن ملاحظہ فرمائیں !

وَفِي الْمَتَّاعِ، لَمَا قَدِمَ بِمَكَّةَ كَانَ يَسِيرُ اللَّيلَ وَيَكْمَنُ  
النَّهَارَ حَتَّى تَقْطُرَتْ قَدْمَاهُ، فَاعْتَنَقَهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَآلِهِ وَسَلَّمَ وَبَكَى رَحْمَةً لِمَا بَقِيَ مِنَ الْوَرْمَ وَتَفَلَّ فِي  
يَدِيهِ وَأَمْرَهُمَا عَلَى قَدْمَيْهِ فَلَمْ يَشْكُهُمَا بَعْدَ ذَالِكَ.

﴿سیرت حلیبیہ جلد دوم صفحہ ۴۲۳﴾

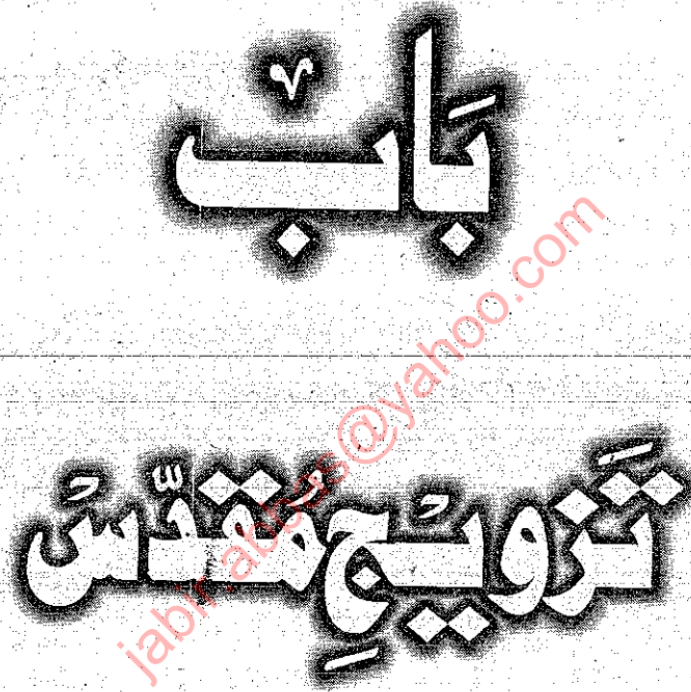
## مدنی زندگی

ترتیب کتاب کا تقاضا توڑی تھا کہ اب آپ کی مکی حیات مبارکہ کی طرف مدنی زندگی مبارک کے حالات و واقعات کو بھی بالترتیب پیش کیا جاتا۔ مگر نہایت غور و خوض کے بعد یہی ایک بات سامنے آئی ہے کہ اس طریقہ کار پر عمل درآمد کرنا انتہائی مشکل بھی ہے اور ان مضامین کے لئے سدراہ بھی جن کا تعلق خصوصی طور پر جناب شیر خدا سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی ذات اقدس سے ہے جیسا کہ آپ کا نکاح مبارک آپ کی اولاد و طاہرہ کی ولادت مبارکہ غزوہ رسول میں آپ کی لامتناہی قوتون کا ظہور اور قرآنی علوم پر آپ کی دسترس کاملہ یہا یہے منفرد اور متنوع مضامین ہیں جنہیں نہ تو تقسیم کیا جاسکتا ہے اور نہ تھی ان سے صرف نظر کرنے کے متعلق تصور کیا جاسکتا ہے۔ چنانچہ متذکرہ حالات کے پیش نظر یہی مناسب سمجھا گیا ہے کہ

جناب علی علیہ السلام کی مدنی حیات طیبہ کے دیگر اہم ترین واقعات کتاب ہذا  
کی دوسری جلد میں بالوضاحت پیش کردیئے جائیں اور اس جلد میں چند  
مخصوص ابواب پیش کرنے پر اتفاق کیا جائے امید ہے قارئین اس جدت  
ترتیب سے اتفاق فرمائیں گے۔

jabir.abbas@yahoo.com

486



## حضرت علی اور سیدہ فاطمہ کا

### نکاح مبارک

جناب حیدر کرار کے نکاح مبارک کے واقع کو ہم نہایت تفصیل کے ساتھ حضرت علامہ معین کاشفی رحمۃ اللہ علیہ کی معرفت تالیف "معارج النبوت" سے نقل کرتے ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ بعض اہم روایات کو دیگر کتب معتبرہ کے حوالہ جات سے بھی مزین کرتے جائیں گے تاکہ حقائق پوری تابانی کے ساتھ قارئین کے قلوب واذہان پر منعکس ہو سکیں چنانچہ "معارج النبوت" میں لکھا ہے کہ،

"بھرجت مبارک کے دوسرے سال رجب المرجب یا صفر المظفر کے مہینہ میں دو متبرک ہستیوں کے درمیان عقد مبارک منعقد ہوا اور نکاح مبارک کے اگلے مہینے جناب سیدہ فاطمہ سلام اللہ علیہا کی رخصتی مبارک ہوئی۔"

در سال دوم از بھرجت در ماہ رجب یا صفر بود کہ آں عقد مبارک میان آں دو بندہ متبرک منعقد گشت و بماہ آئندہ ترجیح بظهور آمدہ و در بیان ایں واقعہ اہل سیر در کتب خود روایات اور دہ اندو بعضی مفصل و آنچہ مولف ایں کتاب اختیار نہودہ در "صفوۃ الصفاۃ" است، مسلسل

اہل سیر نے اپنی کتابوں میں اس واقعہ کا ذکر کیا ہے اُن میں  
سے بعض نے اجمالی طور پر اور بعض نے تفصیل کے ساتھ لکھا ہے اور مؤلف  
کتاب یعنی ملا معین کا شفی کہتا ہے کہ میں نے یہ واقعہ شیخ ابی لافرج عبد الرحمن  
بن علی بن محمد بن الجوزی رحمۃ اللہ علیہ کی تصنیف لطیف "صفوة الصفاوہ" سے  
نقل کیا ہے اور اس کا عربی زبان سے فارسی زبان میں ترجمہ کر دیا۔

## ہر درخواست مسترد

حضرت سلمان فارسی اور حضرت اُم سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہما روایت

بیان فرماتے ہیں کہ جب جناب سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا عالم طفویلت  
سے عالم بلوغت میں تشریف لا میں تو اکابر قریش نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم کی خدمت کے لئے اپنی درخواست پیش کی مگر رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم نے ہر درخواست کو یہ فرمائی کہ میں اس امر میں  
اللہ تبارک و تعالیٰ کے حکم کا انتظار ہے چنانچہ فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ  
نے اس سلسلہ میں اپنی درخواست پیش کی تو انہیں بھی تباہ جواب ملا۔

از تایف شیخ ابی الفرج عبد الرحمن ابن علی بن محمد الجوزی رحمۃ اللہ، زیرا کہ ایں  
روایت راجامع تریاقتم لاجرم مترجمہ آں ہے افتتم نقل است کہ اُم سلمہ و سلمان فارسی رضی  
اللہ عنہما گفتند کہ چون فاطمہ رضی اللہ عنہا از مرتبہ صادرجہ نساعہ رسدا کا بر قریش خطیبہ او میا  
درست می شودند آں سرور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرمود کہ ارادہ بازستہ با مرحق است، مسلسل

## مسجد نبوی میں مشورہ

ایک روز حضرت ابو بکر صدیق حضرت عمر ابن الخطاب اور حضرت سعد بن معاذ رضی اللہ عنہم مسجد نبوی میں تشریف فرماتے کہ جناب سیدہ فاطمہ الزہرا سلام اللہ علیہا کے نکاح مبارک کا قصہ چل لکھا تو ان لوگوں نے کہا کہ اس سرمایہ راحت و سرت کے حصول کے لئے تمام اکابرین قریش نے اپنی درخواستیں پار گائے رسالت ماب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں پیش کی ہیں مگر کوئی درخواست بھی شرف پذیری ای و قبولیت حاصل نہ کر سکی صرف امیر المؤمنین حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم وہ شخص ہیں جنہوں نے نہ تو ابھی تک اس سلسلہ میں درخواست پیش کی ہے اور نہ ہی اس امر کا اظہار فرمایا ہے۔ امیر المؤمنین ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے قریباً کہ میراڑا تی گمان یہ ہے کہ اس کی وجہہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا ہاتھ تنگ ہونا یعنی آپ کا

وروایتے آنکہ فرمودا نظر وحی بی برم فاروق اعظم رضی اللہ عنہ مخطبہ فرمودہ ہمیں جواب شنید روزے امیر المؤمنین ابو بکر و عمر و سعد بن معاذ رضی اللہ تعالیٰ عنہم در مسجد نشستہ بودند و سخن فاطمہ رضی اللہ عنہا در میان بود گفتند اکابر قریش بآس سرمایہ سرو رو علیش ایں امر را اظہار نہ مودہ و مقبول نیفتاد امیر المؤمنین علی کرم اللہ وجہہ ہنوز خطبہ نکر دہ واں معنی اظہار نہ فرمودہ، مسلسل

فقر ہے اور میرا گمان یہ ہے کہ جناب سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا کے نکاح مبارک کا مسئلہ معرض التوا میں ڈال دیا جانا محض حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی وجہ سے ہے اور اللہ تبارک و تعالیٰ اور رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان دونوں کی تزویج مبارک پر اظہار رضا مندی فرمایا ہے۔

امیر المؤمنین ابو بکر رضی اللہ عنہ، فرمود کہ مر امظنة آں است کہ مانع علی قلت یہ است لیعنی فقیر است و غالب ظن من آں است کہ مہم فاطمہ کہ در تسویف افادہ حضرت علی است خدا رسول او تزویج اور ارضارادہ اند بعد ازاں صدیق اکبر روئے بسعد و عمر رضی اللہ عنہما آور وہ گفت کہ با من موافقت می نہاید کہ بے زیارت علی رویم و اور را خطبہ فاطمہ رغبت نہایم اگر از صرف قروں تنگستی عذر گوئا اور امد دگار نہایم۔

سعد فرمود کہ اے ابو بکر خداۓ تعالیٰ ترا ہموارہ تو فیق امور خیر کرامت میر مائید خوش باشد اے ابو بکر قدم در راه کہ موافقت نمودہ ہمہ بصرائیم ہر سہ یا رب رگوار سر دفتر مہا جر و انصار از مسجد حضرت سید الابرار بطلب حیدر کر اربیرون آمدند و امیر المؤمنین علی رضی اللہ عنہ شتر خود را برده و نخلستان یکے از انصار اپاں شتر اب میداو چوں نظر او برائیشان افادہ باستقبال ایشان آمدہ واستفسار حال نمود امیر المؤمنین ابو بکر رضی اللہ عنہ گفت یا بآحسن نحلت از خصال خیر نیست مگر ایں کہ ترا آں جا سبقت است و ترا از د مسلسل

اس کے بعد حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضرت عمر اور حضرت سعد رضی اللہ تعالیٰ عنہما کی طرف رخ اقدس موز کر فرمایا کہ میری خواہش یہ ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریمؐ کی زیارت اور ملاقات کو چلیں اور انہیں جناب سیدہ فاطمہ الزہرا رضی اللہ عنہما کے لئے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں درخواست پیش کرنے کی ترغیب دلائیں اور اگر وہ اپنی تنگدستی کا انہمار فرمائیں تو ان کو اپنی طرف سے معاونت پیش کریں۔

اس کے جواب میں حضرت سعد رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ اے ابو بکر اللہ تبارک و تعالیٰ تمہیں خیر و برکت کے امور کو سر انجام دینے کی ہمیشہ توفیق عطا فرماتا ہے ابو بکر خوش رہو ہم اس نیک کام کی انجام وہی کے لئے آپ کے ساتھ ہیں۔

## حضرت علی سے ملاقات

چنانچہ یہ تینوں حضرات بزرگوں مہماجر والا نصار سید الامراء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مسجد مبارک سے باہر تشریف لے آئے اور جناب علی علیہ السلام کو تلاش کرتے ہوئے ایک انصاری کے نگرانی میں پہنچ تو دیکھا کہ جناب علی علیہ السلام اپنے اونٹ کو پانی پلا رہے ہیں آپ نے ان تینوں حضرات کو اپنی طرف تشریف لاتے ہوئے دیکھا تو آپ نے چند قدم آگے بڑھ کر ان کا استقبال کیا اور تشریف آوری کا مقصد دریافت فرمایا۔

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ اے ابا الحسن  
 خصائص محمودہ اور نیک خصلتوں میں سے کوئی ایک خصلت بھی ایسی نہیں جس  
 کے لئے آپ نے سبقت حاصل نہ کر لی ہو اور حضور رسالت مآب صلی اللہ  
 علیہ وآلہ وسلم کے حضور میں جو قدر و منزلت اور عزت و احترام آپ کو حاصل  
 ہے دوسرے کسی بھی شخص کو اس میں آپ کے ساتھ مشارکت اور ہمسری  
 حاصل نہیں اکابر و اشراف قریش نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی  
 خدمت اقدس میں جناب سیدہ فاطمہ الزہرا سلام اللہ علیہا کے لئے اظہار  
 خواست گاری کیا لیکن کسی کو بھی شرف قبولیت حاصل نہ ہو سکا اور کسی کو بھی

حضرت رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم منزلتیست کہ یعنی کس را  
 با تو آن مشارکت نیست اکابر و اشراف قریش بخطبہ فاطمہ مبارکت نموده یعنی  
 جواب قبول از رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نہیں دندوگان من است کہ اور ا  
 از برائے تو جبل نموده چرا خواستگاری نہی کنی؟ امیر المؤمنین حضرت علی رضی اللہ  
 عنہ چوں ایں سخن شنیدہ آب دردیدہ گردانیدہ گفت یا ابو بکر تجھ متینے آتئے  
 راجعکلف تمام تسکین دادہ ام تو مرا بیاد میدھی آن رغبت کہ مرا بایں اصراست  
 شائد کہ یعنی کس را بنا شد فاما تنگدستی مانع می آید و یارائے ایں لفتن نہ دارم  
 صدیق اکبر رضی اللہ عنہ گفت یا ابو الحسن چنیں کوئی دنیا نزد خدا اور رسول اواتعبارے  
 نہ دار دباید کہ قلت مال و تنگدستی یعنی وجہ مانع ایں مقال نہ گرد۔ مسلسل

حضور رسالت آب نے اثبات میں جواب نہیں دیا میراگمان ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے سیدہ فاطمۃ الزہرا کو آپ کے لئے روک رکھا ہے آپ کیوں اپنی درخواست بارگاہ رسالت آب میں پیش نہیں کرتے؟ حضرت علی کرم اللہ وجہہ انکریم نے جب ان کی یہ بات سنی تو آپ کی چشمیں مبارک میں اشکوں کا سیلا ب آ گیا آپ نے آبدید ہو کر فرمایا اے ابو بکر! آپ نے یہ گفتگو چھیر کر میری تمناؤں اور آرزوں کی اس دلی ہوئی آگ کو دو پارہ بھڑکا دیا ہے جسے میں نے بڑی کوششوں کے ساتھ دبارکھا تھا اور آپ نے مجھ پر یہ سوال کر کے میرے اس شوق کو تیز تر کر دیا ہے جس کے مقابلے میں میری مثل شائد ہی کسی دوسرے کو اس قدر رغبت ہو گر بات یہ ہے کہ اس آرزو کے اظہار کے لئے ایک تو اپنی کم میگی اور تنگدستی کو مانع پاتا ہوں اور دوسری بات یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دربار گوہ بار میں اس قسم کی گفتگو کرنے کی جرأت و جسارت میرے بس کاروگ ہی نہیں۔

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا ایا ابوالحسن آپ جانتے ہیں کہ دنیاوی مال و منال خداوند قدوس جل وعلا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے نزدیک قطعی کوئی اہمیت نہیں رکھتے اس لئے یقین رکھیں کہ دنیاوی مال و دولت کی قلت اور آپ کا فقر اس امر کے اظہار کے ے ہرگز ہرگز مانع نہیں ہیں ॥ چنانچہ اس گفتگو کے بعد ॥

امیر المؤمنین سیدنا و مرشدنا حضرت علی کرم اللہ وجہہ انکریم نے اپنے

اوٹ کو ہولا اور اس کی مہار پکڑ کر اپنے دولت کدہ پر تشریف لے گئے اور  
اوٹ کو باندھ کرتا حادراً انبیاء رسالت مآب نبی گریم علیہ الٰۃ التھیۃ والتسالم کی  
زیارت و ملاقات کے لئے دولت سراۓ مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر  
تشریف لے گئے۔

## علی بارگاہ رسول میں

حضور تاجدارِ مدبیہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس وقت مخدوم

امیر المؤمنین علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ، شترخود را بکشائے مہارش را گرفتہ ونجانہ  
بردویر بست و بزیارت رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھیافت و آں سرور صلی  
اللہ علیہ وآلہ وسلم در منزل ام سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ تشریف آور دہ بودند چوں شاہ  
مردان حلقہ بردار زدگفت ام سلمہ کیست؟ آں حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرمود  
برخیز و در را بکشائی فقہذ ارجل سحب اللہ و رسولہ و تجاه، ایں مردیست کہ خدا اور  
رسول اور ادوسست میدارند و اونیز خدا اور رسول را ادوسست میدارند۔

ام سلمہ گفت پدر و مادرم فدائے تو باد کیست ایں مرد کہ تو دربارہ او  
گواہی میدہی؟ آں سرور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرمود پر عمن و برادر من علی  
این ابی طالب کرم اللہ وجہہ و رضی اللہ عنہ ام سلمہ رضی اللہ عنہا میگو سید کہ  
بر جستم و چنان بسرعت می رویدم کہ نزدیک بود کہ بروے در آخرت نا در را بکشادم  
بحمد اسوگند کہ در نیا مدد مادا مے کہ بحرم خاتمه خود در آدم۔ مسلسل

دو عالم سیدہ ام سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے حجرہ مبارک میں رونق افروز تھے  
چنانچہ شاہ مردال شیر یزدال حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے جناب ام  
سلمہ رضی اللہ عنہا کے حجرہ مبارک کے دروازہ پر دستک دی تو ام المؤمنین  
جناب ام سلمہ رضی اللہ عنہا نے اندر سے آواز دی اور پوچھا کون ہے؟  
جناب ام سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے جواب میں حضور رسالت نبی  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ ام سلمہ اٹھ کر دروازہ کھولو آئیوا شخص وہ  
ہے جس کے ساتھ اللہ اور اُس کا رسول محبت کرتے ہیں اور وہ اللہ اور اس کے  
رسول سے محبت کرتا ہے ام المؤمنین ام سلمہ رضی اللہ عنہا نے عرض کیا رسول  
اللہ میری ماں باپ آپ پر قربان ہوں یہ کون مرد ہے جس کے متعلق آپ  
نے اس قسم کی گواہی دی ہے؟

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ام سلمہ کے جواب میں فرمایا کہ  
یہ میرے چچا کا بیٹا ہے اور میرا بھائی علی کرم اللہ وجہہ و رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہے  
ام سلمہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد سن کر  
جلدی سے اٹھی اور تیزی سے دروازہ کھولا خدا کی قسم حضرت علی نے اس وقت  
تک حجرہ مبارک میں قدم نہیں کر رہا جب تک میں حرم خانہ کے اندر نہ آگئی۔

میرے اندر پہنچنے کے بعد حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم اندر  
تشریف لائے اور کہا کہ السلام علیک یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم آپ  
کے سلام کے جواب میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا

وعلیک السلام ابا الحسن آپ پر اللہ کی رحمتیں اور برکتیں نازل ہوں اور پھر  
جناب علی علیہ السلام کو اپنے قریب بٹھالیا۔

امیر المؤمنین حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضور سرور کائنات صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم کی بارگاہ میں اس طرح بیٹھے ہوئے تھے کہ آپ نے سر جھکایا ہوا  
تھا اور زگا ہیں زمین پر گاڑ رکھی تھیں اور بیٹھنے کے انداز سے یوں معلوم ہوتا تھا  
جیسے کوئی حاجت مند ہو مگر شرم و حیا کی وجہ سے اپنی ضرورت کا اظہار کرنے  
سے قادر ہو اور جرأت لب کشانی نہ رکھتا ہو گویا حالت یہ تھی۔

فرط حیا سے ٹھیک ہی ہونٹ لرز کے رہ گئے  
جو شیطلب میں دیکھنے جبکہ لب کی احتیاط  
بہر حال! حضور سرور کوئی نہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی  
کرم اللہ و جہہ الکریم کی یہ حالت دیکھی تو نہایت شفقت سے خود ہی اظہار تمنا

آنگاہ درآمد و گفت السلام علیک یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم،  
جواب فرمود، کہ وعلیک السلام یا ابا الحسن و رحمۃ اللہ و برکاتہ و اور انزو و خود بنشا ند،  
امیر المؤمنین رضی اللہ عنہ سر مبارک فروانداختہ درز میں می غیر لیست چوں کے  
کہ حاجتے دار دواز عرض آں شرم میدارداں سرور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرمود  
کہ اے علی چنان پندارم کہ حاجتے داری وازاں آں شرم ہی داری بگوئی ہر چہور  
دل داری و شرم مدار کہ حاجت تو نزد ما مقتضے است، مسلسل

کرنے کا موقع فراہم کرتے ہوئے فرمایا علی ہم جانتے ہیں کہ تم کس ضرورت کے تحت حاضر ہوئے ہو مگر اپنی ضرورت بیان کرنے میں شرم و حیا کی وجہ سے جھجک محسوس کرتے ہو۔

ہم تمہیں دل کی بات زبان پر لانے کی اجازت دیتے ہیں تمہیں

حضرت امیر فرمود کہ یا رسول اللہ پدر و مادر مقدارے تو با و حضرت ترا معلوم است کہ ازا آوان صغر، در ابتر بیت ہائے ظاہرہ و باطن مستعد گردانیدہ واں احسان و شفقت کہ از حضرت تو دربارہ خود مشاہدہ کردم از پدر و مادر خود عشر عشیر آں نہ یدم حق تعالیٰ برکت تو مر از دین باطل رہانید و بدیں تو یکم و صراط مستقیم رسانید حاصل کہ ذخیرہ عمر وزندگانی و ما یعیش و کامرانی من تو یکی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اکنوں آنکہ دولت خدمت و سعادت مسا

عدت بازوئے تھمکین من محکم گشتہ ،  
وفوز و فلاح و خیر ونجاح دارین مسلم شدہ تمناے آں در خاطر نقش  
بستہ ام کہ مرائیچی خانہ و سرا و سر انجامے نیست و حلیلہ کہ محروم اسرار و موسیں جان  
فگر باشد و مدتے مراد اعییہ آں است کہ ذکر خطیبہ فاطمہ در میان آرم و از  
جهت تو ہم گستاخی در تو میشیں می دارم، چیز امکان دارد کہ ایں معنی در خارج  
موجود تو آندہ بود یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم، مسائل

ہمارے سامنے شرمانے کی ضرورت نہیں جو بھی تمہارے دل میں ہے بلا جھک  
بیان کر دو۔

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حوصلہ آفرین گفتگو سننے کے بعد  
حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے عرض کی یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں آپ جانتے ہیں کہ آپ نے بچپن ہی  
میں مجھے میرے والدین سے لے کر اپنی غلامی کے لئے مخصوص فرما لیا  
تھا۔ اور آپ ہی نے میری ظاہری اور باطنی تربیت فرمائی جس میں یہ استعداد  
اور قابلیت بیدا فرمائی ہے اور آپ کے جواہرات اور محہربانیاں میں نے  
اپنی ذات کے لئے مشاہدہ کی ہیں اپنے والدین سے اس کا عشرہ عشیر بھی مجھ کو  
نہیں ملا اور آپ ہی کی شفقت و برکت کی وجہ سے اللہ تبارک و تعالیٰ نے مجھے  
اویان باطل سے بچا کر صراط مستقیم پر چلنے کی توفیق عطا فرمائی۔

الغرض میرا ذخیرہ عمر اور سرمایہ حیات آپ ہی کی ذاتِ اقدس ہے  
اور میرے عیش و کام رانی کی وجہ آپ ہی کا وجود مسحود ہے، یا رسول اللہ صلی  
الله علیہ وآلہ وسلم اب جب کہ آپ کی ملازمت اور غلامی کی سعادت سے  
مشرف ہونے کی وجہ سے مجھے یہ شوکت و تمکنت اور قوت و برکت حاصل ہو  
چکی ہے اور فوز و فلاح و خیر و نجاح دارین کا شرف حاصل ہو چکا ہے اور اب  
جب کہ مجھے آپ کے لطف و کرم نے یہ سہارا دے دیا ہے کہ میں اپنے ولی کی  
بات زمان پر لے آؤں تو میری گزارش یہ ہے کہ میری ولی تمنا اور درستہ قلبی

آرزو یہ ہے کہ آپ مجھے اپنی دامادی کا شرف عظیم بھی عطا فرمادیں۔“

﴿ میرے آقا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ﴾ میں مدتِ مدید سے جناب فاطمۃ الزہرا کے لئے درخواست پیش کرنے کا ارادہ کرتا رہا ہوں لیکن اس

خیال سے کہ کہیں یہ میر عرض داشت گستاخی پر محول نہ ہو، اس ارادہ کو معرض التواء میں ڈال دیا کرتا تھا۔ یا رسول اللہ ﷺ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم، کیا ایسی کوئی صورت ممکن ہے کہ میری یہ آرزو پوری ہو سکے۔“

حضرت اُم سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ میں نے ڈور سے نگاہ کی تو حضرت علی کرم اللہ وجہ الکریم کی یہ درخواست سننے کے بعد رسول

ام سلمہ می گوئید کہ از دور نگاہ می کر دم کر ازیں سخن چنیں میں آں حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم برافروخت و بلب شیریں بروئے امیر المؤمنین علی رضی اللہ عنہ تسم فرمود و گفت اے علی یعنی داری از ما یحتاج تا بل کہ باں تو سل نمائی حضرت امیر گفت یا رسول اللہ یعنی کس بر احوال من چنان مطلع نیست از یاران،

و دوست داران کہ تو وازنظر تو چیزے پوشیدہ نیست۔ مراثمیشیر است وزر ہے و شترے ہر چہ فرمائی حاکی، فرمود کہ ترا شمیشیر ضرورت است کہ پیوستہ پچھا و مبارت می نمائی و شتر احل و مسلط ترست آں نیز لا بد است بلکہ بذرع با تو صلح میکنم و یہاں اکتفا می نہایم۔ مسلسل

اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے رخ انور کو میرت سے جگانگاتے دیکھا اور آپ نے مسکراتے ہوئے فرمایا ! اے علی تم اس کام کی انجام دہی کے لئے اپنے پاس کیا رکھتے ہو ؟

جناب حیدر کراں نے عرض کی ! یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ”میرا تمام حال آپ پر ظاہر ہے اور آپ کی نگاہ ناز سے کوئی بات اور کوئی چیز او جھل نہیں۔“ گویا ان الفاظ میں عرضِ حال کیا کہ تجھے کیا بیان اے ول ربا تیرے سامنے میرا حال ہے یا پھر شاید اسی موقع کے لئے ترجمانِ الاستہٰ علامہ محمد اقبال علیہ الرحمۃ نے یہ شعر کہا ہے۔

اے فروعِ صحیح آثار و دھور  
چشم تو بیدۂ مافی الصدور

بہر حال ! جناب مولاؐے کائنات علی علیہ السلام نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم آپ جانتے ہیں کہ میرے پاس ایک شمشیر، ایک زرہ اور ایک اونٹ ہے اب آپ جو حکم فرمائیں مجھے منظور ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ! ”علی ! تم مجاہدِ ادمی ہو اور جہاد کے لئے تمہیں تلوار کی ضرورت ہے اور سواری کے لئے اونٹ بھی نہایت اہم ضرورت کا حامل ہے البتہ زرہ پر معاملہ طے ہو سکتا ہے اور اسی پرِ اکتفاء کرتے ہیں۔

اور اے اباء الحسن ! ہم تمہیں خوشخبری دیتے ہیں کہ یقیناً اللہ تعالیٰ  
وتعالیٰ جل جلالہ اکرم نے آسمان پر تمہارا اور فاطمہ کا نکاح کر دیا ہے۔  
تمہارے یہاں آنے سے پہلے اللہ تعالیٰ وتعالیٰ نے ہمارے پاس ایک  
فرشته کو بھیجا تھا اُس کے متعدد منہ اور بہت زیادہ پر تھے اُس نے مجھے سلام کیا  
اور کہا کہ آپ کی پاکیزگی نسل کے جمع ہونے کی خوشخبری ہو۔  
ہم نے اُس سے پوچھا کہ اے فرشتے ! اس پاکیزگی و طہارتِ  
نسل کا مطلب کیا ہے ؟

تو اُس نے کہا ! یا محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کہ میں حاملان عرش میں  
سے ایک موکل فرشتہ ہوں میرا نام سلطائیں ہے، مجھ کو اللہ تعالیٰ وتعالیٰ نے

وڑا نیز بشارتے مید ہم یا ابا الحسن بدستی کہ حق تعالیٰ عقد فاطمہ و تو در  
آسمان بستے پیش ازاں کہ تو بیانی ملکے راحق تعالیٰ اپیش من فرستاد کہ مر آں فر  
شته روئے یاد بالہائے بسیار بود مر اسلام کر دو گفت البشیر مجھ و طہارت النسل  
من ازوے سوال کردم کہ اے ملک ایں بشارت نسل عبارت از چیست گفت  
یا محمد اُس نام سلطائیم فرشتہ ام موکل بیکے از قوام عرش مرا حق تعالیٰ اجازت فرمود  
تا ترابشارتے مبشر گردانم وا یک جبریل علیہ السلام از عقب می آید و یقینت  
واقدم را او بیان خواہد کرد۔ مسلسل

حکم دیا ہے کہ آپ کو یہ خوبخبری سناؤں اور یہ کہ جب ریل علیہ السلام بھی میرے پیچے آرہے ہیں وہ اسکی کیفیت اور تمام واقعہ عرض کریں گے۔

## معارج کے علاوہ

اگرچہ تم نے اب تک جس قدر بھی عبارت پیش کی ہے وہ معارج المیوت ہی کی عبارت ہے جو ملا میعنی کاشنی علی الرحمۃ نے محدث ابن جوزی کی کتاب ”صحوۃ المسناد“ سے نقل کی ہے، چونکہ ملن جزوی متعدد دین کے نزدیک بھی انتہادی ہے اس لئے یہ انتخاب عمل میں لا یا کیا گیا ہے حالانکہ اس قسم کی روایات دیگر متعدد کتب میں بھی موجود ہیں۔

تاہم اب چونکہ جناب حیدر کرار اور سیدہ فاطمہ الزہرا علیہما السلام کا آسماؤں پر نکال حمبارک ہونے کا واقعہ شروع ہونے والا ہے اور بعض معاذ دین اسکی روایات کو وضعی قرار دینے میں بیرونی رکھتے ہیں اس لئے مناسب خیال کیا گیا ہے کہ ابھی سے طلاقہ اتنی جزوی اور طلامہ میں کاشنی کے ساتھ دیگر چند محدثین اور سیرت زکاروں کو بھی شامل کر لیا جائے چنانچہ اس ضمن میں پہلے شاہ عبد الحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ کی وہ عبارت طاطھ فرمائیں جس میں ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہ الکریم اور جناب سیدہ فاطمہ الزہرا علیہما کا عقد حمبارک حکم خداوندی ظہور میں آیا۔

”مَلَّ أَمْلَأَتْ لِيْلَةً مُتَّسِي الشَّعَالَ عَذَّبَنِي رَسُولُ خَدا

صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم وسلام داد بروے پس جواب  
 سلام وے داد آں حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
 وکفت چہ چیز آورده است ترازو د مائے پسر ابو  
 طالب؟

مکفت آمدہ ام تا خواستگاری گئی فاطمہ را پس  
 فرمود رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پس درگرفت  
 آں حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم راحلت کے درمی  
 گرفت اور انزو دوچی در بوده شد از خود پسر کشادہ  
 شد آں حالت بحال خود آمد و فرمود یا انس آنہ جریل  
 علیہ السلام از نزو پروردگار عرش وکفت! بدتری  
 خدا نے تعالیٰ امری کند کہ ترا تزویج کنی فاطمہ را  
 باعلیٰ۔

»مدرج النبوت جلد ۲ صفحہ از شاہ عبد الحق محدث دعلوی«  
 اس سے پہلے کہ جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم اور جناب سیدہ  
 فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا کے آسمانوں پر نکاح مبارک ہونے کی معارج  
 العجوت اور دیگر کتب سے روایات بیش کی جائیں شاہ عبد الحق محدث دعلوی  
 علیہ الرحمۃ کی مندرجہ بالا عبارت کا ترجمہ بیش خدمت ہے۔  
 ترجمہ! پس حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ رسول اللہ صلی اللہ

علیہ وآلہ وسلم کی خدمت اقدس میں حاضر ہو کر سلام عرض کیا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے آپ کے سلام کا جواب دیتے ہوئے ارشاد فرمایا، اے ابو طالب کے بیٹے! کس مقصد کے لئے ہمارے پارے پاس آئے ہو؟

حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے عرض کی (یا رسول اللہ) میں اس لئے حاضر ہوا ہوں کہ آپ کی خدمت میں فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہ کی خواست گاری کی درخواست پیش کروں۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جواب میں ارشاد فرمایا کہ مر جما واصل اور اس کے آگے کچھ نہ فرمایا۔

اور حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت کرتے ہیں کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر تھا کہ آپ پر وہ حالت طاری ہو گئی جس کا نزول وحی کے وقت طہور ہوتا تھا پھر جب آپ کی حالت معمول پر آئی تو آپ نے مجھے فرمایا کہ اے انس جب میں علیہ السلام پروردگار عرش کی طرف سے میرے پاس آئے تھے اور یہ پیغام لائے تھے کہ یقیناً اللہ تبارک و تعالیٰ نے آپ کو ارشاد فرمایا ہے کہ آپ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے ساتھ فاطمۃ السلام اللہ علیہا کا عقد مبارک فرمادیں۔

## حیدر کرار کا نکاح آسمانوں پر

### نامہ خدا بنام مصطفیٰ

سلطان فرشتہ کی گفتگو بھی جاری ہی تھی کہ جناب جبریل علیہ السلام نے بارگاہ رسالت تاب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں حاضر ہو کر سلام عرض کیا اور جنت کے سفید ریشمی کپڑے کا نکٹا جو وہ اپنے ساتھ لائے تھے پیش کیا۔ اس ریشمی کپڑا پر نور سے دو سطروں مرقوم تھیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جبریل علیہ السلام سے پوچھا اے برادر جبریل اس مکتوب کا مضمون کیا ہے؟

سلطان ایں حن در میان داشت کی جو نسل علیہ السلام آمد وسلام کدو حریر پارہ سفید از حریر بہشت با خود ہمراہ آور دودروے دو مطر از نور مکتوب بود پرسیدم کہ اے بردار جبریل ایں نامہ لست و مضمون ایں مکتوب چلیت؟ جبریل گفت یا محمد حق تعالیٰ ترا خلق خد برگزیدہ وا زبراۓ تو برادرے و صاحبے اختیار کردہ فاطمہ بوے دہ ووے رابد امادی برگزیدن پرسیدم کہ کیست ایں کس کہ خلعت اخوت من بر قامت او چست و درست آمدہ است؟

گفت برادر تو در دین ولی سرم تو اردوے نسب تعین امیر لا مونین علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہ حق تعالیٰ عقد کا ح ایشاں را اور آسمان عقد گردانید

جریل علیہ السلام نے عرض کی! یا محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اللہ تبارک و تعالیٰ نے آپ کو تمام خلق میں پر گزیدہ فرمایا ہے اور آپ کے لئے بھائی اور ساتھی کا انتخاب فرمایا ہے اور قاطرہ کو اس کے پرورد کر دیا ہے آپ قاطرہ کے ساتھ اس کا عقد فرمائیں اور اسے اپنی دلادی میں قبول فرمائیں۔

حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرماتے ہیں کہ میں نے جریل سے پوچھا کہ وہ شخص کون ہے جس کے جسم پر ہماری اخوت کا خلعت آراستہ ہو سکتا ہے؟

تو جریل علیہ السلام نے عرض کیا کہ وہ دین کے لحاظ سے آپ کا

بایں طریقہ کے اوپر خطا بجتاب فرمودتا ترتیب تمام خود را آر استد ڈھور عین وحی فرستاد کہ باز یورہا خود را سرین گردانیدہ و بہ شہر طوبی پیغام فرستادتا بجائے اور اپنے حلہ ہا ترتیب زائد بعد ازاں اسرفور مودت اسلامیکہ کرام آساما خادر آسانی چہارم زدیک بیت المعمور جمع آئندہ و منبرے کے موسم است بھیر کرامت و حضرت آدم علیہ السلام بروئے خطبہ خواندہ است آں و آں منبرے نور است در پیش بیت المعمور نہادہ پس حق تعالیٰ وحی فرمود بملکے کہ اس اور اصل است تاریں منبر برآمد و حمد و شناختے ملک تعالیٰ تجدیدیم رسانید و حالی آں کہ در میان فرشتگان ہیچ کیک بفصاحت و لطافت نطق و حسن صورت اونیست والوں حسی سوہنہ ملاست عبارت اور صباق ثبوت درہ تجزیہ زد رآمد و

بھائی اور نسب کے لحاظ سے آپ کے بچا کامیں امیر المؤمنین علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے ان کا عقد نکاح اس طریقے سے آسمان پر منعقد کیا ہے کہ پہلے تو یہ شتوں کو خطاب فرمایا کہ خود کو زرب و زینت سے اچھی آراستہ و پورا استہ کر لیں اور پھر حوران بہشتی کو پیغام بھیجا کہ خود کو زیور ہائے جنت سے اچھی طرح مزین کر لیں اور پھر شجر طوبی کو پیغام بھیجا کہ وہ چتوں کی جگہ حلہ ہائے فردوس سے اپنی ترتیب و تزئین کر لے۔

اس کے بعد تمام آسماؤں کے ملائکہ کرام کو حکم فرمایا کہ سب کے سب جو تھے آسمان پر بست المصور کے تزدیک مجھ ہو جائیں تو حب یہ سب کچھ ہو گیا تو نور کا دہنہ بہر جو منبر کرامت کرام سے ہو سوم ہے اور بست المصور

آسمان ہادر جنپیش آمد بعد از حق تعالیٰ من کہ جریلم وحی فرمود کہ اے جریل من کیز ک فال طریقہ بنت محمد را پہ بندہ خود علی ابن طالب عقد بستہ ام ثور نیز میان ملائکہ آں انعقاد رامو کہ گردان من نیز بغیر مان حضرت الہی جل علی چوں موہید شدم تا عقد نکاح ایشان بستم و ملائکہ را بگوا ہے گرفتم و صورت واقعہ را بریں حریثت ساختہ بشهادت ملائکہ موعیخ گردانیدم و بظیر،

وحق تعالیٰ فرمودہ بر تو عرض کنم بعد ازاں آن را به مشک مہر کنم و برضوان نمازیں جست پیارم و بعد ازاں کہ ایں عقد میوں منعقد گشت حق تعالیٰ پدرخت طوبی امر فرمودتا زیور و حلی و حلل منتشر گرداند و ملائکہ حوران و علماں و

کے سامنے رکھا ہوا ہے اس پر بیٹھ کر حضرت آدم علی نبینا علیہ الصلوٰۃ والسلام نے خطبہ پڑھا۔

جناب آدم علیہ السلام کے خطبہ کے بعد اللہ تبارک و تعالیٰ جل مجدہ الکریم نے راحیل نامی فرشتہ کو حکم فرمایا کہ وہ منبر پر آئے اور حمد و شاء میان کرے،

راحیل فرشتہ تمام ملائکہ میں سب سے زیادہ خوبصورت اور فضاحت و بلاعنت میں اپنی مثال آپ ہے جب اس نے بھکم پروردگار حمد و شاء سے خطبہ کی ابتداء کی تو اس کی خوش آوازی حسن صورت و لطافتِ نطق و گویائی سے

ولدان بتلاش ہر کیک حلہ و زیورے رو بودند بدایا و تھائف کہ در میان آں طائفہ بیکد میگر بدیر برندتا قیام قیامت ازیں حلخا و طبقا خواہ بود بعد ازاں بد رستہ حق تعالیٰ مرا امر فر سودتا ترا بایں عقد از واج بشارت و هم و تہنیت رسانم و تو نیز بشارت ده ایشان راباد و فرزند طاہرین و فاضلین هم در دنیا و هم در آخرت،

آنگاہ خواجه عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرمودیا ابا الحسن سوگند بخدا کہ ہم نو جبریل بمعارج آسمان قدم نہ نہادہ بود بال اقبال بظیر ان فضاے حکومت نہ کشاڑا دہ بود کہ تو حقہ برور زدی یا ابا الحسن فرمان حضرت پروردگار جل وعلیٰ ناقہ گشتہ برخیرتا بمسجد رویم و بروں اشہاد العقا دایں عقده میار گ تین قدیمیں رسایم

تمام ملائکہ سموات جھومنے لگے بعد ازاں اللہ تبارک و تعالیٰ نے مجھے حکم فرمایا کہ اے جبریل میں نے اپنی کنیز فاطمہ بنتِ محمد ﷺ (صلوٰۃ اللہ علیہما) کے ساتھ اپنے بندہ خاص ولی ابن ابی طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا نکاح کر دیا ہے تو بھی اس نکاح مبارک کو ملائکہ کرام میں منعقد کر میں نے اللہ تبارک و تعالیٰ کے حکم کے مطابق ان دونوں برگزیدہ ہستیوں کا عقد نکاح کر کے تمام ملائکہ کو گواہ کیا اور یہ تمام واقعہ دستاویز کی صورت میں اس ریشمی کپڑا پر مرقوم کر دیا گیا ہے اور مجھے حکم دیا گیا تھا کہ اسے آپ کی خدمت میں پہنچا دوں۔

## نسیم امروہوی کا خراج عقیدت

محترم نسیم امروہوی صاحب اس آسمانی نکاح مبارک کا نقشہ اپنے  
اشعار میں اس طرح کھینچتے ہیں۔

اب ذکر عقد جان و دل مصطفی سنو  
درج بتوں و مقیت مرتضی سنو  
گھر کا خدا رسول کے یہ ماجرا سنو  
نبت کہاں سے آئی ہے یہ بھی ذرا سنو  
ہے حکم رب پیغمبر عالی نژاد کو  
بیٹی تم اپنی دے دو مرے خانہ زاد کو

یاں حکم رب سے خوش ہیں رسول فلک مقام  
وال ہے علی کے بیاہ کی اعلیٰ میں دھوم دھام  
حق نے کیا ہے جسِن عروی کا اہتمام  
معمور ڈو سے خاتہ معمور ہے تمام  
ہے عقد جانشین پیغمبر بتوں سے  
قرابت بڑھی خدا سے قربات رسول سے

آراستہ نکاح کی ہے بزم بے مثال  
منبر پر خطبہ پڑھتا ہے راصل خوش مقال  
داود وجد کرتے ہیں لجے کا ہے یہ حال  
جرین کا صورت سعدیں اتصال

شہد وہ ہے وجود بشر جس کے ہاتھ ہے  
قاضی وہ ہے قضا و قدر جس کے ہاتھ ہے

شادی کی بارگاہ بنا آستان غیب  
حور و ملک ہیں بزم نہیں مکان غیب  
سہرا بنے ہوئے ہیں گل بستان غیب  
خوا اداء صیغہ ہے گویا لسان غیب

شادی سے اہل بزم کا دل شاد ہو گیا  
حق کا ولی رسول کا داماد ہو گیا  
بہر حال جبریل علیہ السلام نے بارگاہ رسالت مآب صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم میں عرض کیا کہ بیت المعمور پر منعقد ہونے والے اس نکاح مبارک  
کی دستاویز پر ملائکہ کرام کی گواہی ڈال دی گئی تو اللہ تبارک و تعالیٰ نے مجھے  
ارشاد فرمایا۔

کہ آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر تمام حالات عرض کروں اور نکاح  
نامہ کی اس تحریر کو مستوری سے ہمہ کر کے رضوان خازن جنت کے سر زکر کروں

## خالے نچھاور کئے گئے

نیز یہ کہ اس عقد مبارک کے انعقاد کے بعد حکم پروردگار شجر طوبی نے اپنے خلے اور زیورات نچھاور کئے اور ان زیورات اور حلوں کو حوروں فرشتوں اور ولدان و غلمان جنت نے پوری کوشش کے ساتھ اکٹھے کر لیا اور خاص تھائف کی صورت میں ایک دوسرے سے تبادلہ کرتے رہیں گے بعد ازاں اللہ تبارک و تعالیٰ نے مجھے حکم دیا کہ آپ کو اس عقد ازدواج کی خوشخبری اور ہدیہ تحریک و تہمتیت پہنچاؤں نیز یہ کہ آپ ان ہر دو محترم اور مقدس ہستیوں کو دو طیب و طاہر اور مقدس و فضل فرزندانِ عالیشان کی بشارت دیں ان کی سر بلندی اور ارجمندی کی دنیا میں بھی اور آخرت کے لئے بھی۔

ایسی بھی کخدائی نہ ہوگی خدائی میں  
دو لال کریا نے دیئے رونماں میں

## حضور خوش ہو گئے

یہ واقعہ بیان کرنے کے بعد حضور رسالت آب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی کو مخاطب کر کے فرمایا کہ اے ابا الحسن خدا کی قسم ابھی جبریل نے آسمان کی بلندیوں میں قدم بھی نہیں رکھا اور ملائکہ نے فضا میں اپنے پروں کو بھی نہیں کھولا تھا کہ آپ نے آ کر دروازہ پر دستک دے دی اے ابا الحسن اللہ تبارک و تعالیٰ کا حکم نافذ ہو چکا ہے اُٹھتے اور مسجد کی طرف چلیں تا

کہ اس عقد مبارک کا انعقاد گواہوں کے سامنے کیا جائے۔

سبحان اللہ! کیا شان ہے جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی  
جن کی بزم نکاح کے انعقاد کا اہتمام خود خالق کائنات فرماتا ہے۔

## یہ بزم نکاح خاص ہے

حضرت آدم علیہ السلام سے لے کر تا قیام قیامت رشتہ ازدواج  
میں غسلک ہونے کا سلسلہ جاری و ساری رہے گا مگر یہ رشتہ داریاں قائم کر  
نے میں دولہا اور دہن کے عزیز واقارب کا ساتھ ہے آج کل تو خیر سے میاں  
بیوی خود ہی ایک دوسرے کو پسند کر لیتے ہیں اور رشتہ زوجیت کو اور میرج کے  
نام سے یاد کیا جاتا ہے تا ہم شرفاء کے گھر انوں میں زیادہ سے زیادہ ہی ہوتا  
ہے کہ بچوں کے والدین اور قریبی رشتہ داران کے لئے رشتہ دار ان کے  
لئے رشتہ ملاش کرتے ہیں اور پورے طریقہ سے مطمئن ہونے کے بعد  
جانبین کا انتخاب عمل میں لایا جاتا ہے مگر حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم ہی وہ  
عظمیم المرتبۃ اور عالیٰ قدر ہستی ہیں جن کے لئے رشتہ کا انتخاب اس مقدس  
ذات نے کیا جو ”لم یلد و لم یولد“ کی شان رکھنے کے ساتھ بیوی رکھنے کے  
تصور سے بھی پاک اور منزہ ہے۔

## اللہ نے بزم سجائی

اللہ تبارک و تعالیٰ جل مجدہ الکریم نے جناب حیدر کرا علیہ السلام

کے لئے دونوں جہان کی عورتوں کی سردار اور تمام کائنات کی عورتوں سے  
فضل و اعلیٰ ہستی معظمه کا محض انتخاب ہی نہیں کیا بلکہ ان ہر دو مقندر ہستیوں  
کے نکاح مبارک کی بزم بھی خود ہی آراستہ فرمائی اور دونوں جہان میں ہونے  
والے نکاح مبارک کے سب سے بڑے جشن میں تمام ملائکہ اور حوراں بہشتی  
کو بھی شامل فرمایا یہ معمولی اعزاز نہیں بلکہ یہ وہ اعزاز عظیم ہے جو سوائے حیدر  
کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے دنیا کے کسی فرد پر کو حاصل نہیں خواہ وہ کسی بھی  
عظیم مقام پر فائز ہو۔

ہم آئندہ اور اق میں سزا کار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اس  
فرمان کو بھی باوضاحت نقل کریں گے جس میں آپ نےوضاحت کی ہے کہ  
اگر حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نہ ہوتے تو میری بیٹی فاطمہ کے لئے کوئی  
دوسری کفوہ (جوڑ) موجود ہی نہ تھا بہر حال حضرت جناب حیدر کار رضی اللہ  
تعالیٰ عنہ کے نکاح مبارک کے جشن عظیم کا یہ نقشہ تھا۔  
ہے گونج طبلِ کلمہ طیب کی تاتما  
تاشے خدا کی حمد کے بختے ہیں جا بجا  
گویا شہادتیں کا ہے جماں بر ملا  
تکبیر جبراں ہے شہنائی کی صدا  
نعروں سے گنجی ہے فضا دو جہان کی  
نقارے ہیں درود کے نوبت اذان کی

برپا ہے جسِ مرتضوی تابہ لامکاں  
 حوروں میں رت جگا ہے سجائی گئی جنان  
 زہرہ نے اپنے رقص سے باندھا ہے وہ سماں  
 خود جھومتا ہے وجد میں طاؤں آسمان  
 بزم طرب میں عالم بالا شریک ہے  
 وہ بھی شریک حال ہے جو لاشریک ہے

## حداراں اہل بیت کی رہائی

معارج النبوة کے علاوہ دیگر متعدد کتب سیرت میں مرقوم ہے کہ امیر المؤمنین امام امتحان شیر خدا حیدر کرا ر حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم اور جناب سیدۃ النساء العلیمین مخدومہ کائنات سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا کے نکاح مبارک کی خوشی میں اللہ تبارک و تعالیٰ مجده الکریم نے رضوان جنت کو ارشاد فرمایا کہ طوبی کے درخت کو ہلائیں اور اس سے گرنے والے اور اق کو جمع کر کے ملائکہ اور حوریں آپس میں تحائف کی صورت میں پیش کرتے رہے حتیٰ کہ قیامت کے دن ایک ایک ورق تمام مجان اہل بیت میں تقسیم کر دیں۔

تا کہ یہ ورق وزخ سے رہائی کے تمسک نامہ کا کام دیں اور حداراں آل رسول کے لئے جنت لازمی ہو جائے چند کتابوں کے حوالہ

جات ملاحظہ فرمائیں۔

## الاصابه في تمييز الصحابة

ابو موسیٰ ابن مردویہ کے طریق سے اسناد کے ساتھ عباد بن راشد  
ایمانی سے روایت بیان کرتے ہیں کہ سنان بن شفعتہ اوسی نے حدیث بیان  
کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ ہمیں جبریل نے بتایا  
کہ جب اللہ تعالیٰ نے حضرت قاطمه اور علی کی تزوج فرمائی تو رضوان کو فرمایا  
کہ شجر طوبی کوہلا کر اہل بیت محمدؐ کی تعداد کے برابر ورق گرائے ابو موسیٰ نے کہا  
میں اسناد میں ابن راشد کے سوا کسی کو نہیں جانتا۔

روی ابو موسیٰ من طریق ابن مردویہ باسنادہ الی  
عبد بن راشد الیمانی حدثی سنان بن شفعتہ الاڈسی  
قال قال رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم حدثی  
جبریل ان الله تعالیٰ لما زوج فاطمة عليا امر رضوان  
فامر شجرة طوبی فحملت رقا فا بعد و محبی آل  
بیت محمدؐ (صلی الله علیہ وآلہ وسلم)  
قال ابو موسیٰ ليس في استاده من يعرف سوى عباد  
بن راشد .

﴿الاصابه في تمييز الصحابة جلد دوم ص ۸۱﴾

## الصواعق المحرقة

علامہ ابن حجر عسکری تبیخی رحمۃ اللہ علیہ اپنی مشہور تالیف صواعق محرقة میں  
 ابو بکر خوازی کے حوالہ سے نقل کرتے ہیں کہ ہر سول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
 تشریف لائے تو آپ کا رُخ انور اس طرح طلعت بار تھا جیسے چاند کا دائرہ  
 آپ کی سرست آفرینی کے متعلق حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے استفسار یا تو آپ نے ارشاد فرمایا مجھے میرے پروردگار کی طرف سے  
 بشارت دی گئی ہے کہ میرے چیاز اد بھائی علی ابن ابی طالب اور میری بیٹی  
 فاطمہ کو اللہ تبارک و تعالیٰ عنہ نے رشتہ زوجیت میں مسلک فرمایا کہ رضوان  
 خازن الجہان کو حکم فرمایا ہے کہ وہ طوبی کے درخت کو ہلاکے اور اس سے  
 گرانے والا اور اراقِ محبان اہل بیت کرام کی تعداد کے مطابق اٹھائے  
 جائیں اور پھر طوبی کے نیچے تور سے ملائکہ پیدا کئے اور وہ اراق ان ملائکہ کو  
 دے دیئے گئے پس جب قیامت قام ہو گی تو فرشتے تمام مخلوقات میں منادی  
 کریں گے اور محبان اہل بیت میں سے کوئی ایک شخص بھی ایسا نہیں ہو گا جسے  
 وہ ورق نہ دیا جائے اور اس تمثیل کا نام پر جہنم سے رہائی کے متعلق لکھا ہو گا۔  
 میرے چیاز اد بھائی علی اور میری بیٹی فاطمہ کی اس تقریب مناکت  
 کی برکت سے میری امت کے مردوں اور عورتوں کی گرد نہیں جہنم سے آزاد  
 ہو جائیں گی۔

وأخرج أبو بكر الحوار زمي انه صلى الله عليه وآله  
وسلم خرج عليهم ووجهه مشرق كدائرة القمر  
فاسأله عبد الرحمن بن عوف فقال بشاره اتنى من  
ربى في أخي وابن عمي وابنتي بان الله زوج عليا من  
فاطمة امر رضوان خازن الجنان فهز شجرة طوبى  
فحملت رقاها يعني صكاكا بعدد محبي اهل البيت  
وانشات حها ملائكة من نور دفع كل ملك صقا فـ  
ذا سنت القيامة باهلها نادت الملائكة في  
الخلائق فلا يبقى محب لا هل البيت الا دفعت اليه  
صكاك فيه فـ كاكه من النار فضاراني وابن عمى و  
ابنتي فـ كاك رقاب رجال ونساء من امته من النار .

«الصراوع المعرقة مطبوعه مصر ص ٤٣»

## ابن حجر مکّی

علامہ ابن حضرمی مشی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ علوم دینیہ پر کامل درسیں  
رکھنے والے علماء فقهہ میں سے ایک بیہ اور حفاظ حدیث میں آپ کو ایک خاص  
مقام حاصل ہے نقول رجال پر آپ کی تصنیف لطیف مجمع الزوائد قشیدین کے  
نزدیک بھی ثقہ ترین کتاب ہے اور بس کتاب کی عبارت پیش کی جاری ہے  
اگرچہ اس میں فضائل الہ بیت بیان کرنے میں روگزیر گز کسی بخل سے کام  
نہیں لیا گیا تاہم یہ بات یاد رکھنے کے قابل ہے کہ آپ نے یہ کتاب تزوید

روافض میں لکھی ہے اور روایات نقل کرنے پر پوری احتیاط سے کام لیا ہے ان حالات کے پیش نظر صاحب الاصابہ کا حضن یہ کہہ دینا کہ روایت میں سلسلہ اسناد مکمل نہیں کوئی اہمیت نہیں رکھتا علامہ ابن حجر مکی کی پیش کردہ ویگر متعدد کتب میں بھی موجود ہے چنانچہ،

## البيان والتبيين

علامہ ابن حافظ اگرچہ معتزلہ میں سے ہیں تاہم ان کی مندرجہ بالا کتاب کو ثابتہ کا درجہ حاصل ہے جس کی تفصیل کی دوسرے مقام پر پیش کی جائے گی۔

علامہ جاہظ اپنی مشہور کتاب البيان والتبيين میں یہ روایت پوری کی پوری نقل کرتے ہیں یہاں ان کی عمارت کا ترجمہ پیش کرنے پر اتفاق کیا جاتا ہے کیونکہ عربی متن تقریباً وہی ہے جسے ہم صواعق محرقة سے نقل کر چکے ہیں۔  
بلال بن حمام رضی اللہ تعالیٰ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک دن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مسکراتے ہوئے رخ انور کے ساتھ ہم لوگوں کے پاس تشریف لائے اور آپ کا چہرہ انور چودھویں رات کے چاند کی طرح اپنی نور بیز کرنیں بکھیر رہا تھا آپ کو اس مرست آگیں عالم میں دیکھ کر حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عرض کی یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم یہ کس مرست کا نور ہے جو آپ کے رخ انور پر مکملی ہو رہا ہے؟

حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میرے پور دگارنے میرے بھائی اور ابنِ عمٰ (علی کرم اللہ وجہہ الکریم) اور میری بیٹی فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے متعلق میرے پاس وحی تیجی ہے اور مجھے خوشخبری سنائی گئی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آسمانوں پر علی کا نکاح فاطمہ سے کر دیا ہے اور یہ شتوں کے خازن رضوان کو ارشاد فرمایا ہے کہ وہ صحیر طوبی کو ہلاکے۔

جب حبیل کہتے ہیں کہ جب رضوان نے طوبی کو ہلاکا تو میں نے حبدار ان اہل بیت کی تعداد مطابق تمسک نامے جمع کر لئے۔

نبی اللہ تبارک و تعالیٰ نے زیرین طوبی اپنے نور سے ملائکہ کو پیدا فرمایا اور ہر ایک فرشتے کو ایک ایک وقت دے دیا جس روز قیامت قیامت ہو گا تو ملک مخلوقات میں منادی کریں گے حتیٰ کہ میرے اہل بیت سے محبت کرنے والا ایک شخص بھی ایسا نہیں رہے گا جس کو وہ دستاویز نہ ملے جو طوبی نے گرا تھیں اور ان پر جہنم سے رہائی کے الفاظ تحریر ہیں بعد ازاں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میرے چچا زاد بھائی اور میری بیٹی کی مناکحت کی وجہ سے میری امت کے مردوں اور عورتوں کی گردنیں دوزخ سے نجات حاصل کریں گی۔

«البيان والتبيين مؤلفه ابن جاحظ مع ينابيع المودة جلد اول ص ۷۳»

## نہادۃ المجالس

نہادۃ المجالس شریف میں علامہ عبدالرحمن صعوری نے بھی جناب

حیدر کرار اور جناب سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا کے آسمانوں پر نکاح مبارک کی روایت تفضل سے نقل کی ہے۔

لہذا اس عبارت کا اردو ترجمہ پیش کیا جاتا ہے تا ہم ضروری عبارت کا عربی متن بھی پیش کر دیا جائے گا صاحب نزہۃ الجالس لکھتے ہیں کہ، جبریل علیہ السلام نے بارگاہ رسالت مآب میں عرض کیا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے ملائکہ کرام کو بیت المعور کے قریب جمع ہونے کا ختم صادر فرمایا۔

نام نہی فرماتے ہیں کہ بیت المعور چوتھے آسمان پر ہے اور اس میں چارستون ہیں ایک ستون یا قوتِ شُرخ کا ہے اور دوسرا ستون زمرہ بیز کا ہے اور اسی طرح تیسرا ستون چاندی کا اور چوتھا ہونے کا ہے۔

عہد میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ دنیا یہ آسمان پر ایک گھر ہے جسے بیت الامعمور کہا جاتا ہے اور وہ حمودی سطح پر کعبۃ اللہ کے مقابل ہے ملائکہ کرام مقامات رفیع اعلیٰ سے نزول فرمکروہاں آتے ہیں بہر حال خداوند قدوس نے رضوان کو حکم فرمایا کہ وہ بیت المعور کے دروازہ پر منیر کرامت نصب کرے، جب منیر کھڑا دیا گیا تو اللہ تبارک و تعالیٰ نے راحیل نامی فرشتہ کو ارشاد فرمایا کہ وہ منیر پر جائے اور خطاب کرے،

چنانچہ ارشاد خداوندی کی تعمیل کرتے ہوئے راحیل فرشتہ نے

خداوند عز وجل وعلی کی وہ تحریک و تقدیس بیان کی جو اس کی شان کے لائق ہے  
راجیل کے خطبہ کا انداز اس قدر دلاؤیز تھا کہ تمام آسمان کیف و سرور اور  
میرت و شادمانی سے وجد کنال ہو گئے،“

اور اللہ تبارک و تعالیٰ نے میرے پاس وحی چھپی ہے کہ میں نے  
اپنے بندے علی کے ساتھ اپنی کنیز فاطمہ بن محمد ﷺ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کا  
عقد باندھ دیا ہے اور میں نے فرشتوں کو گواہ مقرر کیا ہے کہ اور اس ریشمی  
کپڑے کے لکڑے پر میں نے اپنی گواہی ثابت کر دی ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مزید فرمایا کہ جبریل نے کہا !  
یا رسول اللہ ﷺ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہم مجھے اللہ تبارک و تعالیٰ نے حکم فرمایا  
کہ میں نکاح نامہ کی اس تحریر پر سفید کستوری کی مہر لگا کر آپ کی خدمت میں  
پیش کروں اور پھر اس کو جنت کے خزانچی رضوان کے حوالہ کر دوں۔“

﴿ما خوذ ذرته المجالس جلد دوم صفحہ ۲۲۶﴾

”نہہۃ المجالس“ میں ہی مزید یہ روایت بھی موجود ہے کہ رسول  
الله صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو فرمایا کہ جبریل  
مجھے خبر دے رہے ہیں کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے میری بیٹی فاطمہؑ کو تمہاری  
زوجیت میں دے دیا ہے اور ان کے نکاح پر چالیس بڑا فرشتوں کو گواہ بنا لیا  
اور شہر طوبی کو حکم دیا کہ ان پر موقی ، یاقوت اور زیورات و ملبوسات کو شمار  
کرے۔

چنانچہ اس نے تعمیل ارشاد کی تو ان گوہروں یا قوت اور زیورات و ملبوسات کو حوروں نے لوٹ لیا اور اب وہ لوٹی ہوئی چیزیں قیامت تک ایک دوسری کو بدلایا اور تھانف کی صورت میں پیش کرتی رہیں گی۔

ایک روایت میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا اے بالحسن ! تمہیں خوشخبری ہو کیوں کہ اس سے پہلے کہ میں تمہاری تزویج فاطمہ سے زمین پر کرتا اللہ تبارک و تعالیٰ نے تم دونوں کا عقد آسمان پر کر دیا ہے اور تمہارے آنے سے پہلے میرے پاس آسمان سے ایک فرشتہ آیا اور اس جیسا فرشتہ کبھی نہیں دیکھا گیا۔ اس کے کئی چہرے اور پر تھے، اس نے آکر کہا کہ یا محمد ﷺ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ﷺ السلام علیک آپ کو مجتمع اور پاکیزگی نسل کی خوشخبری ہو۔

کتاب بہذا میں اس واقعہ کے متعلق دیگر متعدد روایات انتہائی تفصیل کے ساتھ موجود ہیں جنہیں بخوب طوالت قلم انداز کیا جاتا ہے کیونکہ ان روایات کی تفصیل قارئین کرام معارض الموت کے حوالہ سے ملاحظہ فرمائچے ہیں مذکورہ بالا اردو عبارت کے عربی متن کے ضروری حصے ملاحظہ ہوں۔

قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم لعلی اتی  
الملک اسمه وسطائل وقال يا محمد ﷺ صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم ﷺ انا لموکل باحدی قوانیم العرش

سالت ربی ان باذن لی بشارتك .

﴿نَزَّلْتَهُ الْمَجَالِسَ مُطَبِّعَهُ مَصْرِ جَلْدُ دُومٍ صَفْحَهُ ٤٢٢﴾

قال انس رضي الله تعالى عنه بينها النبي صلى الله

عليه وآلہ وسلم فی المسجد اذ قال لعلی هذا حبریل  
ان اللہ قد رو حک فاطمہ و اشهد علی تزویجها  
اربعین ملک .

﴿نَزَّلْتَهُ الْمَجَالِسَ مُطَبِّعَهُ مَصْرِ جَلْدُ دُومٍ صَفْحَهُ ٤٢٣﴾

## روايات النصرة في مناقب العشرة

علامہ محبت طبری اپنی مناقب کی مشہور زمانہ تالیف مبارکہ ریاض  
النصرۃ فی مناقب العشرۃ میں جانب حیدر کار کے آسمان پر عقد مبارک  
کے متعلق روایت نقل کرتے ہوئے رقمراز ہیں کہ

حضرت انس رضي الله تعالى عنه روایت بیان فرماتے ہیں کہ میں مجھ  
نبوی شریف زاد اللہ شرفحا و تعظیماً و تکریماً میں حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم کی خدمت اقدس میں اس وقت حاضر تھا کہ جب رسول اللہ صلی اللہ

علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو ارشاد فرمایا کہ یا علی !

تمہارے متعلق مجھے جبریل نے خبر دی ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ جل

مجده الکریم نے تمہارا نکاح فاطمہؓ کے ساتھ آسانوں پر کرو دیا ہے اور اس عقد  
مبارک کی تقریب میں چالیس ہزار ملاں کہ کرام موجود تھے۔

نیز اللہ تبارک و تعالیٰ نے شجر طوبی کی طرف وہی کی کروہ اس مررت  
 انگیز تقریب کے موقع پر دُری و یاقوت نچھا در کرے، چنانچہ طوبی نے موتیوں،  
 یاقوتوں کی بارش کر دی ہے جنہیں جنت کی حوروں نے لوٹ لیا۔ اور جس  
 تشت ہائے جنت میں جما کروہ موتی اور یاقوت ایک دوسری کو ہدایا اور تھائف  
 کی صورت میں پیش کرنے لگیں حتیٰ کہ وہ ان تھائف کا قیامت کے دن تک  
 ایک دوسری سے تادلہ کرتی رہیں گی۔  
 متن ملاحظہ فرمائیں۔

عن انس رضى الله تعالى عنه قال ! بينما رسول الله  
 صلى الله عليه وسلم في المسجد اذ قال رسول الله  
 صلى الله عليه وآلہ وسلم لعلى هذا جبريل يخبرني  
 ان الله عزوجل زوجك فاطمة وشهاد على  
 تزويجك اربعين ألف ملك واحد الى شجرة  
 طوبى ان اشرى عليهم ادروالياقوت فشررت عليهم  
 الدر والياقوت فابتذررت اليه الحور العين تلتقن من  
 اطیاف الدر والياقوت فهم يتها دونه بينهم الى يوم  
 القيامة.

﴿ریاض النصره فی مناقب العشره جلد دوم صفحه ۲۳۲﴾

## یہ کیسی شادی ہے ؟

قارئین کرام ! جناب شیر خدا علی الرضا اور جناب سیدۃ النساء

اصل الجنت سیدہ فاطمۃ ازہر اسلام اللہ علیہا کے دنیاۓ آسمان پر ہونے والے اس عقد مبارک کے متعلق حوالہ جات ملاحظہ فرمائچکے ہیں جس کی تقریب کا انعقاد کسی نبی، ولی یا فرشتہ نے کیا بلکہ اس بزم مقدس کو منعقد کرنے والی وہ ذات اقدس ہے جو تمام انبیاء و دیگر ہر قسم کی خلائق کو پیدا کرنے والی ہے۔

امتدائے آفرینش آدم علیہ السلام سے لیکر اب تک دنیا میں کروڑوں اور اربوں لوگ رشتہ ازدواجیت میں نسلک ہوئے ہیں اور ان میں بڑے بڑے جلیل القدر تغیر اور رفع المرتبت اولیاء کرام بھی ہیں سلام ہوان سب پر مگر اس مقدس گروہ میں بھی کوئی ایک مثال ایسی تلاش نہیں کی جا سکتی جسے جناب علی و فاطمہ علیہا الصلوٰۃ والسلام کے عقد مبارک کی انفرادیت کے مقابلہ میں پیش کیا جاسکے۔

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے دنیا میں ایک سے ایک بڑھ کر شان و عظمت والے لوگوں کو پیدا فرمایا ہے بڑے بڑے انبیاء والمرسلین دنیا میں بھیجے بڑے بڑے بادشاہ اور سلطانین عالم پیدا کئے مگر یہ اعزاز یہ عظمت یہ رفعت اور سر بلندی کسی دوسرے کے حصہ میں کیوں نہ آئی جو جناب علی علیہ السلام اور جناب سیدہ زہرا بتوں علیہا السلام کے لئے مخصوص کردی گئی ہے۔

## اذل سے چنے ہوئے

اہل عرفان جانتے ہیں کہ یہ دونوں برگزیدہ شخصیتیں اذل ہی سے تمام خلوقات میں سے جن لی گئی تھیں یہی وہ دونوں رانی پیکر تھے جن کے اجتماع سے خلاصہ کائنات سید العلیمین سلطان الانبیاء والمرسلین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی طیب و طاہر اور مقدس نسل پاک کا ظہور ہونا تھا یہی وہ وorthy و مترک اور محترم ہستیاں ہیں جنہیں مجھ الحرین کی صورت میں مل کر وہ درمیش بیدا کرنے تھے جنہیں اللّٰہ او المرسان کے لقب سے ملقب ہو کر خزانۃ قدرت کی زینت و آرائش کا سبب بننا تھا۔

اللہ تبارک و تعالیٰ جمل مجدہ الکریم کی ذات اقدس کا اس بزم مناکحت کا اس حصو صیست کے ساتھ اہتمام فرمانا اس امر کی بین دلیل ہے کہ جناب حیدر کار کو جواہیت بارگاہ خداوندی میں حاصل ہے اس میں کسی دوسرے کی شرکت کا تصویبیں کای جاسکتا جناب شیر خذائی زمین پر حالت فقر کا منظر بھی آئندہ اوراق میں آپ دیکھے ہی لیں گے اور آپ حیران رہ جائیں گے کہ کیا اپنی زرہ فروخت کر کے اپنی شادی کے اخراجات پورے کرنے والا یہ وہی عظیم المرتبت ذوالہا ہے جس کے نکاح کی بزم خود خالق کائنات منعقد کرتا ہے جس کے نکاح کا خطبہ آدم علیہ السلام پڑھتے ہیں جس کی عظمت و رفتہ کے قصیدے جبریل و میکائیل جیسے رسول الملائکہ پڑھتے

ہیں جس کی شادی کے موقع پر سہراخوانی کے لئے راحیل جیسے اس خوش آواز فرشتہ کا اختیاب کیا جاتا ہے جس کی صوت دنواز سے آسمان تک جھونٹنے لگے۔

اور جس کی شادی کی خوشی میں اللہ تبارک و تعالیٰ نے شحر طوبی کو ارشاد فرمایا کہ وہ اس قدر جواہرات و زیوارات پنجاہور کرے کہ محاب اہل بیت کرام سے ایک شخص بھی محروم نہ رہے۔

حقیقت یہ ہے کہ کائنات ارضی و سماء میں نہ تو جناب علی علیہ السلام کی مثل کوئی دو لہا موجود ہے اور نہ ہی سیدہ زہرا بتوں سلام اللہ علیہا حبیبی دوسری دلہن موجود ہے۔

جناب حیدر کرار علیہ السلام وہ عظیم دو لہا ہیں جن کے سہرے کے پھول قرآن مجید کی آیات کی صورت میں سجائے گئے اور جن کے ہجرے کی شری احادیث مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے آراستہ کی گئیں میں آئندہ اوراق میں جناب شیر خدا سیدنا و مرشدنا حضرت مولا علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے زمین پر نکاح مبارک کے واقعات میں اس پر مسرت تقریب میں شمولیت اور حصول برکت کے لئے جناب علی علیہ السلام کی خدمت میں اپنی طرف سے بھی منظوم سہرے کا نذرانہ پیش کروں گا تاہم اس مقام پر جناب نیم امر وہی کا نہایت خوبصورت سہرا قارئین کے وجد ان وذوق کے لئے پیش خدمت ہے۔

## سہرا علی کے سر

تُنزیلِ قُلْ کَفَیٰ کا ہے سہرا علی کے سر  
 معراج ”ھل اُنْتی“ کا ہے سہرا علی کے سر  
 لَوْسِیف وَلَافَتِی کا ہے سہرا علی کے سر  
 تَظْهِیر وَإِنَّمَا کا ہے سہرا علی کے سر  
 میل کر خُدا رسول نے دُولہا بنایا ہے  
 قُرآن کا سہرا آں کی کشتنی میں آیا ہے

اسلام کے وقار کا سہرا علی کے سر  
 احمد کے افتخار کا سہرا علی کے سر  
 قُدرت کے اختیار کا سہرا علی کے سر  
 تَوحیدِ کردگار کا سہرا علی کے سر  
 سہرا ہے فرق پاک پہ آسمائے ذات کا  
 سہرا رانی کے سر ہے ظہور صفات کا

احکامِ کارساز کا سہرا علی کے سر  
 قدرت کے امتیاز کا سہرا علی کے سر  
 اسرار بے نیاز کا سہرا علی کے سر  
 روزے کا اور نماز کا سہرا علی کے سر  
 سہرا زخِ جمیل پہ عہدِ آگست کا  
 سہرا علی کے سر ہے بُتوں کی شکست کا  
 تغیرِ ذوالجلال کا سہرا علی کے سر  
 معبد کے جمال کا سہرا علی کے سر  
 کُفار کے زوال کا سہرا علی کے سر  
 اسلام کے کمال کا سہرا علی کے سر



## حضرت علی علیہ السلام کا عقد مبارک زمین پر

تاجدارِ مل اتنے سیدنا و مولانا امیر المؤمنین حضرت علی کرم اللہ وجہہ اکرمیم اور سیدۃ النساء العالمین، شہزادی رسول سیدہ زہرا بتوں صلوات اللہ علیہما کی آسمانوں پر تزویج مقدس کے چند حوالے پیش کرنے کے بعد اب ہم پھر علامہ ابن جوزی کی کتاب صفوۃ الصفاوہ کی اس عبارت کی طرف رجوع کرتے ہیں جس کا کچھ حصہ قارئین کرام "معارج النبوة" کے حوالہ سے ملاحظہ فرمائے ہیں۔

کتاب مذکورہ میں لکھا ہے کہ ،  
جب ریلیں علیہ السلام کی آمد کے بارے میں مطلع فرمائے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے سیدنا حیدر کراں علیہ السلام کو فرمایا کہ

خداوند قدوس جل وعلا نے مجھے حکم فرمایا ہے،  
 کہ مسجد میں جا کر بطور شہادت اس عقد مبارک کو منعقد  
 کروں اور تمہارے پیغمبر فضائل و مناقب صحابہ کرام کو  
 سناوں تاکہ تمہاری آنکھیں روشن اور دل شاد باد ہو کر  
 مطمئن ہو جائے۔

## پاروں سے ملاقات

تاجدار انبیاء، سردارِ دنیا و جہاں، رسول انتقیلین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
 کا یہ ارشاد سناؤ شاہزاداں، شیریزداں، سلطان الاولیاء سیدنا حیدر کرا رضی  
 اللہ تعالیٰ عن انتہائی مسرت اور فرحت کے حالم میں مجرہ ام المومنین حضرت  
 ام سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے باہر تشریف لے آئے اور تیز تیز قدم اٹھاتے  
 ہوئے مسجد بنبوی زاد اللہ شرف حما کی طرف چل پڑے۔

راستہ میں آپ کی ملاقات امیر المومنین جناب ابو بکر صدیق اور عمر  
 فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے ہوئی، ان کے استفسار پر آپ نے بتایا کہ حضور  
 رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے میری درخواست کو شرفِ قبولیت سے  
 نوازتے ہوئے مجھے مسجد میں پہنچنے کا حکم فرمایا ہے کہ مسجد میں جا کر اصحاب و  
 احباب کا جمع کروں تاکہ یہ عقد مبارک گواہوں کی موجودگی میں انجام پذیر

## حضرت کی تشریف آوری

حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم سے خوشخبری سُنی تو شیخین رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے بھی آپ کے ساتھی مسجد کی طرف مراجعت فرمائی، حضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں خدا کی قسم! ابھی ہم مسجد میں داخل بھی نہ ہوئے تھے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہمارے پیچھے تشریف لے آئے اور آپ کا چہرہ چودھویں کے چاند کی طرح وک رہا تھا۔

اس کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم واپس تشریف کے آئے اور اس نکاح مبارک کا اعلان عام کرنے کی کوشش فرمائی بعد ازاں امیر المؤمنین سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو ارشاد فرمایا کہ علی جاؤ اور اپنی اس زرہ کو فروخت کر کے جو قیمت وصول ہو اسے ہماری خدمت میں پیش کرو۔

## عثمان غنی کا اظہار محبت

کہتے ہیں کہ وہ زرہ چار صد درہم کی فروخت ہوئی اور اسے امیر المؤمنین حضرت عثمان ذوالنورین رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے خریدا تھا اور ایک روایت کے مطابق حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ نے اسے چار صد اسی درہموں میں خریدا تھا اور وہ زرہ انہی مضبوط اور اعلیٰ قسم کی تھی اور تو اس پر قطعاً اثر نہ کرتی تھی اور جب زرہ کی قیمت ادا کر کے حضرت عثمان نے اسے اپنے قبضہ میں لے لیا اور حضرت علی سے کہا اے ابا الحسن میرے لیے بہترین

عمل یہ ہے کہ اس کو اپنے پاس رکھنے کی بجائے آپ کو ہبہ شرعی کر دوں، شاہزادہ مودودی، شیریز داں سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم چونکہ خود پیکر جو دوستخانے اس لئے حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی اس روشن محبت کا مشاہدہ کیا تو اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرتے ہوئے شکریہ کے ساتھ زرہ قبول کر لی اور حضور رسالت نما ب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں زر اور زرہ دونوں چیزوں لے کر حاضر ہو گئے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے زر اور زرہ دونوں چیزوں کے جمع ہو جانے کے متعلق استفسار فرمایا تو امیر المؤمنین حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے من و عن تمام قصہ بیان کر دیا حضور رسالت نما ب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یہ واقعہ سماعت فرمانے کے بعد حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ کے حق میں دعا نئے خیر فرمائی اور حضرت علی کے پیش کردہ دراہم اپنے قبضہ میں لے لئے اور حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو کچھ دراہم عطا کر کے حکم فرمایا کہ وہ ضرورت کے مطابق بازار سے اشیاء خرید لائیں اور ان کے ہمراہ سیدنا سلمان فارسی اور سیدنا بلاں رضی اللہ تعالیٰ عنہما کو بھی بیتحجج دیا تاکہ سامان زیادہ ہونے کی صورت میں وہ اٹھائیں۔

## جهیز کا سامان

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ جب ہم نے

باہر آ کر شارکے تو تین سو سانچھ درہم تھے جن سے ہم نے سیدۃ النساء العلیمن سیدۃ فاطمۃ الزہر اسلام اللہ علیہا کا سامان جیز خریدا اور یہ سامان ان اشیاء پر مشتمل تھا۔

ایک بستر خیش مصری کا جس میں اون بھری ہوئی تھی۔

ایک تکیہ چڑے کا جس میں کھجروں کا پوست بھرا ہوا تھا۔

ایک عبادہ خیری۔

چند مٹی کے برتن۔

ایک ابریشمی پر دہ۔

یہ سامان لے کر جب حضور رسالت مآب تاجدار انبیاء والمرسلین شہنشاہ عرب و عجم حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بارگاہ یہیں پناہ میں حاضر ہوئے تو آپ کی ہشمان مبارک سے آنسوؤں کا دھارا بہہ نکلا اور ان کلمات سے آغاز گفتگو فرمایا۔

”اللهم بارک علی القوم انا لهم الخزف“

یعنی خداوند! اُس قوم کو برکت عطا فرمائجن کے

نزدیک بہترین برتن مٹی کے کوزے اور پیالے ہوں،

ابن جوزی کی روایت کے مطابق باقی درہم آپ نے حضرت ام

سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے سپرد کر دیے تاکہ وہ دیگر ضروریات کے لئے

استعمال میں لا کیں اور ایک روایت کے مطابق یہ درہم خوشبو خریدنے کے

لئے عطا فرمائے تھے۔

## ایجاد و قبول

جب سیدہ فاطمۃ الزہرہ اسلام اللہ علیہا کے جہیز کا سامان آگیا تو نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنی مقدس صاحبزادی کے پاس تشریف لے گئے اور فرمایا کہ بیٹی اللہ تبارک و تعالیٰ نے آسمانوں پر تمہارا نکاح میرے ابنِ عُمَر علی کے ساتھ منعقد کر کے مجھے حکم فرمایا ہے کہ میں زمین پر اس عقد مبارک کی تجدید کروں چنانچہ صحابہ کرام کو اس امر کی اطلاع کر دی گئی ہے اب تم بھی اظہار رضامندی کر دو تو تمہارے نکاح کی رسم انجام کو پیش جائے۔

محمد و مہدیہ کائنات پیکر شرم و حیا مجسمہ عفت و عصمت اور زمین کی حور سیدہ فاطمۃ الزہرہ اسلام اللہ علیہا نے والد محترم و معظم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد نتا تو خاموشی سے سرچھ کالیا۔

رسول خیب دان تا جدار انیاء والملئین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بیٹی کی خاموشی کو رضامندی پر محمول کیا اور مسجد نبوی میں تشریف لے آئے۔

## صحابہ کو پیغام و رسول

بعد ازاں آپ نے حضرت بلاں رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو ارشاد فرمایا کہ مہاجرین والاصرار صحابہ کو جمع کریں چنانچہ حضرت بلاں رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے پیغامِ مُصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سنتے ہی صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین

مجلس مبارک میں جمع ہو گے۔

صحابہ کرام کا اجتماع ہوتے ہی حضور رسالت مآب تاجدارِ کون و  
مکان صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم منبر پر تشریف لے آئے۔

اللہ تبارک و تعالیٰ کی حمد و ثناء میان کرنے کے بعد ارشاد فرمایا کہ اے  
گروہ مونین مجھے میرے بھائی جبریل نے خبر دی ہے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ  
جل مجدہ الکریم نے مقام بیت المعمور پر ملائکہ کرام کو جمع کر کے اپنی کنیز خاص  
فاطمہ بنت محمد ﷺ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ﷺ

بعد ازاں خطاب بنال فرمود کہ یاران مہما جرو انصار را جمع کن  
یاران دعوت بلال اجابت نمودہ بہ مجلس ہمایوں جمع گشتند حضرت نبوت  
شعارے صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بر مبشر برآمد و قواعد حمد و ثناء خدا نو دی بجا آور دہ  
فرمود بدآنید اے معاشر مسلمان کہ برادرم جبریل آمد دخبر آوردہ کہ خدا نے  
تعالیٰ ملائکہ اور بیت المعمور جمع گردا نیڈہ کنیز یک خود فاطمہ بنت محمد را بہ بندہ  
خود علی ابن ابی طالب عقد بست و مر امر فرمود تا در میان یاران تجدید آں عقد  
کنم و جلت لکاح را بحضور شہزادوں محل گرواتم پس خطاب بہ امیر فرمود کہ  
اے علی بر خیز دقادعہ خطبہ بجائی آردو۔

﴿فَعَارَجَ النَّبُوَةَ رَكْنٌ چَهَارَمْ صِ ۚ ۲۸ تَا ۚ ۳۰﴾

## علیٰ کیلئے حکمِ رسول

اور اپنے بندہ خاص علیٰ ابن ابی طالب علیہم الصلوٰۃ والسلام کا عقد نکاح باندھ کر مجھے حکم فرمایا ہے کہ اصحاب کے درمیان اس نکاح مبارک کی تجدید کروں اور گواہوں کو موجودگی میں جست نکاح قائم کروں اس کے بعد حضور رسالت مأب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علیٰ کو مناطب کر کے ارشاد فرمایا کہ علیٰ انٹھا اور قاعده کے مطابق اپنی درخواست پیش کرو۔

~~الاولیاء امیر المؤمنین~~ حضرت علیٰ کرم اللہ وجوہہ الکریم کھڑے ہو گئے اور حضور سید الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور انہیں اصفیاء و اجتماع القیاء کے سامنے اللہ بتارک و تعالیٰ جل مجدہ الکریم کی حمد و ثناء اور اظہار تشکر و انتہان اور سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر دز و دبھنے کے بعد جناب سیدۃ نساء العلمین سلام اللہ علیہا کے لئے درخواست پیش کرتے ہوئے عرض کی کہ آپ کے حکم کے مطابق میں صہر وغیرہ اور دیگر اخراجات کے لئے اپنی زرہ پیش کرنے پر اظہار رضا مندی کرتا ہوں اس کے بعد حضور تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کو اس امر پر گواہ بنانا یا صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین نے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں عرض کی کہ یا رسول اللہ اس طریقہ سے آپ نے تزویج فرمائی ہے تو آپ نے

فرمایا! ہاں

آپ کا جواب اثبات میں سُن کر اطراف و جوانب سے صدائے  
مرحباً اٹھی اور آوازیں آئیں کہ دو خوشبوؤں کے اجتماع میں اللہ تعالیٰ برکت  
عطافرمائے اور ان میں جمعیت و برکت کرے۔

حضرت سلطان الاولیاء برخاست و در حضرت سید الانبیاء صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم و نجمن اصفیاء و مجمع التقیاء بعد ازااداۓ حمد و ثناء و شکر آل و نعماء و  
درو و حضرت مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بفرزند ارجمند سعادت مند خود فاطمہ  
صداق بین آں درع مقرر شد و مرنی بریں معنی رضا دادہ ازاں حضرت پر سید و  
برحقیقت آں گواہ باشید یاراں رو بآں سرور آوردہ پر سید ند کے یا رسول اللہ  
پایں طریقہ تزویج فرمودہ فرمودا رے بعد ازاں ازا طراف و جوانب آواز بر  
آمد کہ بارک اللہ فی جمیع شمها حق تعالیٰ در ایشان جمعیت و برکت کناد۔

## جبریل پیغام خدا لائے

شیخ ابو علی الحسن بن احمد بن ابراہیم بن سنان حضرت  
انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مرفوحاً روایت یہاں کرتے  
ہیں کہ انہوں نے فرمایا کہ میں حضور سرور کائنات صلی  
اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر تھا کہ آپ پر  
نزولِ وجی کی کیفیت طاری ہو گئی پھر جب آفاقہ ہوا تو

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مجھے فرمایا اے  
انس کیا تم جانتے ہو کہ صاحبِ عرش اور عزت و عظمت  
کے مالک کی طرف سے جبریل ہمارے پاس کیوں  
آئے تھے؟

انس کہتے ہیں کہ آپ کی خدمت میں عرض  
کیا کہ یا رسول اللہ میرے ماں باپ آپ پر فدا ہوں  
مجھے کیا معلوم ہے آپ ہی فرمائیں کہ جبریل آپ کی  
خدمت میں کیوں آئے تھے تو آپ نے فرمایا کہ اللہ  
تبارک و تعالیٰ نے مجھے حکم دیا ہے کہ میں فاطمہ سلام  
اللہ علیہا کا نکاح علی علیہ السلام سے کروں۔

نقل الشیخ ابو علی الحسن بن احمد بن ابراهیم بن  
سنان مرفوعاً الی انس رضی اللہ عنہ قال کہت عند  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فغشیه الوحی  
فلما افاق قال لی یا انس اتدری؟ ما جاء نی به  
جبریل علیہ السلام من صاحب العرش عز و علا  
قلت یا بی و امی ما جاء کے بے جبریل؟ قال قال لی  
ان اللہ تبارک و تعالیٰ یا مرک ان تزوج فاطمۃ من علی

﴿رباط النشرة ج ۲ ص ۲۳۹﴾

﴿ثورالابصار ص ۵۳ مطبوعہ مصر﴾

اور اس کے بعد آپ نے یہ خطبہ ارشاد فرمایا۔

## خطبہ نکاح

ہم شکر کرتے ہیں اُس خداوندِ قدوس اور معبودِ عظیم کا جو انی نعمتوں کی وجہ سے ہر تعریف و تحسین کا سزاوار ہے اور اپنی قدرتوں کے باعث لائق پرستش ہے۔

اس کی سلطنت و سطوت ہر جگہ قائم و دائم ہے اور زمین اور آسمان پر اُس کا حکم جاری ہے اُس نے تمام مخلوقات کو اپنی قدرت کاملہ سے پیدا فرمایا ہے اور پھر اپنے احکام کے لئے ان میں سے ایک کو دوسرے سے علیحدہ فرمایا اور اپنے دین کے ذریعہ سے انہیں سرفراز کیا اور اپنے نبی محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی وساطت سے ان کو عظمتیں عطا فرمائیں۔

بلاشک و ریب اس نے نکاح کو لازمی چیز قرار دیا ہے اور اس کے متعلق اس نے خود یہ ارشاد فرمایا ہے کہ وہ ذات جس نے پیدا کیا انسانوں کو پانی سے اور ان کے لئے سرال کا رشتہ قائم کیا تیرا پروردگار قدرت والا ہے خدا تعالیٰ نے اپنا ہر کام قضائے کے تحت کر دیا ہے اور اس کی قضاء قدرت کی پابند ہے ہر قضائی مقدار ہے اور ہر قدر کے لئے وقت مقرر ہے اور ہر وقت مقرر کے لئے کتاب یعنی لوحِ محفوظ ہے۔

الحمد لله المحمود بنعمة المعبود وبقدرة المحبوب

من عذابه و سطوهه النافذ امر في سمائه وارضه

بِحُكْمَةِ الَّذِي خَلَقَ الْخَلَائِقَ بِقُدْرَتِهِ وَمِيزَهُمْ  
بِسَاحِكَامَهُ وَاعْزَهُمْ بِنِيَّهُ وَأَكْرَمَهُمْ بِنِيَّهُ مُحَمَّدٌ وَّمُلَّهُ  
إِنَّ اللَّهَ تَبارُكَ وَاسْمُهُ وَتَعَالَى عَظَمَةُ جَعْلِ  
الْمَصَاهِرَةِ سِيَّا لَا حَقاً وَامْرًا فَتَرَضَ وَشَجَّبَ بِهِ الْأَ  
رْحَامُ وَالْزَّمَّ بِهِ الْأَنَامَ فَقَالَ عَزَّ مِنْ قَائِلٍ وَهُوَ الَّذِي  
خَلَقَ مِنَ الْمَاءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ نَسِيَّاً وَصَهْرًاً وَكَانَ  
رَبِّكَ قَدِيرًا فَأَمَرَ اللَّهُ يَجْرِي بِقَضَائِهِ وَقَضَاؤُهُ يَجْرِي  
لِقَدْرَةِ وَلِكُلِّ قَضَاءٍ قَدْرٌ وَلِكُلِّ أَجْلٍ كِتَابٍ.

﴿أَشَرَّفَ الْمَوْبِدَ لِلنَّبِيِّ إِنَّ مُطَبَّعَهُ مَصْرُونٌ﴾ نَورُ الْأَبْصَارِ صِنْفٌ ٤٥٣  
﴿فَرِيَاضُ النِّضْرَةِ فِي مَنَاقِبِ الْعَشَرَةِ مُطَبَّعَهُ مَصْرُونٌ جَلْدُ دُومٍ صِنْفٌ ٤٢١﴾

## نكاح اور هجر

یہ خطبہ ارشاد فرمانے کے بعد صحابہ کرام کو مخاطب کر کے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ مجھے اللہ تبارک و تعالیٰ نے حکم فرمایا ہے کہ میں اپنی بیٹی فاطمہ (سلام اللہ علیہا) کا نکاح علی (علیہ السلام) سے کروں اور تمہیں اس پر گواہ بناؤں کہ میں نے فاطمہ کا نکاح چار صد مشقال چاندی ہجر کے عوض علی سے کر دیا ہے بشرطیکہ علی اس پر راضی ہوں یہ سُنْتَ قَائِمَہ اور فریضہ واجہہ ہے پس اللہ تبارک و تعالیٰ ان دونوں کو جمیعت عطا کرے اور ان دونوں کو برکت دے اور ان کی اولاد کو پاکیزگی عطا کرے اور ان کی اولاد کو معدن حکمت اور مفاتیح حرمت بنائے اور امت کے لئے آمان بنائے اور یہ

بات میں کہتا ہوں نیز اپنے لئے اور تمہارے لئے اللہ تبارک و تعالیٰ سے استغفار طلب کرتا ہوں۔

روایت ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم اُس وقت وہاں موجود نہیں تھے بلکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے انہیں کسی کام کے لئے بھیجا ہوا تھا،

پھر جب حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ تشریف لائے تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے تبّم فرمایا اور پھر فرمایا ! یا علی مجھے اللہ تعالیٰ نے حکم دیا ہے کہ میں تمہارا نکاح قاطمہ سے کر دوں کیا تم اس پر خوش ہو کہ چار صد مشقال چاندی کے عوض میں تمہارا نکاح اپنی بیٹی قاطمہ سے کر دوں؟

حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے عرض کی میں راضی ہوں یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس کے بعد حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم اس نعمتی پر بہا پر اللہ تبارک و تعالیٰ کا شکر ادا کرنے کے لئے مسجدہ میں گر گئے پھر جب سجدہ شکر ادا کرنے کے بعد حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے سرمنیارک اٹھایا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کو فرمایا اللہ تعالیٰ تم دونوں کو برکت عطا فرمائے اور تمہاری کوششوں کو سرفراز فرمائے اور تم سے کثیر تعداد میں پاک اولاد پیدا فرمائے۔

حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہتے ہیں کہ خدا کی قسم ہے شک اللہ تعالیٰ نے ان میں سے کثیر تعداد میں پاکیزہ اولاد پیدا فرمائی۔

ثم ان الله امرني ان ازوج فاطمة من على و اشهدكم  
انى زوجت فاطمة من على على ربعا مائة مقابل فضة  
ان رضى بذلك وعلى السنة القائمة والفرضية  
الواجحة فجمع الله شملهما وبارك لهما و اذاب  
نسلهمما و جعل نسلهما مقاييس الرحمة و معادن  
الحكمة و امن الامة و اقول قول هذا واستغفر الله  
لي ولكلم.

قال و كان على رضى الله تعالى عنه غائبا في حاجة  
لرسول الله صلى الله عليه وآلله وسلم اذا اقبل على  
رضى الله عنه فتبسم اليه رسول الله صلى الله عليه  
وآلله وسلم وقال يا على ان الله امرني ان ازوجك  
فامطه واني قد زوجتكها على اربع مائة مقابل فضة  
فقال على رضيت يا رسول الله ثم ان عليا خر ساجدا  
شكرا لله فلما رفع راسه قال له رسول الله صلى الله  
عليه وآلله وسلم بارك الله لكم و عليكم و اسعد  
حدكم و اخرج منكم الكثير الطيب قال انس رضي  
الله عنه والله لقد اخرج منها الكثير الطيب .

«رياض النصرة في مذاهب العشرة»

«مطبوع مصر جلد ثانى ص ٢٢١ للعلامة المحب الطبرى»

«نور الا بصار فى مناقب آل بيته اطهار ص ٥٦ للعلامة الشبلنجي»

## بزمِ نکاح کا منظر

لو عقد کے تمام مراحل ہوئے تمام  
 عورات میں آری مصحف کا اہتمام  
 لایا ہے عرشِ لوح کا آئینہ لاکلام  
 عصمتِ ادھر ہے بیچ میں قُرآن ادھرِ امام  
 آنکھیں رسول کی ہیں علی کی نگاہ میں  
 عینِ خدا ہے بنتِ نبی کی نگاہ میں  
 سب رسمیں حدِ شرع کی جب ہو چکیں ادا  
 ہر صاحبِ ولاء نے سلامی میں ول ویا  
 لائی جو وَجْه خلعتِ مرضیء کبریا  
 قرآن نے بڑھ کے پیش کیا تاجِ ائمما  
 قدرتِ قلم کو سونپ کے محفوظ ہو گئی  
 دامن میں آکے لوح بھی محفوظ ہو گئی

جو کچھ تھا جس کے پاس علی پر کیا ثار  
 اسلام نے کتاب شجاعت نے ذوالقدر  
 بیٹی رسول نے جو عطا کی بصر وقار  
 بس دے دیا خدا نے خدائی کا اختیار  
 مختار کائنات یہ اللہ ہو گئے  
 نوشاد کیا بنے کہ شہنشاہ ہو گئے  
 گل ہر طرف ہے تحفہ ادنی قبول ہو  
 الیوب صبر لایا ہے مولا قبول ہو  
 خالق کے شیر ہبیت موسی قبول ہو  
 یوسف کا حسن زہر مسیحہ قبول ہو  
 سب انبیاء کے وصف یہ اللہ پا گئے  
 جلوے سست کے مرکزِ اصلی پر آگئے  
 لو اب وداع بنتِ نبی کی ہے دھوم دھام  
 تھوڑا ہے مہر کہتے ہیں آپس میں تلنگ کام  
 سرخ کیا علی نے جو سن من کے یہ کلام  
 شرم و حیاء سے اور بھی دُولہا بنا امام  
 ناگاہ حکم آیا خدائے عزیز کا  
 دونوں جہاں ہیں مہر ہماری کنیز کا

گھر تک گئی نبی کے جو اس جشن کی صدا  
 فرحت میں جھومنے لگیں ازواج مُصطفیٰ  
 انہ آنھ کے دیکھنے لگے اصحاب باصفا  
 خوش آمدید کہنے لگی رحمت خُدا  
 قرآن ساتھ ساتھ تھا بدھت سرائی کو  
 خود پیشوائے خلق بڑھا پیشوائی کو  
 سامان عقد حضرت مشکل کُشا ہوا  
 دولہا دہن کا شاہدِ عادل خدا ہوا  
 خطبہ پڑھا نبی نے جو حمد و شاکے ساتھ  
 آئے ملک بھی نورہ صلی علی کے ساتھ  
 باندھا قلیل مہر جو حق کی رضا کے ساتھ  
 غل تھا عطا کا جوڑا ملا مل اُتے کے ساتھ  
 حق کی رضا سے مرضی خیرالانام سے  
 تبیح پاک کا ہوا رشته امام سے  
 دل خوش ہوئے جو عقدِ علی و بتول سے  
 حق سے بلا ثواب تو خرم رسول سے



## شمعِ مصطفیٰ شہستانِ مُرتضیٰ میں

حضرت علی کرم اللہ و جہہ الکریم فرماتے ہیں کہ رسمِ نکاح ادا ہوئے ایک مہینہ گزر گیا مگر سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بارگاہِ اقدس میں جانب سیدہ کی خصیٰ کا کبھی تذکرہ نہ ہوا اور شرم کی وجہ سے میں بھی کبھی اس امر کا ذکر بارگاہ رسالت آب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں نہ کر سکا البتہ جب کبھی خلوت میں حضور رسالت پناہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے ملاقات ہوتی تو حضور فرماتے ٹھی تھماری زوجہ نہایت اچھی زوجہ ہے اور تمہیں بشارت ہو کہ وہ تمام جہانوں کی عورتوں کی سردار ہے۔

ایک مہینہ گزر نے کے بعد امیر المؤمنین حضرت علی کرم اللہ و جہہ الکریم کے برادر حقیقی جانب عقیل ابن ابی طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضرت علی کرم اللہ و جہہ الکریم کے پاس آئے اور کہا کہ اے برادر ہم تھمارے اس رشتہ ازدواجیت میں مسلک ہونے سے نہایت شاد باد اور خوش باش ہوئے ہیں اب ہم چاہتے ہیں کہ اقبال مندی کے یہ دوستارے برجِ ذصال میں قرآن فرمائیں تاکہ ہماری آنکھیں اس مبارک اجتماع سے روشن ہوں۔

## حضرت علی کا جواب

حضرت علی کرم اللہ و جہہ الکریم نے ارشاد فرمایا کہ اے برادر مراد تو

میری بھی یہی اے ہے لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت اقدس میں اس امر کا اظہار کرتے ہوئے شرم حسوس ہوتی ہے۔

یہ سن کر حضرت عقیل ابن ابی طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے امیر المؤمنین حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا ہاتھ پکڑا اور سر کار رسالت پناہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے آستانہ اقدس پر حاضر ہو گئے۔

سب سے پہلے ان کی ملاقات سر کار دو عالم علیہ التحیۃ الشاء کی کنیز حضرت امِ ایمن رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے ہوئی تو حضرت عقیل نے ان پر اپنی آمد کا مقصد بیان کیا۔

جناب امِ ایمن رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے جواباً عرض کیا کہ آپ اس معاملہ میں ہرگز متکفر نہ ہوں یہ خورتوں کا کام ہے اور عورتیں بہترین طریقہ سے ان معاملات کو سرانجام دے لیا کرتی ہیں میں ابھی اس معاملہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ازواج مطہرات سے بات کر کے معاملہ طے کرنے کی کوشش کرتی ہوں۔

## ازواج رسول بارگاہ رسول میں

ام المؤمنین حضرت ام سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ ام ایمن نے سب سے پہلے مجھ سے اس امر کا تذکرہ کیا اس اور بعد ازاں سر کار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی دیگر ازواج مطہرات کو مطلع کیا اور تم سب مل کرام

الْمُؤْمِنُونَ سَيِّدَهَا أَكْثَرُهُمْ صَدِيقُهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ بَأْكَلَهُ كَمْ مِنْ رَسُولٍ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ كَمْ خَدَّمَتْ أَقْدَسَ مِنْ حَاضِرٍ هُوَ كُلُّهُمْ -

سب سے پہلے سیدہ خدیجہ الکبریٰ کے متعلق اندو ہناک اور حضرت بھری با توں کا تذکرہ شروع ہوا اور ان کی سلیقہ شعاراتی اور تمام تر کلی اور جزوی امور کے حسن انتظام کی تعریف کی گئی اور کہا کہ اگر آج اپنی بیٹی فاطمۃ الزہرا کی شادی مبارکہ کے وقت وہ مخدومہ عالم زندہ ہوتیں تو ہماری آنکھیں روشن اور قلب شاد ہوتے۔

## حضرت خدیجۃ الْکُبْریٰ کی یاد

جناب خدیجہ الکبریٰ سلام اللہ علیہا کا ذکر شروع ہوا تو تاجدار انیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی آنکھیں اشکبار ہو گئیں اور فرمایا کہ خدیجہ الکبریٰ سلام اللہ علیہا کی نظیر اور مثال کہاں سے مل سکتی ہے۔

اس نے میری اس وقت تصدیق کی جب سب لوگ میری تکذیب کرتے اور جھٹلاتے تھے اور اپنی تمام دولت اور مال و اسباب میری خوشی اور رضا جوئی کے لئے خرچ کر دیا اور اللہ تعالیٰ کے دین کی مدد کی۔

اور میں نے خدا تعالیٰ کے حکم سے اس کو زندگی ہی میں اس کی خوشخبری دی جو حق تعالیٰ نے اس کے لئے بہشت میں سیم وزمرہ سے بنایا ہے ام المؤمنین ام سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ میں نے حضور سرور

کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں عرض کی یا رسول اللہ آپ نے خدیجہ الکبریٰ ﷺ کے جو اوصاف بیان فرمائے ہیں بلاشک و ریب وہ ایسی ہی تھیں اب گزارش یہ ہے کہ آپ کے پیچازاد برادریہ خواہش کرتے ہیں کہ آپ انہیں حلیلہ جلیلہ کے پاس آنے کی اجازت مرحت فرمائیں اور دریائے نبوت ولایت کے ان دو موتویوں کو رشتہ اتصال میں پروردیں۔

## حضور کا جواب

حضور رسالت مأب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا اے اُمّ سلمہ علی نے تو اس بات کا تذکرہ مجھ سے بھی نہیں کیا؟

تو میں نے عرض کی! یا رسول اللہ وہ نہایت شرم و حیا والے مرد ہیں اس لئے آپ کی خدمت میں یہ عرض کرنے سے شرما تے رہے ہیں۔

اسی وقت حضور سرورِ کوئین علیہ الصلوٰۃ والسلام نے حضرت اُمّ ایمن کو ارشاد فرمایا کہ علی کو بلا لا و حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم راستہ ہی میں منتظر تھا اُمّ ایمن نے عرض کی یا علی تشریف لے چلنے رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے آپ کو یاد فرمایا ہے۔

امیر المؤمنین علی کرم اللہ وجہہ الکریم دولت کدہ سید المرسلین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مجرہ کے اندر تشریف لائے اور بعد از سلام شرم و حیا کے باعث

سر کو جھکا کر بیٹھ گئے۔

حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا اے برادرِ مَن کیا اپنی زوجہ مطہرہ سے ملاقات کے خواہش مند ہو؟

جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے آہتہ سے عرض کی یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

حضور سید المرسلین علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا کہ کل رات کو آجانا تا کہ جہیز وغیرہ کا سامان درست کر لیا جائے اور اس کی ترتیبیں و آرائش کر لی جائے۔

اگلے روز جب امیر المؤمنین علی کرم اللہ وجہہ الکریم دربار رسالت میں حاضر ہوئے تو ان کی زرہ کی قیمت سے بچے ہوئے جو درہم آپ نے حضرت اُم سلمہ کو دے رکھتے ان سے درہم امیر المؤمنین علی کرم اللہ وجہہ لا کریم کو دے کر فرمایا کہ ان کا خرما روغن اور پنیر خرید لائیں چنانچہ آپ اسی وقت بازار سے چھ درہم کاروغن چار درہم کے خرے اور ایک درہم کا پنیر خرید لائے اور یہ سب کچھ بارگاہ رسالت مآب علیہ التحیۃ والثناعہ میں پیش کرویا

## کَعْوَتْ وَلِيْمَه

ان تمام چیزوں کو رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے دست مبارک سے سمجھا کیا اور چھڑے کا دستر خوان بچھا کر سب کھانا اس پر پین دیا گیا

بعد ازاں حضرت علی کوارشاد فرمایا کہ لوگوں کو بلا کر لا میں چنانچہ اہل مدینہ میں سے انصار و مہاجرین گروہ در گروہ حاضر ہوتے رہے اور اس کھانے کو کھاتے رہے حتیٰ کہ سات سو آدمیوں نے شکم سیر ہو کر اس کھانے کو کھایا مگر رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی برکت سے کھانا پھر بھی باقی نہ رہا،

﴿ما خود معارج النبوة رکن چهارم ص ۴۱﴾

مندرجہ بالاتمام تر عبارت علامہ ابن جوزی کی کتاب صفوۃ الصفاوہ

کا مأخذ ہے جسے ملا مغین کاشفی نے اپنی کتاب معارج النبوة میں فارسی میں ترجمہ کر کے تحریر کیا ہے اور اس امر کا تذکرہ ہم اس سے پہلے بھی متعدد بار کر چکے ہیں اور ساتھ ہی ساتھ معارج النبوة کتاب سے فارسی متن بھی مسلسل لکھتے چلے آ رہے ہیں ان ترجمہ شدہ تین صفحات کا فارسی متن اس لئے نقل نہیں کیا گیا کہ یہ واقعہ تن از عمل بلکہ تقریباً اجتماعی واقعہ ہے البتہ دعوت ولیمہ کے کھانے کے متعلق اختلاف روایات یقیناً موجود ہے۔

## زیورات زہرا

ہے دل کی زیب زیور خاتون دو جہاں  
 جھومر ہے سر پر رحمت معبود انس و جان  
 روشن جہیں پر چاند کی جا سجدے کا نشان  
 کافوں میں وعظ و پندرہ پیغمبر کی بالیاں  
 عصمت کے گوشوارے جو عفت بدوسٹ ہیں  
 مریم کمال بعزم سے حلقة گوش ہیں

ہے واجباتِ دل کا گھو بند پر ضیاء  
 گردن کا طوق مرضیاء اللہ و مصطفیٰ  
 تبع پتے موتیوں کی سلک بے بہا  
 ہے جس کے دانے دانے یہ دانے گل فدا  
 مالا ہے معرفت کے در شاہوار کا  
 ناد علی کا نقش ہے تعوین ہار کا

اللہ رے جو ہر شرفِ دفتر نبی  
 انگشتی ہے مُہر سیماں سجی ہوئی  
 کیا انتہا ہے اُس کے عروج و کمال کی  
 کندہ نگینِ دُر نجف پر ہے یاعی  
 گھر کی بھی زیب و زیب ہے زیور کے ساتھ میں  
 ہے دامن علی کا علی بند ہاتھ میں

جوشن ہے جوشین کا نگن ہے ذہر کا  
 پازیب فخرِ عیردیٰ حکم کبریا  
 عصمتِ ردا نبی ہے طہارت ہے کفش پا  
 طبوں پاک جامہٗ تَن زیب ہل اتے  
 تاجِ کرم ہے بنت رسولِ زم کے سر  
 امت کی مفترت کا ہے سہرا دہن کے سر



## امہات المؤمنین کی مسّرت

جناب سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا کی رخصتی مبارکہ کے مقدس لمحات کے وقت امہات المؤمنین رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے جوا شعار تہنیت و مسّرت پیش کئے وہ ہم شیعہ حضرات کی مشہور کتاب "اعیان الشیعہ" سے نقل کرتے ہیں تا کہ امہات المؤمنین کے متعلق غلط گمان رکھنے والے لوگ اندازہ کر سکیں کہ سر کارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ازواج مطہرات کو

جناب سیدۃ النساء العلیمین سلام اللہ علیہا کے ساتھ کس قدر قبیلہ لکا اور رُوحانی مجت تھی اور ان مقدس ہستیوں کے قلوب میں جناب سیدۃ عالم اور جناب حیدر کار علیہما السلام کی مجتب و عظمت کا بحر بکر اس کس جوش کے ساتھ موجود تھا۔

ام المؤمنین سیدہ ام سلمہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ ہماری سہیلیاں خداوند قدوس جل وعلا کی امداد سے روانہ ہوں اور ہر حالت میں اللہ تبارک و تعالیٰ کا شکر ادا کریں۔

اللہ تبارک و تعالیٰ کے اس احسان عظیم کو یاد کرو کہ اس نے ہمیں آفات و مصائب سے بچایا اور ہمیں کفر و ضلالت سے نکال کر صراطِ مستقیم دکھایا اور اس رب سماءات نے ہمیں اعلیٰ درجات عطا فرمائے۔

﴿ہماری سہیلیاں﴾ اس خیر انساء العالمین کے ساتھ روانہ ہوں

جس پر پھومبھیاں اور خالا میں شارہ ہو رہی ہیں۔

### سُبْرَنْ بِعَوْنَ اللَّهِ جَارَاتْ

وَاشْكُرْنَاهُ فِي كُلِّ حَالَاتْ

وَاذْكُرْنَاهُ مَا انْعَمَ ربُّ الْعَالَىٰ

مِنْ كَشْفِ مَكْرُوهِ آفَاتْ

فَقَدْ هَدَانَا بَعْدَ كَفْرٍ وَقدْ

الْعَذَابَ عَارِبُ السَّمَوَاتْ

وَسَرَنَ مَعَ خَيْرِ النَّسَاءِ الْأَزْوَاجِ

تَفَدَّى بِعَمَّاتِ وَخَالَاتِ

يَا بَنْتَ مِنْ فَضْلِهِ ذُو الْعَالَىٰ

بِالْوَحْيِ وَالرِّسَالَاتِ

اے فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا آپ اس مقدس ہستی کی والاقدر

صاحبزادی ہیں جسے خدا تعالیٰ نے وحی اور رسالت کا خلعت پہنا کرسب سے  
برگزیدہ فرمایا !

### حضرت عائشة الصدیقہ کے اشعار

ام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے فرمایا۔

اے عورتو! اپنے دوپٹے درست کر لو اور ایسی گفتگو کرو جو حاضرین

کی شان کے لا اُق ہو۔

پور دگارِ عالم کا ذکر کرو کیونکہ اس نے ہر شکر گزار بندہ کو خاص طور پر  
اپنے دین سے نواز اتہام تعریفیں اللہ تبارک و تعالیٰ کے لئے میں اس کے  
احسانات کی وجہ سے اور سپاس گزاری اس قدرت والے غالب خدا کے لئے  
ہے اس لا اُق صد احترام ہستی ﴿سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا﴾ کے  
ساتھ چلو کیونکہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے ان کے ذکر کو بلند کیا ہے اور حقیقی  
طہارت و پاکیزگی سے مختص کیا ہے۔

بِالْمَعْجَرِ  
وَإِذْكُرْنَا مَا يَحْسَنُ فِي الْمُحَاذِرِ

وَإِذْكُرْنَا رَبَّ النَّاسِ أَذْكِرْنَا

بِدِينِهِ مَعَ كُلِّ عَبْدٍ شَاكِرِ

وَالْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى أَفْضَالِهِ

وَالشُّكْرُ لِلَّهِ الْعَزِيزِ الْقَادِرِ

سَرِنْ بِهِ أَفَالَّهُ أَعْلَى ذِكْرِهِ

وَخَصْهُ أَمْنَهُ بِطَهْرِ طَاهِرِ

﴿اعیان الشیعة مطبوعہ مطبع الفیما دمشق جلد دوم ص ۵۰۱﴾

## حضرت حفظہؓ کے اشعار

اس مبارک اور پر شکوہ نہیں مبارکہ کے وقت اُمّ المؤمنین سیدہ

حضرت بنت عمر ابن خطاب رضي الله عنها نے فرمایا۔

جناب سیدہ فاطمۃ الزہرا (صلی اللہ علیہ و آله و سلم) خیر النساء العلمیں ہیں  
آپ کا ریخ انور چاند کی طرح تابندہ ہے۔

اللہ تبارک و تعالیٰ نے ان کو تمام کائنات پر فضیلت عطا فرمائی ہے  
اور اس افضیلت کا اختصاص آیت زمر میں فرمایا ہے۔

اللہ تبارک و تعالیٰ نے آپ کا عقد مبارک اس افضل ترین نوجوان  
یعنی حضرت علی (علیہ السلام) سے کیا ہے جس کی ذات دونوں جہان کے  
لئے باعث خخر ہے۔

میری سہیلیاں آپ کے ساتھ روانہ ہوں کیونکہ آپ ہر عظمت  
والے کے نزدیک باعث صد عزت و اکرام ہیں۔

فاطمة خير النساء البشر

ومن لها وجه كوجه القمر

فضلك الله على كل الورى

بفضل من خص بي الذا مر

زوجك الله في فاضلا

اعنى عليا خير من في الحضر

فسرون جاراتي بها فانها

كريمة عند عظيم الخضر

«اعيان الشيعة مطبوعة دمشق جلد دوم ص ۵۰۱»

## یہ تہنیت نامہ

امہات المؤمنین رضی اللہ تعالیٰ عنہم نے سیدہ عالمین کی رخصتی مبارک کے وقت جو خراج حقیقت اور ہدیہ تمکی پیش کیا وہ بحوالہ شیعہ مؤلف کے ہدیہ قارئین ہے آپ خود اندازہ لگاسکتے ہیں کہ اس قسم کی باقی سوائے تعلق قلبی کے زبان پر نہیں آسکتیں۔

بہر حال سیدہ نساء العلمین مخدومہ کائنات اُم الائمه سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا کی رخصتی مبارک کا عجیب منظر ہے جناب سیدہ غم و اندوہ اور کیف و صرفت کے ملے ملے جذبات کے ساتھ تادار میں اتنے کے گھر جانے کو تیار ہو جاتی ہیں۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی مقدس صاحبزادی کو اشک ریز آنکھوں سے سواری پر بٹھایا آپ کی ازواج مطہرات و دیگر خاندان ہاشمی کی عورتوں کے علاوہ انصار و مہاجرین کی مستورات نے آپ کو جھرمٹ میں لے رکھا تھا۔

حضرت سلمان فارسی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سوار کے آگے چل رہے ہیں۔

جریں علیہ السلام نے ستر ہزار ملائکہ کو قطار در قطار اس راستہ پر مستعین کر رکھا ہے جدھر سے بنت رسول صلوا اللہ علیہ وعلیہا کی سواری

گزر رہی ہے۔

## فرشتون کی آمد

چنانچہ نہستہ المجالس وغیرہ میں ہے کہ جس مقدس رات کو جناب سیدہ فاطمۃ الزہرا صلوا اللہ علیہا کی رخصتی ہوئی تا جدار انبیاء حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جناب سیدہ کو اپنی سواری پر سوار کیا اور حضرت سلمان فارسی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو حکم دیا کہ سواری کی عنان تھام کر آگے آگے چلتے رہو۔

چنانچہ حضرت سلمان فارسی رضی اللہ تعالیٰ عنہ جناب سیدہ فاطمہ سلام اللہ علیہا کی سواری کی زمام تھا میں ہوئے آگے آگے چل رہے ہیں اور سواری کے پیچے خود تاجدار انبیاء والمرسلین باعث تخلیق دو جہاں شہنشاہ ارض و سماوات حضور سرور کائنات احمد مجتبی حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سواری کو ہنکاتے جاتے ہیں ابھی یہ قافلہ نور اشائے راہ ہی میں تھا کہ آواز سنائی دی سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے آواز کی سمت رخ اور پھیرا تو دیکھا کہ جبریل علیہ السلام ستر ہزار فرشتوں کو ساتھ لئے آپنچے ہیں۔

تا جدار انبیاء حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے استفسار فرمایا کہ اے جبریل تم کس لئے آئے ہو؟

جبریل علیہ السلام نے بصد احترام عرض کی یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ

وآلہ وسلم ہم سب جناب سیدہ فاطمۃ الزہرا اسلام اللہ علیہا کو ان کے شوہر  
نامدار حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے گھر پہنچانے کے لئے حاضر ہوئے  
ہیں۔

اور اس کے ساتھ ہی حضرت جبریل اور حضرت میکائیل علیہما الصلوٰۃ  
والسلام نے تکمیر کی آواز بلند کی۔

صاحب نزہۃ المجالس لکھتے ہیں کہ یہی وجہ ہے کہ دو لہا اور دو لہن کے  
ساتھ چلتے ہوئے تکمیر کہنا سنت قرار پایا۔

«ما خود ذرفة المجالس من ۲۲۲ از علامہ عبد الرحمن صفوی قدر سرہ العزیز»  
خصتی مبارک کے مندرجہ بالا واقعہ کو جناب نسیم امر و ہوی نے اشعار  
صورت میں اس طرح منتقل کیا ہے۔

## سواری جناب کی

ناقہ منگالیا سرور گردوں رکاب نے  
دی بڑھ کے طرقوا کی صدا شنخ و شتاب نے  
روکی قات حجزہ عالی جناب نے  
قہرا کے مُنہ کو پھیر لیا آفتاب نے  
ستر ہزار حُوریں تھیں حلقة کے ہوئے  
امّت کا پرده پوش تھا پرده کے ہوئے

نُزُرہ یہ تھا نقیبِ جلالت کا بار بار  
 خاؤں دو جہاں کی سواری ہے ہوشیار  
 نہ رہا قریب ناقہ جو پہنچیں بُصْد وقار  
 بازو پکڑ کے شاہِ رسول نے کیا سوار  
  
 غُل تھا ہٹو کہ جاتی ہے بیٹیِ رسول کی  
 دُولہا کے گھر چلی ہے سواری بُتوں کی  
 سب مرد تھے سواریاء بنت نبی سے ڈور  
 ہمراہ تھیں زمانِ مدینہ بُصْد سُرور  
 آگے رسول پاک کی ازدواجِ ذی شعور  
 پیچے برهنهٗ تیغیں لئے ہاشمی غیور  
  
 ناقہ پے زوجہِ اسدِ ذوالجلال تھی  
 دیکھےِ ادھر پرند کوئی کیا مجال تھی  
 دیکھو شکوہ بنتِ سلیمان دو جہاں  
 محبوب رب عقب سواری کے تھے روائی  
 ناقہ ہنکا رہے تھے عصا سے بُعزو شان  
 سلیمان سا نبی کا صحابی تھا سارباں  
 یافاطمہ غلام کا دل تھر تھرا گیا  
 اس وقت سارباں حرم یاد آگیا

سیدنا حیدر کرار اور جناب سیدۃ نساء العالمین سیدہ فاطمۃ الزہرا  
 صلوٰۃ اللہ علیہما کی تزویج مقدس کے مسرت بالمحات کی تصویریکشی کرتے ہوئے  
 محترم جناب نادر جا جوی صاحب مدظلہ العالی یوں ہدیہ تحریک و تہنیت پیش  
 کرتے ہیں۔

جب کبھی اونچ مقدار کا خیال آتا ہے  
 شعر کو حُسن عقیدت سے ادا کرتا ہوں  
 اپنے اظہار کے لفظوں کی طہارت کے لئے  
 جھوم کر آل محمد کی شناہ کرتا ہوں



عقد زہرا کا جو پیغام مسرت پہنچا  
 بام و در حیدر کرار کے گھر کے مہے  
 مُسکرا کر جو پرافشاں لگی ہونے خوشبو  
 سلسلے وسعتِ فردوسِ نظر کے مہے

صف بہ صفح کس کے براتی تھے سر عرش بریں  
 کس کو حاصل یہ شرف کس کا مقدّر ہوگا  
 مجھ کو تسلیم مقامات ہیں سب کے لیکن  
 کون پر شوہر زہرا کے برابر ہوگا



ایسا پیغامِ مسیت کہ نہ دیکھا نہ سنا  
 لہر ہونٹوں پہ تمیم کے سبب سے ٹھہری  
 اپنے گھر کو جو چلی آج کے دن بنت رسول  
 نہیں دوڑاں بھی گھری بھر کو ادب سے ٹھہری



خورو غمان کی تطہیر ہے انگشت بلب  
 کس کی آغوشِ نقش میں پلی ہے زہرا  
 روح اول کا ہر اک عزم ہے عزم آخر  
 وارث دین بن کے چلی ہے زہرا  
 اس طربِ انگریز تقریبِ مقدس کے موقع پر بارگاہ حیدر و بتوں علیہما  
 السلام میں تہذیت پیش کرتے کرتے جناب نادر حاجی کی رنگا ہوں کے  
 سامنے معا خاندان رسالت پر توڑے جانے والے مظالم کی تصویر آ جاتی ہے

تو آپ کے جذبات یوں اشک ریز الفاظ کی صورت میں داخل جاتے ہیں کہ  
آخری قطعہ خوشی، غم اور تسلکر و امتنان کا حسین امتزاج بن جاتا ہے آپ بھی  
ملاحظہ فرمائیں۔

اشک ! انوار خدا بن کے ڈھلکتے دیکھوں  
چشم تر جب کبھی چلکے ترے غم کے صدقے  
مجھ کو نادر مری پروازِ تخیل کی قسم  
جب کبھی بات بنی تیرے کرم کے صدقے  
اب پھر چند بند جنابِ شیم امروہوی کے اس عقد مبارک کے ضمن  
میں ملاحظہ فرمائیں۔

جوڑا شہانہ سجنے لگے شاہِ ذوالفقار  
عزّت عبا ، جلال قبا ، پیرہن و قادر  
بالائے سر عمامة اسرار کردار  
نعلین وہ کہ آویح فلک دیکھے بار بار  
سہرا کلاہ جودو پہ حاجت روائی کا  
کنگنا بندھا کلائی میں مشکل کشائی کا

نو شاہ کی رکاب میں حاضر ہیں جان ثار  
 غلام و خور و جن و ملک باندھے ہیں قطار  
 شادی کے گیت گاتی ہیں خوریں جو بار بار  
 مشکل کشا کی مدح و ثناء کا بندھا ہے تار  
 داؤد کی زبان پہ ہیں نغمے زُبور کے  
 ہیں انبیاء جلوس میں پچھے حضور کے  
 والآخر چاندنی کا ہے آنجل لئے ہوئے  
 والائیں ڈالی دینے کو ہے پھل لئے ہوئے  
 والائل بہر چشم ہے کاجل لئے ہوئے  
 والقص آگے آگے ہے مشعل لئے ہوئے  
 والفتح خوش ہے دیکھ کے حسن و شباب کو  
 والعادیات تھامے ہوئے ہے رکاب کو  
 اگرچہ جناب تیم امر و ہوی کے اس منظوم تہذیت نامے کے بعد نہ تو  
 اس موضوع پر مزید اشعار کی ضرورت محسوس ہوتی ہے اور نہ ہی اس سے بہتر  
 اور خوبصورت نظم کی توقع کی جاسکتی ہے۔

تا ہم حب و عده محض اور محض حصول برکت اور اس پر مسرت  
 تقریب میں نذرِ عقیدت پیش کرنے کے لئے چند اشعار پیش کرنے کی

جسارت کرہا ہوں ورنہ مجھے اس حقیقت کا کامل طور پر اعتراف ہے کہ جناب  
نیم امر وہی کے بعد منظوم نذرانہ پیش کرنا کسی بھی صورت میں موزوں نہیں  
تھا اُمید ہے قارئین مزید زحمتِ موازنہ نہیں فرمائیں گے۔

jabir.abbas@yahoo.com

## حیدر کار کا سہرا

سجايا خود خدا نے حیدر کار کا سہرا  
 ہے تاج مل اتے پر علم کے انوار کا سہرا  
 مینں قرآن کی آیات جس سرکار کا سہرا  
 کروں کیا پیش اُس سرکار میں اشعار کا سہرا  
 محمد مصطفیٰ دو لہا کا خود سہرا سجائتے ہیں  
 زیارت کیلئے جبریل و اسرافیل آتے ہیں  
 مجھی ہے انجمنی کی خوشنا تصوریہ سہرے میں  
 ہے ہم خیر البریه کی حسین تفسیر سہرے میں  
 فروزان ہو گئی والعصر کی تصوریہ سہرے میں  
 سست کر آگئی ہے آیتِ تطہیر سہرے میں  
 صدمَنِ شری کا بن کر درختاں ہو گیا سہرا  
 علی کے سر پر مسج کے ماہ تابان ہو گیا سہرا

سند فی القربی اکی بن کر ہوا جلوہ نما سہرا  
 ہے لِلنَّاسِ إِمَامًا کی دلیل جانفزا سہرا  
 درخشاں تاج قومِ هادِ پر ہے ائمَّا سہرا  
 تَرَاهُمْ رُكْعَاً پڑھتے ہی فوراً جھک گیا سہرا  
 صحیح آیاتِ لڑیوں میں فروغِ قُلْ کفی! بن کر  
 خُدا کا مدعا بن کر محمدؐ کی دُعا بن کر  
 علی مشکل کشاء کو مل گیا سہرا امامت کا  
 علی شیرِ خُدا کو مل گیا سہرا ولایت کا  
 علی المرتضی کو مل گیا سہرا شجاعت کا  
 علی جان وفا کو مل گیا سہرا خلافت کا  
 علی کے سہرے کی لڑیاں ہیں سب تعریف لے آئیں  
 علی کے گھر میں بنتِ مصطفیٰ تشریف لے آئیں  
 علی اَسَدُ اللَّهِ الْعَالِبِ کا خالق سے خطاب آیا  
 علی منتی اَنَّا مُنْتَهٰ مُحَمَّدٌ نَّهٰ ہے فرمایا  
 علی کے گھر میں صائم نور ہے رحمت نے بر سمایا  
 علی کے گھر میں سارا آگیا قدرت کا سرمایا  
 علی کے گھر بتوں آئی در و دیوار مبکے ہیں  
 علی کے نام کا صدقہ مرے اشعار مبکے ہیں

بہر حال اس مقدس منفرد اور طیب و طاہر تزویج مبارک کی پوری پوری عکاسی کرنے کی قوت نہ کسی میں تھی نہ ہے اور نہ ہوگی ہر اہل محبت محض اور محض اپنے اپنے ذوق و وجہ ان کی ترجمانی کر لینے تک ہی محدود ہے۔ الگ بات ہے کہ جس کسی نے بھی خاندان بتوت و رسالت کی مدد و ستائش میں اپنی عقیدت و مودت کا اظہار کیا اُسے اس جو دوستخانے کے بھر بیکراں اور بخزن لطف و عنایت نے محروم و مایوس کئھی نہیں لوٹایا۔

## والدہ مریم کی دعا

زیر آیت!

وَاتَّى سَمِيَّتُهَا مَرْيَمٌ وَاتَّى أُعِيدُّ بَكَ وَذُرَّ يَهَهَا مِنْ  
الشَّيْطَانِ ﴿آل عمران﴾

تشیر مظہری میں قاضی ثناء اللہ پانی پتی نقل کرتے ہیں کہ مذکورہ بالا دعا جناب مریم علیہ السلام کی والدہ ماجدہ جناب حنفی نے اپنی بیٹی مریم علیہ السلام کے لئے فرمائی تھی یا اللہ میں نے اس کا نام مریم رکھا ہے اور میں شیطان مردود سے بچانے کے لئے اس کو اور اس کی اولاد کو تیری پناہ میں دیتی ہوں۔

چنانچہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ جب بچ پیدا ہوتا ہے تو شیطان اس سے ضرور مس کرتا ہے جس کی وجہ سے بچ دیتا ہے سو اے مریم اور اس کے بیٹے بیٹی علیہ السلام کے کہ ان کو شیطان نے مس

نہیں کیا۔

## حضور کی دعا

یہ روایت بیان کرنے کے بعد قاضی ثناء اللہ پانی پتی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں کہ میں کہتا ہوں کہ صحیح روایت میں آیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جب سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا کا نکاح حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم سے کیا تو فرمایا الہی !

میں اپنی بیٹی فاطمہ کو شیطان مردود سے بچانے کے

لئے تیری پناہ میں دیتا ہوں اور یہی دعا حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے لئے بھی فرمائی۔

﴿رَوَاهُ أَبْنَ حَبَّانَ مِنْ حَدِيثِ أَنْسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ﴾  
چنانچہ ظاہر ہے کہ جناب حنفہ کی دعا سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی دعا زیادہ مقبول ہے اور مجھے امید ہے کہ حضرت سیدہ اور آپ کی اولاد رضوان اللہ علیہم اجمعین کو اللہ تعالیٰ نے شیطان مردود سے ﴿یقیناً﴾ محفوظ رکھا ہو گا بلکہ شیطان نے انہیں چھو بھی نہیں ہو گا۔

﴿تفسیر مظہری جلد دوم ص ۳۲۸﴾

## حضور کی تشریف آوری

امیر المؤمنین حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم سے مزید یہ روایت بھی

منقول ہے کہ جناب سیدہ کی رخصتی مبارک کے چوتھے روز بعد (دوبارہ) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تشریف لائے ہم دونوں اس وقت عباوں میں ملبوس لیئے ہوئے تھے آپ کی آواز ن کر جلدی سے اٹھنے لگے تو آپ نے ہمیں قسم دے کر فرمایا کہ تم ایسے ہی لیئے رہو پھر آپ ہمارے بسترے پر اس طرح تشریف فرمادی گئے کہ آپ کا دایاں پاؤں مبارک میں نے اپنے سینے پر رکھ لیا اور آپ کا بایاں پاؤں مبارک جناب سیدہ نے اپنے سینہ اقدس پر رکھ لیا اور پھر ہمارے ساتھ گفتگو فریانے لگے اور ہمیں اپنی مخصوص تعلیم سے بہرہ انداز فرماتے رہے۔

## حضور نے دم فرمایا

پھر مجھے فرمایا علی اٹھو اور تھوڑا سا پانی لاو میں نے آپ کی خدمت اقدس میں پانی پیش کیا تو آپ نے اس پر چند آیات تلاوت فرمائے مجھے عطا کر کے فرمایا علی اس سے کچھ پی لو اور باقی بچالو چنانچہ میں نے ایسا ہی کیا پھر آپ نے باقی پانی میرے سرچہرے اور سینے پر چھڑک دیا اور فرمایا !

اذہب اللہ عنک الرجس یا ابا لاحسن و طھر ک  
تطھیرا۔

یعنی اے ابا الحسن ! اللہ بتارک و تعالیٰ مجھ سے

رجس کو دور کر کے خوب پاک اور پا کیزہ فرمادے۔

اس دعا کے بعد مجھے پھر پانی لانے کا حکم فرمایا جب میں نے پانی

آپ کی خدمت میں پیش کیا تو آپ نے اپنی صاحبزادی جناب فاطمۃ الزہرا  
سلام اللہ علیہا کے لئے بھی وہی عمل دھرا یا۔

## سیدہ کے راز و نیاز

پھر مجھے باہر بھیج کر جناب فاطمۃ الزہرا سے میرے متعلق دریافت  
فرمایا تو بت رسول نے عرض کی ابا جان بلاشبہ علی تمام صفاتِ کاملہ سے  
متصرف ہیں لیکن قریش کی بعض عورتیں مجھے اس قسم کا طعن کرتی ہیں کہ تمہارا  
شوہر فقیر ہے یہ سناؤ حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا اے  
میری پیاری بیٹی وہ عورتیں غلط گمان رکھتی ہیں کیونکہ نہ تو تمہارا باپ فقیر ہے  
اور نہ ہی تمہارا شوہر فقیر ہے۔

## فقر باعث افتخار ہے

خداوند قدوس جل وعلا کے حکم سے تمام روئے زمین کے سونے اور  
چاندی کے خزانے ہماری خدمت میں پیش کئے گئے مگر ہم نے انہیں اپنی  
مرضی سے مسترد کر دیا اور فقر کو اپنے لئے باعث افتخار جان کر رضاۓ الہی کو  
اختیار کیا۔

## اللہ نے دو مردوں کو پسند فرمایا

میری بیٹی ! جو کچھ میں جانتا ہوں اگر وہ سب کچھ تمہیں معلوم ہو  
جائے تو ساری دُنیا تمہاری نظروں میں ذلیل و حقیر ہو کر رہ جائے خدا کی قسم

تمہارا شوہر ازروے اسلام تمام صحابہ کرام سے اقدم و اول ہے اور علم میں ان سب سے بڑھ کر ہے اللہ تعالیٰ نے اہل زمین سے دو مردوں کو پیاری ایک تو تمہارا باپ محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور دوسرا تھص تھمارا شوہر علی ہے۔

اے میری نورِ حشم! تمہارا شوہر بہت اچھا شوہر ہے خبردار اس کی ہر گز ہرگز نافرمانی نہ کرنا بلکہ ہمیشہ اس کی فرمانبرداری اور اطاعت میں رہنا۔

حضرت علیؑ فرماتے ہیں کہ پھر آپؑ نے مجھے بلا کرا شاد فرمایا علیؑ فاطمہ میرے جگر کا مٹکڑا ہے اس کو خوش رکھو گے تو مجھے خوش رکھے گے اور اگر تم نے اس کو غمزدہ اور ملول کر دیا تو اس کا مطلب ہو گا کہ تم نے مجھے غمگین اور ملول کیا ہے۔

عن جابر رضي الله عنه قال حضرنا عرس على فما  
رأيت عرسا كان أحسن منه حشو نا البيت طيبا و  
اتينا بتمرة و زيت فـ كلنا و كان فـ راشهما ليلة  
عرسمهما اهاب كبش .

«رياض النصره في مذاقب العشره جلد دوم ص ۲۲۰»

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال لما زوج رسول الله صلى الله عليه وآلہ وسلم فامطة بعلی قالت يا رسول الله صلى الله عليه وآلہ وسلم زوجتني بر جل فقير لا شئ له فقال (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) اما تر ضيin يا فاطمة ان الله اختار من اهل الأرض

رجلین جعل احدہما آباؤک والا خربعلک۔

﴿ریاض النصرہ جلد دوم ص ۲۳۰ مطبوعہ مصر﴾

## وضاحت

اگرچہ جناب حیدر کار علیہ السلام کی تمام ترازوں و اولاد پاک کے لئے ہم نے ایک مستقل باب مقرر کر رکھا ہے اور وہ یقیناً کتاب کے آخر پر آئے گا تاہم حصول برکات کے لئے یہاں پر بھی جناب سیدۃ نساء العالمین سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا کی اولاد طاہرہ کی ولادت مبارکہ کے متعلق ہم اپنی کتاب ”الیتول“ کے چند اقتباسات پیش کرنے کی سعادت حاصل کرتے ہیں۔ ملاحظہ ہو۔

# گلشن حیدر کے پھول کلیاں

## ریاض بتوں کا پھلا پھول

بہرث کا تیسرا سال اور رمضان المبارک کی پندرہ تاریخ ہے امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مسجد نبوی شریف کے حسن میں تشریف فرمائیں جبریل امین نے حاضر خدمت ہو کر سلام عرض کیا اور جنت کے ریشمی کپڑے کا ایک لکڑا جس پر ایک نام لکھا ہوا تھا آپ کی خدمت میں پیش کر دیا سر کاری دو ہامل نے پوچھا جبریل یہ کس کا نام ہے؟

عرض کیا سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا کی گود میں آنے والے شہزادے کا یار رسول اللہ آپ کو مبارک ہو۔

حضرت جبریل علیہ السلام واپس چلے جاتے ہیں تو آپ کو بیٹی کے گھر سے جناب حسن علیہ السلام کی ولادت کا پیغام آگیا سر کاری دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یہ بشارت سنی تو آپ کے زرخ القدس پر مسیرت کی لہر دوڑ گئی آپ انتہائی خوشی کے عالم میں اپنی صاحبزادی کے گھر میں تشریف لائے تو اس وقت جناب حسن مجتبی علیہ السلام والدہ محترمہ کی آنکھوں مقدس میں

تشریف لا چکے ہیں، شہزادیِ مصطفیٰ کی گود میں شہزادہ حیدر کراہ امام حسن علیہ السلام یوں جلوہ افروز تھے جیسے آفتاب نے چاند کو آغوش میں لے رکھا ہوا۔

## نور کے تین سمندر

سیدہ زہرا بتوں سلام اللہ علیہا کا جُحرہ بقعہ نور بنا ہوا ہے نور کے تین سمندر بیک وقت موجزن ہیں مرکز نور کے لکڑے کا لکڑا ماں کی گود میں لیٹا ہوا ہے امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بیٹی کو مبارک باد دے کر شہزادہ بتوں کو گود میں اٹھایا نور نور کی گود میں آ گیا۔

ستارہ چاند کی آغوش میں آ گیا۔

حسن بختی مصطفیٰ کی گود میں آ گیا۔

آفتاب نے مہتاب کو جھوٹی میں لے لیا۔

سر کارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نواسہ کے چہرہ منور کو دیکھے جا رہے ہیں بالکل آپ کا اپنا ہی نقشہ تھا۔

وہی روشن جمین واضھی

وہی واشتمس عارض

وہی مازاغ کے ڈوروں والی نرگسیں آنکھیں

وہی واللیل کی سیاہی میں لیٹی ہوئی عنبر بارہ لفیں

وہی تو سین ان اپرو

وہی گلِ قدس کی پکھڑیوں جیسے پیارے گلابی ہوت  
وہی آفتاب کی طرح درخشندہ چہرہ تاجدار انبیاء کی والدہ مکرمہ معظمه  
و محترمہ طیبیہ طاہرہ سیدہ معصومہ راضیہ عفیفہ بدیعہ مقدسہ مطہرہ سیدہ  
صدیقہ حضرت آمنہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا و صلوٰۃ اللہ علیہا جناب سید حسن مجتبی  
علیہ السلام کو اس وقت دیکھ لیتیں تو آپ کو امام الانبیاء کی ولادت مبارکہ یاد  
آ جاتی۔

کیوں نہ ہو ایک ہی تو نور تھا جناب سیدہ فاطمۃ الزہرا اپنے والد  
گرامی سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مکمل ترین تصویر تھیں اور جناب  
امام حسن مجتبی علیہ السلام اپنی والدہ مکرمہ سیدہ فاطمۃ الزہرا و ملوٰۃ اللہ علیہا کی  
مکمل تصویر تھے آپ نے اپنی بیٹی کے بیٹے کو سینے سے لگایا ایک کان میں  
اذان اور دوسرے میں اقامت فرمائی اور اپنی زبان مبارک شہزادہ بتول امام  
حسن علیہ السلام کے منہ میں دے دی اس سے بڑا اعزاز سوائے حسین  
کریمین اور علی ابن ابی طالب کے نہ کسی کو ملا اور نہ ہی کسی اور کو ملنے کا امکان  
ہے پھر آپ نے خدا تعالیٰ کے حکم کے مطابق شہزادہ بتول کا نام حسن رکھ دیا۔

الحسن بن ابی علی بن ابی طالب سبط رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ولو فی نصف شہر رمضان

سنة ثلاثة من الهجرة.

﴿الأصاہب ج ۱ ص ۴۳۲﴾

ولدت امہ فاطمة بنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فی نصف شہر رمضان سنة ثلاٹہ من الهجرة  
هذا اصح .

﴿الاستعیاب ج ٣١٨ ص ٣٢﴾ (تاریخ الغفار من ۳۲)

﴿اسد الغابه ج ۱۰ ص ۱۰﴾ (طبقات ابن سعدج ۲ ص ۹۵)

﴿شواهد النبوة من ۱۴۱﴾ (مظاہر حق ج ۲ ص ۱۳۷)

﴿اشرف الموبد ص ۱۲۱﴾

## ولادت حسن نماز زہرا

دویا میں بڑی شان کی ماک بیان پیدا ہوئیں جن میں پیغمبروں کی  
ماں میں بھی ہیں اور صحابہ کرام کی ماں میں بھی صحابیات بھی ہیں اور صحابہزادیاں  
بھی پیغمبرزادیاں بھی ہیں اور پیغمبروں کی بیویاں بھی ولیہ بھی ہیں اور ولی  
زادیاں بھی ولیوں کی ماں میں بھی ہیں اور ولیوں کی بیویاں بھی مگر جو شان اُم  
الائمه بنت رسول سیدہ فاطمة الزہرا صلوات اللہ علیہا کی ہے اس کا مقابلہ کوئی  
بھی نہیں کر سکتا۔

امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے آپ کے شہزادہ کا نام حضرت  
ہارون علیہ السلام کے بیٹے کے نام پر شبیر جس کے معنے حسن ہوتے ہیں  
تحویز فرمایا اور آپ کی گود میں دے کر انتہائی سرت کے ساتھ مسجد نبوی  
شریف میں تشریف لے لائے اور ادھر جناب سیدہ سلام اللہ علیہا بچے کو دودھ  
پلا کر اٹھیں و خوف فرمایا اور نماز کے لئے کھڑی ہو گئیں۔

عن علی قال الحسن اشیه رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ما بین الصدر الى الراس .

﴿مشکوٰة شریف ج ۲ ص ۱۲۰﴾ (ترمذی ج ۲۲ ص ۲۲۲)

﴿بخاری کتاب ۱۱ باب ۴﴾ (مسند احمد ج ۱ ص ۹۹، ج ۱ ص ۱۰۸، ج ۳ ص ۱۲۳)

﴿مسند احمد ج ۷ ص ۳۰۷، ج ۲ ص ۱۸۲﴾ (البدایه والنهایه ج ۸ ص ۲۰۵)

﴿شواهد النبوة ص ۱۷۲﴾ (روضۃ الشہداء ص ۲۹۱)

﴿الاصابہ ج ۱ ص ۳۲۸﴾ (الاستعیاب ج ۱ ص ۳۲۹)

امام حسن را برداشتہ دراں خرقہ پیچیدم و پر کنار حضرت

نہادم پس سید عالم باگ نہماز در آغوش راست وے

گفت واقامت در گوش چپ وے۔

﴿روضۃ الشہداء ص ۱۲۶﴾

قال بل هو حسن ثم قال انما سیتم باسم ولد هارون

شیر .

﴿المستدرک صحیح ۲ ص ۱۲۸﴾ (اسد الغابہ ج ۲ ص ۱۰)

﴿انزهہ المجالس ج ۲ ص ۲۲۹﴾ (نور الابصار ص ۱۷۳)

﴿الاستعیاب ج ۱ ص ۳۶۸﴾ (مسند علی السی ص ۲۷ حدیث ۱۲۹)

﴿اشرف الموبد ص ۱۲۱﴾ (البدایه والنهایه ج ۷ ص ۳۳۱)

ومن خصائص ابنة فاطمة انها كانت لا تحيض

وکانت اذا ولدت طهرت من نفاسها بعد ساعۃ حتى

لا تفرتها صلوة .

﴿الشرف الموبد علامہ بنہائی ص ۱۱۰ خصائص کبریٰ﴾

## امام حسن علیہ السلام کا عقیقہ

شہزادہ بتوں امام عالی مقام حضرت امام حسن علیہ السلام کی عمر شریف سات روز کی ہوئی تو امام انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے آپ کے سر کے بال اُتر واڈیے اور ان کے ساتھ وزن کر کے چاندی صدقہ کر دی پھر بکری ذبح فرمائ کر جناب حسن مجتبی علیہ السلام کی رسم عقیقہ ادا فرمائی گئی اور گوشت تقسیم کر دیا گیا یہ واقعہ ایکس رمضان المبارک سے ہجری کا ہے،

### جی بھل گیا

سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی صاحبزادی کے گھر میں خوشیوں کا جہان آباد ہو چکا ہے جناب حیدر کرار رضی اللہ عنہ بھی بیٹے کے ساتھ بے حد محبت کرتے ہیں امام الانبیاء بھی حب معمول روزانہ بیٹی کے گھر تشریف لاتے ہیں نئے شہزادے کو گود میں لے کر پیار کرتے ہیں اپنی اولاد سے کوئی محبت نہیں کرتا۔

سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا عبادت و ریاضت میں بھی مشغول رہتی ہیں گھر کا کام کاج بھی کرتی ہیں اور صاحبزادے کو بھی پروش فرمائیں ہیں تمام کام نہایت خوش اسلوبی سے پورے ہو رہے ہیں۔

گھر میں فقر و فاقہ کے حالات بدستور ہیں جناب حیدر کرار علیہ السلام کی مشقت کا بھی وہی عالم ہے اور جناب سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ

علیہا کی محنت و مشقت میں بھی کوئی نہیں آئی آپ نے اپنے شہزادے کو گود میں اٹھایا ہوتا اور چکلی پیس رہی ہوتیں اور بالعموم آپ کو گھر کا سارا کام کانج بچے کو سینے سے لگا کر ہی پہنانا پڑتا بہر حال آپ کا دل بہلا ہوا ہے شکوہ شکایت تو آپ کی زبان اقدس پر کبھی آیا ہی نہیں شکوے تو وہ کرتا ہے جو کسی تکلیف کو محسوس کرے اور جناب فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا نے تو زندگی کی کسی راحت کو مانگا ہی نہیں۔

## دوسرا پھول

۲۔ هجری شعبان المعظم کی پانچویں تاریخ کو جان پختن سید الشہدا امام حسین علیہ السلام کی دُنیا میں تشریف آوری کا دن ہے گلشنِ زہرا میں دوسرا پھول کھلنے والا ہے۔

جناب اُم القفضل رَجِه عبَّاس امام الانبياء صَلَّى اللہُ عَلَيْهِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ کی خدمتِ اقدس میں حاضر ہو کر سلامِ عرض کرتی ہیں آپ نے سلام کا جواب دے کر فرمایا پھی جان کیسے آئی ہو ؟ عرض کیا ! یا رسول اللہ ! بدا پریشان کی خواب دیکھا ہے فرمایا بیان کرو۔

عرض کیا ! حضور شدید پریشان کن ہے فرمایا ! بیان تو کیجھے ؟ عرض کیا ! میں نے خواب میں دیکھا کہ آپ کے جسمِ اقدس کو کاٹ کر ایک نکڑا علیحدہ کیا گیا اور وہ کٹا ہوا نکڑا میری جھولی میں آ گیا آپ نے مسکرا کر فرمایا !

پھی جان آپ نے بہت اچھا خواب دیکھا ہے انشاء اللہ تعالیٰ میری

مئی فاطمہ کے گھر بیٹا پیدا ہو گا۔

جناب اُمِّ الفضل نے خواب کی تعبیر سن تو مطمئن ہو گئیں۔

اور پھر مملکت شہادت کا تاجدار

کانِ نبوٰت کا دُرِّ شہوار

بھر رسانلت کا دُرِّ تاجدار

گلشنِ امامت کا گل نوبہار

لیکِ ولایت کا سلطان ذمی وقار

سلطنتِ رُوحانیت کا شہر یار

میدانِ عشق و محبت کا شہسوار

نوجوانانِ گلشنِ فردوس کا سردار

دُنیا یے معرفت کا مالک و مختار،

تقدیس و عظمت کا روشن مینار،

نصرتِ الاسرار،

نورِ الانوار،

قاپلہ سالارِ عشق،

مرکزِ پر کارِ عشق،

سمیطِ انوارِ عشق،

گرمی بازارِ عشق،

فرحتِ گلزارِ عشق،  
 مخزنِ انوارِ عشق،  
 کاشفِ اسرارِ عشق،  
 نازشِ دربارِ عشق،  
 گھوہتِ تواعِ عشق،  
 زینتِ بزمِ کونین،  
 رونقِ ریاضِ بتوں،  
 گلِ گلشنِ رسول،  
 فوارسِ سیداً الشفیین،  
 زینتِ بزمِ کونین،  
 ذہرا کے نور عین،

حیدر کے دل کا چین،

سیدنا امام حسین علیہ الصلوٰۃ والسلام بپھدِ حُسن ورعنائی والدہ مکرمہ  
 سید و فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہما کی آغوش راحت میں تشریف آور ہو گئے۔

خوشیوں اور مسرتؤں کا جہان آباد ہو گیا

کیف و سروار انوارِ رحمت کی بارش ہونے لگی

حوڑیں فردوس میں ایک دوسری کو مہار کیا دینے لگیں صدائے

سرودش آتی ہے۔

اے ختم رسول گوہر مقصود مبارک  
 یا نور خدا رحمت معبد مبارک  
 یا شاه نجف شادی مولود مبارک  
 یا خیر نساء اختر مسعود مبارک

رونق ہو سدا نور دو بالا رہے گھر میں  
 اس ماں منور کا آجالا رہے گھر میں

شعبان مُعْظَم میں ترے اقبال کے صدقے

شوکت کے فدا عظمت و اجلال کے صدقے  
 قربان سحر عید کی گر ہو تو بجا ہے  
 وہ شب ہے کہ شبقدر بھی جس پر کہ فدا ہے

شادی ہے ولادت کی یہ اللہ کے گھر میں  
 خورشید ارتتا ہے شہنشاہ کے گھر میں



## علیؑ و فاطمہؓ

مولائے کائنات سیدنا حیدرؑ کا رضی اللہ عنہ السلام اور شہزادی رسول سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہما کی ازدواجی زندگی کے متعلق آسنہ اور اق میں ایک مکمل باب مقرر کیا گیا ہے جس میں اس قدسی صفات جوڑے کی آپس میں محبت و موانت اور خوشگواری تعلقات کے بارے میں متعدد واقعات پیش کئے گئے ہیں۔

یہاں ہم ایک ایسی روایت صرف اس لئے پیش کر دینا مناسب سمجھتے ہیں کہ اس روایت کا جناب حسین بن رضی اللہ عنہم کی ولادت مبارکہ سے بھی تعلق ہے اور جناب حیدرؑ کا رضی اللہ عنہ السلام اور حضرت سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہما کے تعلقات کی بھی نشاندہی ہوتی ہے۔  
قرآن مجید میں آتا ہے۔

مَرَاجِ الْبُحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ . بَيْنَهُمَا يَرْزَخُ لَا يَبْغِيَنِ . يَخْرُجُ  
مِنْهُمَا اللُّؤْلُوُ وَالْمَرْجَانُ .

اس نے دوریاں کو ملایا کہ باہم ملے ہوئے بھی ہیں  
اور ان کے درمیان ایک جگہ بھی ہے کہ دونوں ایک

دوسرے پر زیادتی نہیں کرتے ان دونوں سے موتی  
اور مرجان پیدا ہوتے ہیں۔

## دریا اور موتی

مفسرین کرام نے ان آیات کی ایک تفسیر یہ بھی کی ہے کہ دوںوں دریا حضرت علی علیہ السلام اور جناب فاطمہ سلام اللہ علیہا ہیں جو انتہائی قربت والحق کے باوجود ایک دوسرے پر زیادتی نہیں کرتے کیونکہ ان دونوں کے درمیان امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ذاتِ القدس کا حجاب موجود ہے اور ان دریاؤں سے پیدا ہونے والے موتی جناب حسن و حسین رضی اللہ عنہما ہیں۔

واخرج ابن مardonیہ عن ابن عباس فی قوله ﴿مرج البحرين یلتیقان﴾ قال علی و فاطمہ رضی اللہ عنہما ﴿برزخ لا یغیان﴾ قال النبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ﴿یخرج منهما اللؤ و المرجان﴾ قال الحسن والحسین رضی اللہ عنہما .

﴿در منثور ج ۲ ص ۱۲۲﴾

## بحربنبوت اور بحرِ فتوّت

دیگر کتب میں یہ روایت اس طرح آئی ہے کہ ان دونوں کے درمیان تقوے کا حجاب ہے۔

قال بعض المفسرین فی قوله تعالیٰ مرج البحرين

یلکیان بینہما برزخ لا یغیان ای بحر نبوت من  
فاطمة رضی اللہ عنہا و بحر الفتہ من علی رضی اللہ  
عنہ بینہما حا جز من تقوی فلاتبعی فاطمہ علی علی  
ولا یغی علی علی فاطمة بخرج منهما اللؤلؤ  
ولامرجان هو الحسن والحسین .

﴿نور الا بصار ص ۱۱۲ نزہتہ المجالس ج ۲ ص ۴۲۹﴾

یعنی بعض مفسرین مندرجہ بالا آیات مبارکہ کے متعلق فرماتے ہیں  
کہ بھرین سے مراد نبوت کا بحر فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا اور فتوت کا بحر حضرت  
علی کرم اللہ وجہہ الکریم مراد ہیں اگرچہ یہ آپس میں ملنے ہوئے ہیں مگر ان  
کے درمیان تقوے کا حاجب موجود ہے پس نہ تو حضرت فاطمۃ الزہرا حضرت  
علی کے ساتھ زیادتی کرتی ہیں اور نہ ہی حضرت علی حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا  
پر زیادتی کرتے ہیں اور نبوت و فتوت کے ان دونوں دریاؤں سے پیدا  
ہونے والے موتی اور مرجان حضرات حسین کریمین علیہم السلام ہیں اور یہ دو  
بے بہا اپنی پوری تابانیوں اور جلوہ آفرینیوں کے ساتھ سیدۃ النساء العلیمین کی  
آغوش منور میں آچکے ہیں جناب فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا کی گود میں  
دو ہری خوشیوں کا جہان آباد ہے۔

ازدواجی زندگی با وجود غربت و افلاس اور عُسرت و تگی کے نہایت  
خوشگوار ماحول میں سر ہو رہی ہے نہ تو جناب سیدہ سلام اللہ علیہا کوئی ایسی  
بات کرتی ہیں جو جناب علی المرتضی علیہ السلام کی ناراضگی اور ناخوشی کا باعث

ہوا ورنہ ہی جناب حیدر کرا رعلیہ السلام ہی کوئی ایسی بات کرتے ہیں جو جناب  
سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا کے لئے ناگواری کا باعث بنے۔

## نائبۃ الزہرا

ان دو پھلوں کے بعد بھری کے پانچوں یا چھٹے سال گلستان زہرا  
میں ایک درخشندہ کلی طہور میں آتی ہے سیدہ کی بیٹی سیدہ نبیش کبریٰ سلام اللہ  
علیہا جسے بلا مبالغہ ثانی زہرا بھی کہا جا سکتا ہے اور نائبۃ الزہرا بھی۔

جناب نبیش سلام اللہ علیہا جناب فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا کی  
کمل تصویر ہیں۔  
جناب نبیش شہید کی بیٹی شہیدوں کی بہن شہیدوں کی ماں اور شہید  
کی بہو ہیں۔

جناب نبیش اپنی والدہ مقدسہ ہی کی طرح عالمہ بھی ہیں اور فاضلہ  
بھی۔

طینبہ بھی ہیں اور طاہرہ بھی  
سعیدہ بھی ہیں اور صدیقہ بھی  
نیرہ بھی ہیں اور منورہ بھی  
معلمہ بھی ہیں اور مکرمہ بھی  
خطیبہ بھی ہیں اور ادیبہ بھی

صابرہ بھی ہیں اور شاکرہ بھی

عفیفہ بھی ہیں اور منیفہ بھی

ساجدہ بھی ہیں اور راکعہ بھی

عبدہ بھی ہیں اور زاہدہ بھی

جناب نسب سلام اللہ علیہ کے کردار میں کردار زہرا کی جھلکیاں پورے وقار و تمکنت کے ساتھ نمایاں ہیں جناب نسب سلام اللہ علیہ کی سیرت سیرت زہرا سلام اللہ علیہ کا نقش حیل ہے۔

جس دن جناب نسب سلام اللہ علیہ دنیا میں تشریف لائیں امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کہیں باہر تشریف لے گئے ہوئے تھے آپ جب واپس تشریف لائے تو حسب معمول سب سے پہلے بیٹی کے گھر تشریف لے گئے جا کر دیکھا تو گلستان زہرا کی باعصمت شگفتہ کی ماں کی گود میں لیٹی ہوئی ہے سرو رِ عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بھی بے حد خوشی کا اظہار فرمایا پھر ایک بھجوار لے کر اُسے اپنے منہ مبارک میں ڈال کر چیایا اور پھر اس کا عابد وہن اپنی بیٹی کی بیٹی کے منہ میں ڈال دیا۔

اولاً افاطمة الزہرا کی خوش نصیبی کا کون اندازہ کر سکتا ہے اور پھر آپ نے خود ہی بھی کا نام نسب تجویز فرمایا جس کا مطلب ہے زین اب نسب اب عربی میں اب بآپ کو کہتے ہیں یعنی بآپ کی زینت جیسے زین العابدین عبادت گذاروں کی زینت و آرائش کو کہتے ہیں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

نے بچی کو بھور دیکھتے ہوئے فرمایا کہ اس کی شکل اپنی نافرمانی جان خد سمجھے الکبریٰ  
سے بہت زیادہ ملتی ہے۔

امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مقدس بیٹی کا گھر بچوں کی رونق  
سے جنت کا ایسا ملکہرا بنا ہوا ہے جس میں زندگی کی ہر راحت موجود ہو،  
جناب نبی کریمؐ کے بعد بھری میں جناب نبی کی چھوٹی بہن  
جناب اُمّ کلثوم تشریف لائیں آپ بھی اپنی بھیرہ کی پوری تصور تھیں۔

پھر اللہ تعالیٰ نے دو چھے جناب محسن اور حضرت رقیہ علیہما السلام سیدہ  
فاطمۃ الزہرہ اسلام اللہ علیہما کو عطا فرمائے گری یہ بچپن میں ہی اللہ تعالیٰ کو  
پیارے ہو گئے آپ نے تینوں بیٹیوں کے نام اپنی بڑی بھیرگان کے اسماء  
مقدسہ کی ترتیب سے انہی کی یاد میں نبی اُمّ کلثوم اور رقیہ رکھے۔

بعض حضرات کا خیال ہے کہ جناب محسن علیہ السلام آپ کے گھر  
پیدا نہیں ہوئے بلکہ نریمه اولاد صرف حسن و حسین علیہما السلام ہی تھے لیکن یہ  
خیال قطعی طور پر نادرست اور غلط ہے جناب محسن علیہ السلام کی پیدائش  
مبارکہ پر اس تدریز زیادہ روایات ہیں جمن سے انکار کی کوئی صورت ہی نہیں۔  
تاریخ و سیرت اور حدیث و فضائل کی کوئی بھی کتاب دیکھیں اس  
میں آپ کی مندرجہ ذیل اولاد پاک ہی مذکور ہے۔

حسن و حسین و محسن و نبی و اُمّ کلثوم و رقیہ

594



jabirabbas@yahoo.com

## پیشِ منظر

”باب قوت پر وردگار“ کا آغاز غزوات رسول سے ہونے والا ہے زورِ یہ اللہ کے کرشمے بعض کو مبہوت کر دیں گے بعض کو ورطہ حیرت میں ڈال دیں گے اور بعض کے فہنوں کو بالکل ہی مادف کر دیں گے۔

ذوالفقار حیدری کی برق اندازیاں نگاہوں میں چکا چوند پیدا کر دیں گی، عقل خیرہ ہو جائے گی، دماغوں میں ارتعاش پیدا ہوگا، سوچ گم ہو جائے گی، ہوش و خرد کے جہان میں زنگ آجائے گا، حقائق پر افسانوں کا گمان ہونے لگے گا، اور دلوں کی دنیا میں تو ایک عظیم انقلاب برپا ہو کر رہ جائے گا، بعض دل ڈھونے لگیں گے، بعض کا قرار لٹک جائے گا، بعض ترپ کر رہ جائیں گے، بعض میں بعض و نفاق کے لاوے اُٹنے لگیں گے، بعض میں حسد و عناد کی چنگاریاں سی اٹھتی ہوئی محسوس ہوں گی اور بے شار دل ایسے بھی ہوں گے جو زوالفقار حیدری کی ضیاء پاشیوں سے منور ہو جائیں گے ان کے روشن اور پر نور گوشے مزید جگہاں ہیں گے، ان کی پاکیزگی میں مزید نکھار آجائے گا اور ان کی طبارت مزید صیقل ہو جائے گی۔

## ناقابل تردید حقیقت

مذکورہ بالا چند سطور ہم نے محض تخلیقی انداز میں یا پیش رفت کے طور پر نہیں لکھ دیں بلکہ یہ چودہ سو سال کی تاریخ کا ایک ابھائی خاکہ اور ایک ناقابل تردید حقیقت ہے۔

اب تک جو ہوتا آیا ہے اور ہورہا ہے اس کو نظر انداز کیسے کیا جاسکتا ہے، ہم نے ماضی اور حال کے مکمل ترین تجزیہ کے بعد مستقبل کی جو صورتیار کی ہے اور کی سطروں میں اسی کا ایک مختصر ترین عکس ہے جو شخص بھی اپنے دل کے آئینہ میں جھانک کر دیکھے گا اسے اسی عکس کی جھلکیاں نظر آئیں گی۔

جناب حیدر کار علیہ السلام کی ذات ستودہ صفات کو خدا تعالیٰ نے جن عظمتوں اور رفتقوں کا آئینہ دار بنایا تھا اس کے پیش نظر یہ سب کچھ ہرگز ناقابل فہم نہیں۔

آپ کی ذات مقدس حُدُّ خرد سے ماورئی

آپ کی صفات قدسیہ کا احاطہ ناممکن الامر

آپ کے اعزازات مخصوص

آپ کی شخصیت منفرد

آپ کی خلقت ولادت سب سے الگ تھلک

آپ کے مقامات کی اہتماء تک بھی رسائی حاصل کرنے سے

عقلیں عاجز

آپ کا علم کائنات کے علوم پر محیط ایسے میں اگر آپ کی ذات  
متنازعہ فیہ نہ ہوتی تو کیوں ؟

## تعجب کیا ہے

لوگوں پر اگر شیر خدا علیہ السلام کے کارناموں سے حیرتوں کے پھاڑ  
ٹوٹ پڑتے ہیں تو اس میں تعجب کیا ہے۔

~~سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے~~ سچ

فرمایا ہے کہ علی اکرم تمام لوگ تمہاری مجبت پر مجتمع ہو

جاتے تو اللہ تعالیٰ جہنم کو پیدا ہی نہ فرماتا۔

لیکن ایسا نہ ہو سکتا تھا اور نہ ہوا مشیت کو اپنا کام پورا کرنا تھا خداوند  
قدوس جل و عطا کی حکتوں کو ظاہر ہو کر ہی رہنا تھا۔

جناب آدم علیہ السلام کو خلیفۃ اللہ کی مند پر سرفراز کرنے کے لئے

اعزازی طور پر جو کنج گراں مایہ عطا فرمایا گیا وہ مصطفیٰ و مرتشی علیہما الصلوٰۃ

والسلام کا نور ہی تو تھا جسے دیکھتے ہی انہیں کتن بدن میں آگ لگ گئی۔

پھر کیا اس آگ کو بجا دیا گیا؟

نہیں مشیت تو خود اس آگ کو ہوادینے پر تلی ہوئی تھی شیطان سرکشی

پر آمادہ ہو کر فيما اغوشتی مکنے لگا غیرت الہیہ نے اس کی گردن میں لعنت

کا طوق ڈال کر اسے ایک ایسی قوت بھی عطا کروی جس سے وہ تا قیام

قیامت اپنے ساتھیوں میں اضافہ کرتا رہے۔

اور پھر شیطان پوری تحدی سے اپنے کام میں مصروف ہو گیا جس تیزی سے شیطان کے بعض و عناویں آگ میں حدت آتی گئی اتنی ہی تیزی سے جہنم کی آگ کے شعلے بھر کنا شروع ہو گئے۔

## یہ آگ نہیں بُجھے گی

اب یہ آگ نہیں بُجھے گی جنہیں جہنم کا ایندھن بننا ہے وہ بن کر ہی رہیں گے محبت علی کا واضح ترین مطلب اور صاف صاف معنی یہ ہے کہ ایمان کی دولت سے سرفراز ہو کر مکین فردوں ہو جانا اور علی سے بعض اڑھنے والے کی جگہ توازل ہی سے جہنم تجویڈ ہو چکی ہے اور اس پر مخبر صادق صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مہربھی لگ چکی ہے پھر اسے تبدیل یہ کیا جاسکتا ہے۔

علاوہ ازیں حضور سرورِ کوئین جدا الحین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جناب علی کرم اللہ وجوہ اکرمیم کو اس لئے ہی تو یہ ارشاد فرمایا تھا کہ علی جنت اور دوزخ کی تقسیم کا کام ہی تمہارے سپرد کیا جاتا ہے تاکہ تم خود ہی اپنے دوستوں کو جنت میں اور اپنے دشمنوں کو جہنم رسید کر سکو۔

جو ہونا تھا وہ تو پہلے ہی سے ہو چکا ہے اس میں ترمیم نہیں کی جاسکتی البتہ زندگی کے آخری سانس تک راہ ہدایت کی طرف لوٹ آنا ممکنات میں سے ہے تو بہ کے دروازے کھلے ہوئے ہیں مگر تو بہ کی توفیق ہر کس ونا کس کو

کب نصیب ہے۔

یہ بڑے کرم کے میں فصلے  
یہ بڑے نصیب کی بات ہے

## حصول جنت کا مدار

حرب علی علیہ السلام وہ عظیم نعمت ہے جس پر حصول جنت کا مدار ہے  
 بلکہ حقیقت یہ ہے کہ اگر کوئی شخص تمام عمر خدا تعالیٰ کی عبادت کرتا رہے اور  
 ہمہ وقت ریاضت اور مجاہدہ میں مصروف رہے اور اس کا دل حضرت مولا علی  
 علیہ السلام کی محبت سے خالی ہو تو اسے یقین کر لیتا جا بھے کہ وہ ہرگز ہرگز  
 جنت میں نہیں جا سکتا جنت میں داخل ہونا تو کیا اسے جنت کی خوشی تک بھی  
 نصیب نہ ہوگی اس لئے کہ جنت میں صرف وہی جا سکتا ہے جس کا دل علی  
 علیہ السلام کی محبت سے معمور ہو اور جس کے دل میں علی علیہ السلام کی محبت  
 موجود ہو وہ علی علیہ السلام کی عظمتوں کا اعتراف کرنے میں کبھی پس وپیش  
 نہیں کر سکتا۔

## محبت کیا چاہتی ہے؟

محبت کبھی اپنے محبوب پر اعتراض نہیں کر سکتا محبت تو اندر گھی اور بہری  
 ہوتی ہے وہ تو والہانہ طور پر محبوب پر فدا ہونا جانتی ہے محبوب کے عیوب و  
 نقص نہیں تلاش کرتی۔

محبت تواداے محبوب پر مر منے کا نام ہے نہ کہ محبوب کی کمزوریاں اور خامیاں تلاش کرنے کا۔

محبت کبھی گوار نہیں کرتی کہ وہ خود ہی محبوب کو مکتدر جدے کر اپنے ارمانوں کا گلا گھونٹ لے۔

یہی وجہ ہے کہ حب دار ان حیدر کار علیہ السلام جب آپ کے عظیم کارنا بے سنتے ہیں تو ان کے قلوب کو عجیب قسم کی راحت نصیب ہوتی ہے ان کی آنکھیں سرست کے آنسوؤں سے تہو جاتی ہیں اور ان کے روئیں روئیں سے خوشی کے چشمے پھوٹ نکلتے ہیں۔

جب کہ اس کے برعکس جن کے دل علی علیہ السلام کی محبت سے نا آشنا ہیں وہ ان عظیم کارنا میوں کو بھی جن پر فصوص قطعیہ شاہد عدل ہیں قصہ گو کذاب راویوں کی من گھڑت کہانی کا نام دے کر مسترد کر دیتے ہیں۔

## شیطان کے قبضہ میں

ان کے بغرض و نفاق کی زنجیروں میں جکڑے ہوئے دل جلال و جبروت حیدری کے واقعات سن کر ڈوبنے لگتے ہیں ان کی عقل کمل طور پر شیطان کے قبضہ میں ہوتی ہے جس کو معیار بنا کر وہ ضربت حیدری کا اندازہ کرنا شروع کر دیتے ہیں۔

وہ زور یہاں کا اقرار و اعتراف کرنے سے اس لئے بھی قاصر ہیں

گے وہ بنیادی طور پر بزدل ہیں ان کی حرام خوریوں اور حرام کاریوں نے ان کی غیرت ایمانی کا جنازہ نکال دیا ہے اور وہ حیاء کے سلسلہ میں بالکل قلاش ہو کر رہ گئے ہیں۔

## علیٰ کی افرادیت

اگرچہ جناب امیر المؤمنین حیدر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی زندگی کا ہر واقعہ محیر العقول ہے لیکن میدان کا رزار میں آپ کی قوت و شجاعت کا ظہور آپ کا وہ اعزاز عظیم ہے جس پر روح مشیت بھی جھوم جھوم جاتی ہے اور سروش غیبی کی صورت میں نظرت کی آواریوں گونج اٹھتی ہے کہ،

لَا فَتِیٌّ لَا عَلِيٌّ لَا سَيِفٌ لَا ذُو الْفَقَارٍ

علیٰ اُن تمام شجاعاتِ عرب میں بھی فرد فرید تھے جن کی شجاعت کے قصے ضرب المثل بن چکے ہیں۔

علیٰ اُن تمام مقدس نفوس میں بھی واحد و یگانہ تھے جنہیں فاتحِ عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے چنان ہوا تھا۔

علیٰ اُن سب ہی میں بے مثال تھے جن کی تربیت سپہ سالارِ اعظم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمائی تھی۔

علیٰ اُن سب کی آنکھوں کا تارا تھے جنہوں نے بدرواحد اور احزاب و تیبر کی جنگوں میں سیفِ حیدری کی کاش کے مناظر کو دیکھا تھا۔

علی کے زور بازو کے وہ سب کے سب پورے طور پر معرفت تھے جو  
سرورِ کونین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی کمان میں جنگیں لڑا کرتے تھے بلکہ،  
علی کے زور بازو پر شجاعت ناز کرتی ہے

## وہ کتنے خوش نصیب تھے

وہ لوگ بھی کتنے خوش نصیب تھے جن کو علی علیہ السلام جیسے شجاع اور  
بیدار کی رفاقت نصیب تھی تھی۔

جتھیں مُبسطے و مرتضیٰ علیہما الصلوٰۃ والسلام کے مجال جہاں آراء کی  
زیارت نصیب تھی اور جو مدینۃ العالم اور بابِ سہنۃ العلم کے مساتھ ساتھ  
سائے کی طرح چلتے تھے وہ ہرگز ایسے نہیں تھے جیسا کہ لوگوں نے انہیں سمجھ  
رکھا ہے۔

اُن میں سے کبھی کسی نے یہ دعویٰ نہیں کیا کہ میں علی سے افضل و اعلیٰ  
ہوں اور نہ ہی ان میں سے کسی کے دل میں بعض و عناد تھا اور وہ علی علیہ السلام  
سے بعض و عناد کس طرح رکھ سکتے تھے جب کہ ان پر بار بار واضح ہو چکا تھا کہ  
علی علیہ السلام سے بعض و عناد رکھنے والا منافق ہے۔

وہ منافق نہیں تھے لیکن ان کے دل میں یہ حسرت ضرور ہوتی تھی کہ  
سرکارِ دنیا عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بارگاہِ اقدس سے ملنے والے اعزازات  
زیادہ سے زیادہ تعداد میں حاصل کئے جاسکیں۔

لیکن جب کوئی مخصوص اعزاز حضور سرور کو نہیں صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
وامن حیدر کرار میں ڈال دیتے تو ان کی آنکھیں فرطِ محبت و عقیدت سے  
بھیگ جاتیں اور ان کی نگاہوں میں مولا علی علیہ السلام کی قدر و منزالت مزید  
بڑھ جاتی جوں جوں فخرِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حضرت علی علیہ السلام کو  
اپنی کرم گستریوں فوازتے گئے صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کے دلوں  
میں حضرت علی علیہ السلام کی عقیدت گھر کرتی گئی اور آپ سے محبت و مودت  
کارنگ مسلسل گہرا ہوتا گیا۔

## وہ مبغوضان علی نہیں

وہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین جو علی کرم اللہ و جہہ الکریم کے  
ساتھ تھے اور آپ کے ساتھ غزوات و سرایا میں ہمراہ کاب تھے ہرگز ہرگز  
مبغوضان علی نہیں تھے بلکہ وہ قطعی طور پر عبادت علی کے زمرة اولین کے لوگ  
ہیں۔

انہیں علی علیہ السلام سے بچی محبت تھی محبت ہی کیا انہیں علی علیہ السلام  
سے عقیدت تھی اور علی علیہ السلام ان سے محبت کرتے تھے وہ آپس میں پیکر  
خلوص تھے۔

ہم ان کی بات نہیں کرتے جو علی علیہ السلام سے نبرد آزمائے ہوئے ہم  
ان کی بات کرتے ہیں جو علی کے شریک کارتھے اور اس کی سب سے بڑی وجہ

یہ ہے کہ علی کا شریک کار ہونا بھی تو بہت بڑا اعزاز ہے علی کا شریک کار ہونا معمولی بات نہیں بلکہ یہ انتہائی عظیم اعزاز ہے اور پھر وہ لوگ تو دامنِ مصطفیٰ سے وابستہ بھی تھے اور دربارِ مصطفیٰ کی زینت بھی تھے۔

## دربارِ مصطفیٰ کی عطائیں

دربارِ مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں نامزادی کیسی وہاں تو سب کی مراد یہ پوری ہوتی ہیں پھر آپ کے غلام کیسے با مراد نہ ہوتے اس دربار گوہر بار میں آنے والا ہر شخص اپنی اپنی مراد کو پہنچا۔

الطاف و اکرام کے خزانے سمجھی پر کھلے ہوئے تھے سمجھی کونواز اجارہا تھا۔ سمجھی کی حوصلہ افزائی ہو رہی تھی اور سمجھی کی تالیف قلبی فرمائی جا رہی تھی دربارِ مصطفیٰ کی زینت بننے والے لوگوں کو عوامِ انس میں کس طرح شمار کیا جاسکتا ہے۔

## خوشِ خصیب آنکھیں

اس آنکھ کی برابری کا دعویٰ کون سی آنکھ کر سکتی ہے جو محظوظ کے جلووں سے آسودہ ہوتی ہو اس رگاہ بلند مرتبت کی کس طرح ہمسری ہو سکتی ہے جو رُخِ محظوظ کی تجلیات سے بہرا ور ہوتی ہے۔

عمرادت و ریاضت کا سب سے بڑا شریہ ہی تو ہے کہ ہم شنیںِ محظوظ حاصل ہو جائے اگر یہ نہیں تو بتائیے اس کے سوا اور کسی چیز کے حصول کے

لئے یہ ساری لگک و دو کی جاتی ہے جنت کے لئے؟

جنت بھی تو جلوہ گاہ محبوب ہی کا نام ہے جنت میں سے بڑی نعمت زیارت و ہم نشینی محبوب ہی تو ہے رُخ محبوب کی زیارت کو معمولی بات نہیں کہا جا سکتا یہ بہت بڑا اعزاز ہے اتنا بڑا اعزاز اور اس قدر عظیم انعام خداوندی جس کا تصور نہیں کیا چا سکتا وہ بہت ہی خوش نصیب اور عظیم لوگ تھے جنہیں محبوب کی غلامی کے ساتھ ساتھ شرف ہم نشینی بھی حاصل تھا ان کے لئے تو قرآن مجید میں اجر عظیم کا وعدہ فرمایا گیا ہے پھر خدا تعالیٰ کو اپنے وعدوں سے کیسے مخرف کروایا جا سکتا ہے وہ تو مبشر عظیم کی بشارتوں سے مزین تھے پھر ان کے شخص کو دھندا لایا کیسے جا سکتا ہے۔

انہیں تو ہادی برحق نے براہ راست ہدایت کے راستوں پر گامزن کیا تھا پھر وہ بھٹک کیسے سکتے تھے وہ ہر لحاظ سے عظیم اور بابرکت لوگ تھے۔ وہ رسول ہاشمی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے منتخب شدہ افراد تھے۔ وہ محبوب کبیریا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دیوانے اور شمع رسالت کے پروانے تھے۔

وہ اپنے محبوب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے لئے جان کی بازی لگا دیا کرتے تھے بلکہ اشارہ محبوب پر قربان ہونے کو زندگی کی سب سے بڑی سعادت متصور کرتے تھے۔

## منافقین کی بات نہیں

منافقین کو چھوڑ یئے وہ تو ہر قدم پر آپ کے جاں شاروں کو دھوکا دیا  
کرتے تھے اس مقدس طالعہ کے ساتھ منافقین کی مثال دینا اسلام سے  
انحراف اور قرآن و حدیث کا انکار کرنے کے متراوف ہے بلکہ ایمان و دیانت  
سے ہاتھ دھو بیٹھنے کے سوا اور کچھ بھی نہیں۔

## شیطانی و سوسہ ہے

ارتداد کرنے والوں کے ساتھ ان کی مثال دینا بھی ظلم عظیم ہے  
شیطانی و سوسہ اور تسلیم اپنیں ہے نفس کی چال اور حقائق سے گریو ہے  
منافقین مرتدین کے ساتھ صحابہ کبار رضوان اللہ علیہم اجمعین کا تعلق کیسے پیدا  
کیا جاسکتا ہے۔

نور کو ظلمت سے ہم آہنگ کرنے کی کوشش سوانے بر بادی کے اور کیا  
ہے اس لئے کہ تو نور کو ظلمت کا نام دیا جاسکتا ہے اور نہ ہی ظلمت کو نور ثابت کیا  
جاسکتا ہے۔

## صحابہ کی عظمت

محبوب کبریا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے مجال جہاں آراء سے سرفراز  
ہونے والے لوگ بے مثال تھے ان کی مثال کہاں وہ کس قدر خوش نصیب  
لوگ تھے کہ اگر بیکار ہوتے حضور ان کی عیادت کو تشریف لے جاتے ان کی

تیمارداری فرماتے اگر کوئی دنیا سے جا رہا ہوتا تو محبوب کے جلوؤں میں گم ہو کر نزع کی تلخیاں بھول جاتا۔

وہ کتنے خوش مقدر تھے جن کو زندگی میں محبوب کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے مانسوں کی ہشامِ جاں میں اتر جانے والی خوشبوئیں میسر تھیں اور مرتبے وقت دامنِ محبوب کی تھنڈی ہوا کئیں نصیب تھیں۔

وہ لوگ اس لئے بھی عظیم تھے کہ انہیں محبوب کریم نے پسند فرما لیا تھا صحابہ اس لئے بھی واجب التعظیم تھے کہ وہ اپنی زندگیوں پر محبوب کی زندگی کو درج چھ دیتے تھے۔

صحابہ اس لئے بھی لاٹ صد احترام ہیں کہ وہ اپنی ہر خواہش کو رضاۓ محبوب کے تابع رکھتے تھے۔

صحابہ اس لئے بھی اچھائی سے یاد کرنے کے قابل ہیں کہ وہ سب سے اچھے کے ساتھی تھے۔

صحابہ اس لئے بھی تمام امت سے ممتاز ہیں کہ ان کو محبوب کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر جان شماری اور فدا کاری کے موقع نصیب تھے۔

صحابہ پر اس لئے ارتدا کی تہمت نہیں لگائی جاسکتی کہ انہیں عالمِ ما کائن و ما بکون صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے منتخب کیا تھا۔

صحابہ پر اس لئے بھی زبان طعن دراز نہیں کی جاسکتی کہ ان پر طعن کرنا بالواسط محبوب کریا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر طعن کرنا ہے۔

صحابہ کی اس لئے تشقیص نہیں کی جا سکتی کہ ان کی تعریف محبوب خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بھی کی ہے اور خدا نے بھی۔

صحابہ کے افعال کا اس لئے بھی حاکمہ نہیں کیا جا سکتا کہ وہ براہ راست مکتب رسالت کے ترتیب یافتہ تھے۔  
صحابہ کی اس لئے بھی مکریم ضروری ہے کہ ان کے شرف و کرامت پر

~~قرآن و حدیث کی مہربانی~~ قرآن و حدیث کی مہربانی ہے۔

ان تمام امور کے ہوتے ہوئے بھی اس بات سے انحراف نہیں کیا جا سکتا کہ سب کے سب صحابہ کرام ایک جیسے نہیں اور نہ ہی سب کو ایک صفت میں کھڑا کیا جا سکتا ہے اور اگر کوئی ایسا کرتا ہے تو اسے راہ راست پر ہرگز تسلیم نہیں کیا جا سکتا کیونکہ ایسا عقیدہ ہر سے قرآن و حدیث کے مخالف ہے۔

## حقیقت یہ ہے

قرآن و حدیث کا بعظیم عیق مطالعہ کیا جائے تو یہ حقیقت بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ نہ تو سب کے سب صحابہؓ کا مقام ایک جیسا ہے اور نہ ہی سب کی شان ایک جیسی ہے نہ ہی سب کا علم ایک جیسا ہے اور نہ ہی سب کی عقلی ایک جیسی ہے نہ ہی سب کو انعامات ایک جیسے ملے ہیں اور نہ ہی سب کو اعزازات ایک جیسے حاصل ہوئے ہیں۔

آیات و احادیث کے تجزیہ سے جو کھری کھری اور صاف صاف

وضاحت سامنے آتی ہے وہ یہ ہے کہ صحابہ کرام میں سے جس جس کو سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر فدا کاری اور جان غداری کے زیادہ موافع حاصل ہوئے اسی قدر ان کو اعزازات بھی حاصل ہوئے ہیں یا پھر یوں سمجھ لیجئے کہ جس کو محبوب کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ہم نشی کا زیادہ شرف حاصل ہوا وہ اتنا ہی زیادہ با کرامت قرار پایا اور یہی صورت اجتہاد کے معاملہ میں ہے جس نے امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ارشادات کو زیادہ سے زیادہ سنा اور سن کر ذہن میں محفوظ بھی رکھا وہ سب سے بڑا مجتهد قرار پایا اور جس کو تم شرف محبت حاصل تھا اسے لاکٹ اجتہاد نہ سمجھا گیا۔

## ناتقابلی تردید حقیقت

بہر حال اس حلقة رحمت میں آنے والے کسی بھی شخص کو محروم و نامراد تو ہرگز نہیں کہا جاسکتا البتہ یہ ایک ناقابل تردید حقیقت ہے کہ وربار مصطفیٰ نے جس قدر اکتاب فیض کیا اسی قدر وہ صاحب تکریم ہے اور اس پر قرآن و حدیث کی نصوص قطعیہ شاہد عدل ہیں۔

جیسا کہ مہاجرین کو السائبون الا و لون فرمایا گیا اور اصحاب بدرا کی اصحاب أحد پر فضیلت قائم کی گئی اور ساتھ ہی اصحاب بدرا کے لئے یہ اعزاز بھی مقرر فرمایا گیا کہ تم جو چاہو کرو تم پر کوئی گرفت نہیں خدا تعالیٰ کا عطا فرمودہ یہ ایسا اعزاز ہے جس کی روشنی میں سینکڑوں اختلافی مسائل کو حل

کیا جاسکتا ہے اور پھر بعض کو دنیا ہی میں قطعی جنتی ہونے کا شریکیت بھی عطا فرمایا گیا جس میں دوسرے لوگ شریک نہیں ہو سکتے اور یہ امر واقع اور بدیہی حقیقت ہے کہ تمام کے تمام صحابہ کرام ایک جیسے ہرگز ہرگز نہیں ہیں اور اگر کوئی سب کو ایک درجہ دینے پر تلا ہوا ہے تو یہ اس کی کم علمی اور جہالت کی دلیل صریح ہے بلکہ ایمان و یقین سے برٹشی اور مخدانہ سوچ ہے۔

## مقامِ مولائی کائنات

سیدنا حیدر کرا مولاؐ کے کائنات حضرت علی علیہ السلام کی ذات القدس نہ صرف السایقون الالوون کے زمرہ میں شامل ہے بلکہ آپ ان سب پر گزیدہ لوگوں میں بھی اولین مسلمین اور اول المصلین ہیں اور ان مسايقون میں بھی مخصوص انفرادیت کے حامل ہیں یہی وجہ ہے کہ تمام صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین میں کسی نے بھی ان سے ہمسری کا دعویٰ نہیں کیا چہ جائیکہ کوئی خود کو ان پر اپنی افضلیت قائم کرنے کا مردی سمجھتا۔

## ذُعائے رسول کا اثر

علاوه ازیں تاجدارِ الٰی سیدنا حیدر کرا شیر خدا کرم اللہ وجہہ الکریم کی لامتناہی قوت، روحانیہ اور جسمانیہ کا خاص راز یہ بھی ہے کہ آپ حضور تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اس دعا کا اثر ہیں جس میں آپ نے بارگاہِ صمدیت میں یہ التجاء کی تھی کہ الٰہی علیٰ کے ذریعہ سے میری امداد و نصرت

اور تائید و حمایت فرم۔

اور یہ دعا بھی تا جدار مدینہ شب اسری کے ڈولہا حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس بشارتِ عظیٰ کے سلسلہ میں فرمائی تھی جس کو آپ نے شبِ میصران مجسم خود عرشِ اعظم پر مرقوم دیکھا تھا اور وہ بشارت یہ تھی کہ خداوندوں جل علی نے روزِ ازل ہی سے عرشِ اعظم پر خیر فرمائ کھا ہے کہ ہم نے اپنے رسول محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی امداد و نصرت حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے ذریعہ سے فرمائی۔

ان تمام ترشاوہ کے حوالہ جات تو آئندہ صفحات میں پیش کئے ہی جا رہے ہیں دیکھنا تو یہ ہے کہ جس قوتِ حیدری کا اظہار خداوندوں جل مجددۃ الکریم نے روزِ ازل ہی سے ایک نمایاں ترین خصوصیت کی صورت میں کر رکھا ہوا اور جس قوتِ لامتناہی کے حصول کے لئے سید المرسلین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم خوب بارگاہ خداوندی میں دعا فرمائیں اس قوت یہ زادی اور زور یہ الٰہی کے کر شے اگر غیر آسودہ ذہنوں اور ناتمام عقول کے لئے ایک جیلیخ بن جائیں تو اس میں تحریک کون سا پہلو ہے۔

جو شخص قوتِ خیبر شکن کو موڑھیں اور محنتیں کی افسانہ طراز یوں کا نام دیئے پر تلا ہوا ہے اس کے لئے سوائے اس کے کیا کہا جا سکتا ہے کہ۔

تراء علاج نظر کے سوا کچھ اور نہیں حقیقت یہ ہے کہ علی کے زور بازو کی داستان پڑھنے کا شوق ہوتا

ریگز اور بدر کے چمکتے ہوئے ذرات کی پیشائیوں پر لکھی ہوئی تحریروں کو دیکھو  
جو چودہ سو سال گذر جانے کے باوجود آج بھی اہل نظر مسلمانوں کے لئے  
دعوتِ جہاد کا فریضہ سر انجام دیتی ہیں علی کی شجاعت کا حال معلوم کرنا ہے تو  
اُحد و احزاب کے سنگتا نوں سے رجوع کرو علی کے جلال و جبروت کی جلوہ  
فشا نیاں دیکھنا ہوں تو خیبر کے قلعہ کے لرزتے ہوئے بام و در میں دیکھو۔

بھی دیوار ہلتی ہے کبھی در کانپ جاتا ہے  
علی کا نام سُن کر اب بھی خیبر کانپ جاتا ہے  
پیش منظر ختم ہوا قارئین اب قوتِ حیدری اور زورِ یادِ اللہی کے وہ  
ہوش ربا مناظر دیکھیں جن کا ذکر ہم نے شروع میں کیا تھا۔

## علامبردار مصطفیٰ ﷺ

لُوں تو بوز قیامت بھی تاجدار انگیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ”پرچم تعریف“ یعنی اوابے الحمد کو اٹھانے والے بھی تاجدار اولیاء جناب علی علیہ السلام ہی ہیں تاہم اس دنیا میں بھی اکثر جنگوں میں آپ کے علمبردار جناب علی علیہ السلام ہی مقرر ہوئے۔

وكان اللواء في أكثر المشاهد.

﴿الاصابه ص ۱۵۰ ج ۲﴾

جناب مولا یے کائنات جب ایک ہاتھ میں علم اور دوسرا ہاتھ میں سیف حیدری کو لہراتے ہوئے صفحہ جنگاہ میں آتے تو دشمنوں پر لرزہ طاری ہو جاتا۔

اور پھر جب سیف حیدری اپنی کاٹ شروع کرتی تو کفار کی صفوں کی صیفی درہم برہم ہو جاتیں اور افواج کفار پر قہر الہی کی بجلیاں ٹوٹ پڑتیں۔

جناب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے سوائے غزوہ تبوک کے سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی کمان میں تمام ترغیبات میں بھی بھر پور حصہ لیا

اور متعدد صرایا میں بھی جرأت و جوانبردی کے جوہر دکھائے۔

و شهد مع النبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سائر ا

لمشاہد الاتبوک فانہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

استخلفه المدینۃ۔

﴿صواعق معرقة من ۱۲﴾

حقیقت یہ ہے کہ تمام ترغیبات رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں مسلمانوں کی کامیابی اور کامرانی کا سہرا جناب حیدر کرار علیہ السلام کے سر پر ہی سجا ہوا نظر آتا ہے۔

## ارشادِ مولا علیؐ

جگ بدر میں اپنی بہادری اور حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی صحبت اور رفاقت پر فخر و مبارکات کرتے ہوئے جناب حیدر کرار علیہ السلام نے فرمایا۔

کیا اہل حاصلیت یہ گمان کرتے ہیں کہ ہم گھوڑوں پر سواری کرنے میں ان کے مثل نہیں ہیں؟

جب اہل بدر سے طوق میرے انداز قتال کے متعلق ان سے پوچھو میں نے کہتے ہم سروں کو دُور ان جنگ قتل کیا۔

ہم وہ لوگ ہیں جو لڑائی کو عار نہیں سمجھتے اور نیزہ بازی کے وقت رخ نہیں پھیرتے۔

یہ پیغمبر خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہیں جو ہمارے درمیان چودھویں رات کے چاند کی طرح ہیں انہی کی برکت سے اللہ تعالیٰ نے دشمنوں کو رُسوایا کر کے بھگا دیا۔

الْحَسْبُ أَوْلَادُ الْجَهَالَةِ إِنَّا  
عَلَى الْغَيْلِ لَسْنًا مِثْلُهِمْ فِي الْفَوَارِسِ  
فَسَأَلَّلَ بَنِي بَدْرٍ أَذْمَالَ قَتِيْهِمْ  
بِقَتْلِي ذُوِي الْقُرْآنِ يَوْمَ التَّمَارِسِ  
وَإِنَّ اِنَاسًا لَا تُرِي الْحَرْبَ سِيَّةً  
وَلَا نُشْرِقُ عَنْهُ الرَّمَاحَ الْمَدَاعِسِ  
وَهَذَا رَسُولُ اللَّهِ كَبَدِرٌ بَنِيْنَا  
بِهِ كَشْفُ اللَّهِ عَدِيْدٌ بِالْتَّنَاكِيسِ  
﴿دِيْوَانُ عَلَيْهِ السَّلَامُ ص ۹۱﴾

باب  
خروج بدر  
اور حیدر کوار

## غزوہ بدر

چونکہ ہم یہ کتاب محسن جناب علی علیہ السلام کی سیرتِ مقدسہ پر تحریر کر رہے ہیں اس لئے تمام غزوات و سرایا کو تفصیل کے ساتھ بیان کرنے کے بجائے پوری جنگ کا اجمائی خاکہ پیش کریں گے اور صرف انہیں واقعات کو نمایاں کرنے پر اکتفا کریں گے جن کا تعلق جناب حیدر گار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ذاتِ گرامی سے ہوگا۔

اس وضاحت کے بعد ہم کفر و اسلام کی پہلی با قاعدہ لڑائی غزوہ بدر کی اجمائی تصویر پیش کرتے ہیں۔

اسلام اور کفر کے ما بین یہ پہلی با قاعدہ جنگ ہے جس کے نتائج نے کفارِ مکہ کو ہی نہیں بلکہ پورے عرب کے کفار و منافقین کو یہ سوچنے پر مجبور کر دیا کہ اسلام چند غرباء و مساکین افراد پر مشتمل ایک ٹولی کا نام نہیں بلکہ ایک ناقابلِ تسبیح و تقدیر کا نام ہے اور اسلام کا ہر فدائی ایک ناقابلِ شکست آہنی چٹان کی حیثیت رکھتا ہے حقیقت یہ ہے کہ جنگ بدر مسلمانوں اور کافروں کے ما بین ایک ایسی فیصلہ کن جنگ تھی جس کے نتائج بعد میں ہونے والی تمام

جنگوں پر مرتم ہوئے۔

ایک طرف تو کفار مکہ مسلمانوں کو ہمیشہ ہمیشہ کے لئے نیست و نابود کرنے کی تیاریوں میں پوری قوت صرف کر دینے پر تلے ہوئے ہیں اور دوسری طرف اللہ جل شانہ کی طرف سے الٰہ اسلام پر احکام جہاد کا نزول ہو چکا ہے۔

اس فیصلہ کن جنگ میں کفار مکہ نے اپنی پوری قوت کو جھوک دیا تھا عرب کے جریٰ ترین بہادروں اور جیالے نوجوانوں کے علاوہ تمام صنادید قریش ہبل کے سامنے فتح یا موت کا عبد کر کے اعلیٰ ہبل کے نزدے بلند کرتے ہوئے میدان کا رزار میں کوئے تھے اور اس پر طرہ یہ کہ نسلی عصیت کو ابھارنے اور ان کی غیرت کو لکارنے کے لئے ان کی وہ عورتیں بھی ساتھ آئی تھیں جن کے طغون کے اہداف بننے کے بجائے وہ لوگ مر جانے کو کہیں بہتر خیال کرتے تھے۔

علاوہ ازیں اس جنگ میں کفار و شرکیں مکہ نے عمر بن عبد ودا اور نوافل بن خولید جیسے ایک ایک ہزار نوجوانوں پر بھاری شجاعان عرب کو بھی ساتھ شامل کیا ہوا تھا مختصر یہ کہ کفار و شرکیں مکہ کا یہ لشکر سپا ہیوں کا نہیں بلکہ ایک ہزار سپہ سالاروں کا لشکر تھا ایسا لشکر جرجر جس کا ہر فرد جنگی چالوں کا ماہر اور شجاع ترین ہو۔

اس پر مسترد یہ کہ اس کی کمان ابوسفیان اور ابو جہل جیسے متصرف

ترین اور ظالم لوگوں کے کے ہاتھوں میں تھی افواج کفار مسلح بھی تھیں اور تعصیب زدہ بھی ان کے پاس گھوڑے بھی تھے اور سامان حرب بھی وہ لوگ آہنی زر ہوں اور فولادی خودوں میں ڈوبے ہوئے تھے جبکہ اس کے بالعکس دوسری طرف محمد عربی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے شیدائیوں کی تعداد اس لشکر کے مقابلہ میں ایک ہٹائی سے بھی کم تھی اقتصادیات کے مطابق لشکر اسلام کے پاس جو سامان تھا اس کی تعداد یہ تھی۔

گھوڑے ۲ عدد

زر ہیں ۲ عدد

شمشیریں ۸ عدد

اوٹ ۶۸ ۷: متفق علیہ

علاوہ اذیں فدائیان رسول کے پاس جو اسلحہ تھا وہ بھروسوں وغیرہ کے ڈنڈوں چند نیزوں اور تیر کمانوں پر مشتمل تھا۔

اگر ہمیں موضوع سے قریب تر رہنا مقصود نہ ہوتا تو دنیا کی اس تحریر انگیز جنگ کے نتائج و عواقب پر نہایت خوبصورت اور کارآمد تبصرہ پیش کرتے۔

جیسا کہ ہم بتا چکے ہیں اس اسلامی جیش کی تعداد تین سو سے کچھ زائد افراد پر مشتمل تھی مگر ان کے پاس بار برداری اور سوار یوں کے لئے جو اونٹ وغیرہ تھے ان کی تعداد ستر سے زیادہ نہیں تھی حالانکہ مقام پدر مددینہ

منورہ زاد اللہ شرفا حاصل تقریباً ایک سو میل کی مسافت پر ہے۔

## صحابہ کرام کا جذبہ

مجاہدینِ اسلام اس بے سرو سامانی کے باوجود ٹپورے عزم و استقلال اور مکمل وقار کے ساتھ جانب منزل رواں دواں ہیں ان میں کچھ لوگ پایا دہ بھی ہیں اور کچھ اونٹوں پر سوار ہیں حالت یہ ہے کہ ایک اونٹ پر دو سے تین آدمی بیٹھ کر سفر کر رہے ہیں مگر ان کے چہروں پر بشاشت ہے دلوں میں ولہ ہے خیالوں میں نور ہے ہر مجاہد کو کامل طور پر یقین ہے کہ فتح اس کے قدم چونے کے لئے برقار

سر کا یہ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی قائدانہ صلاحیتوں اور وقار نبوت نے اسبابِ عسکریت کے فُقدان کے باوجود لشکرِ اسلام کو ایک مخصوص و لکشی عطا فرمائی ہے ایک ایسا حُسن وے رکھا ہے جس کی ضیاء پاشیوں نے ملائکہ کی نگاہوں کو بھی خیرہ کر دیا ہبھر حال یہ لشکر بے مثال تھا اور بقول حضرت حفیظ جائزہ صری -

یہ لشکر ساری دنیا سے انوکھا تھا نرالا تھا  
کہ اس لشکر کا افسر ایک کالی کملی والا تھا

## علی نبی کے ساتھ ہے

آغاز سفر ہوا تو صحابہ کرام رضوان تعالیٰ علیہم اجمعین ایک دوسرے کو ساتھ ملا کر اپنے اپنے اونٹوں پر سوار ہو گئے لیکن حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے ساتھ بٹھانے کے لئے جسے منتخب کیا وہ علی علیہ السلام تھے۔

اہل اصحاب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
یوم شد سعین بغیر افاقتیو ہا فکان رسول اللہ صلی<sup>لہ علیہ وآلہ وسلم</sup> وعلی ابن ابی طالب،

﴿سیرت ابن هشام ج ۲ ص ۱۳ سیرت حلیبیہ ج ۲ ص ۴۸۳﴾

یوں تو سارے صحابہ ہی خوش بخت تھے  
پر علی کے مقدار کی کیا بات ہے

## سفر و سیلہ ظفر

علی المرتضی علیہ الصلوٰۃ والسلام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ اس طرح بیٹھے ہوئے ہیں کہ آپ کا پر نور سینہ حضور رحمۃ للعالمین کی پشت مبارک سے ملا ہوا ہے جب ناقہ مصطفیٰ چلتی ہے تو سینہ مرتضی مُہر نبوت کے بو سے لیما شروع کر دیتا ہے اور مُہر نبوت سے نکلنے والی نور بیز شعا عین براہ راست حیدر کراہ علیہ السلام کے قلب اظہر پر منکس ہو رہی ہیں اور ادھر علوم رسالت اور معارف نبوت اپنے دل میں سمیتے جا رہے ہیں اور ادھر

مدینہ منورہ سے مقام بدر تک کا راستہ ملتا جا رہا ہے اور اس طرح منزل پر منزل طکر تے کرتے جیش مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فروش بدر ہو گیا۔

## میدان بدر کا منظور

دیگر بے شمار واقعات سے صرف نظر کرتے ہوئے ہم اپنے قارئین کو میدان بدر میں لے چلتے ہیں جہاں ایک طرف تو کفار ان عرب نہ صرف ابليسی قوت پر نمازی ہیں بلکہ تصوراتی فتح کے نشہ میں سرشار ہو کر اسلام کی بے سر و سامانی کو بھی حقارت بھری نگاہوں سے دیکھ رہے ہیں اور دوسری طرف حقیقی فتح عجم عربی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے جیالوں کے قدم چونے کو بے تاب ہوئی جاتی ہے۔

مسلمان انتہائی غضون و خشون کے ساتھ دربار خداوندی سے فتح و نصرت کی دعا میں مانگ رہے ہیں حضور سرور کوئین امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بار بار بارگاہ ایزدی میں سر بخود ہو رہے ہیں۔

فرشته مسلمانوں کی حمایت و نصرت کے لئے میدان بدر میں پہنچنے کے لئے پرتوں رہے ہیں۔

شیطان کے اشاروں پر ناچنے والا ابو جہل جی ہی جی میں خوش ہو رہا ہے کہ آج اسلام کی ابھرتی ہوئی قوت کو ہمیشہ ہمیشہ کے لئے ملیا میرٹ کروں گا سے اپنے بہادروں کی طاقت پر ناز ہے اپنی کثرت اور اسلحہ پر خر ہے مگر محمد

623

عربی اور آپ کے ساتھیوں کو اگر بھروسہ ہے تو صرف خالق کائنات کی نصرت و امداد پر ہے وہ اگرچہ بے سرو سامان اور قلیل التعداد تھے مگر دشمن کی مسلح اور کثیر فوجوں سے ذرہ برابر بھی خالق نہیں تھے ان کے دل نشہء شہادت سے جھوم رہے تھے۔

## شاہین کے لئے شاہین

سپہ سالار اعظم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے لشکر کو ترتیب دیتے وقت فتنہ سپہ گری کے ہر اصول کو پیش نظر رکھا تھا کہ آپ نے قبلہ کے مختلف پرچم بنائے اور ان کے سرواروں میں تقسیم کر دیئے۔

ثقہ روایت کے مطابق آپ نے صرف دوسیاہ پرچم بنائے ان میں سے ایک انصار کے نمائندوں کو دے دیا اور دوسرا مہاجرین کی طرف سے جناب حیدر کراں علیہ السلام کو مرحمت فرمایا۔

بعض روایتوں میں آتا ہے کہ مہاجرین کو ملنے والا علم جناب مصعب بن عسیر کو دیا گیا تھا لیکن یہ غلط مھض ہے صحیح اور صحت مندرجہ روایت کے مطابق مہاجرین کا پرچم جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو عطا فرماتے وقت حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اس پرچم کا نام ہم نے العقاب تجویز کیا ہے۔

﴿۱۰﴾ وَكَانَ أَمَامُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ

وَسَلَّمَ رَأْسَتَانِ سُوْدَاوَانِ احْدَاهُمَا لَعْلَىٰ يَقَالُ لَهَا

”العقاب“

﴿سیرت ابن هشام مع روض الانف سهیلی ج ۲ ص ۶۳﴾

﴿سیرت حلبیہ ج ۲ ص ۳۸۲﴾

﴿۲﴾ مهاجرین کے علمبردار حضرت علی کرم اللہ وجہہ  
اکریم تھے اور یہی صحیح ہے بعض نے مصعب بن عمير کو  
علمبردار کہا ہے مگر یہ صحیح نہیں۔

﴿تفسیر مظہری ج ۲ ص ۱۸۷﴾

﴿۳﴾ وَمَا يُوَدِّدُ الرَّوْمَاجاءَعَنْابِنِ عَبَّاسِ رَضِيَ  
اللَّهُعَنَّاهُعَنْهُمَاصَلَىاللَّهُعَلَيْهِوَآلِهِوَسَلَّمَاعَطَى  
عَلَيَاكَرَمَاللَّهِوَجَهَرَالرَّاِيَةَيَوْمَبِدْرِوَهُ.

﴿ابن عشرين سنتہ سیرت حلبیہ ج ۲ ص ۳۸۲﴾

احدا اہما م مع ابن ابی طالب کرم اللہ وجہہ الی و  
یقال لها العقاب و كانت من مرط لعائشة .

﴿سیرت حلبیہ ص ۳۸۲﴾

## حضرت عائشہؓ کی چادر کا پرچم

سچان اللہ ! دشمنوں پر عقاب کی طرح جھٹنے والے اللہ کے شیر  
کے پرچم کا نام بھی عقاب ہی رکھا گیا روایات میں یہ بھی آتا ہے کہ جناب  
حیدر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے لئے تیار کیا جانے والا عقاب نامی پرچم اُم  
المؤمنین جناب عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی چادر مبارک سے بنایا گیا

تھا۔ ﴿وَاللَّهُ أَعْلَم﴾

حسینوں کے لشکر کے پرچم بردار قائد الغر المحبجیں سیدنا و مرشدنا حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے سیاہ پرچم کو فضا میں لہرایا تو یوں معلوم ہوا کہ یا تو نور و نگہت میں نہائی ہوئی کلیوں کا کوئی بھوزرا طواف کر رہا ہے اور یا پھر حُسن و جمال کے بہتے ہوئے دریا کی لہروں کو چومنے کے لئے اب سیاہ کا لکڑا چل چل جاتا ہے۔

دونوں طرف کے لشکر تیار ہو چکے ہیں) ابو جہل اور ابو سفیان نے جنگ کی ابتداء کرنے کے لئے تین انتہائی شہزادوں اور جنگجو افراد کا انتخاب کر لیا یہ تینوں ایک ہی خاندان کے فرد تھے جو اپنی قوت اور مہارت کے نشہ میں اور آہنی زر ہیں پہنے اور تلواروں کو لہرے دیتے ہوئے میدان میں آگئے۔

## کفر کا پہلا بلاوا

یہ تینوں عتبہ بن ربیعہ اس کا بیٹا ولید بن عتبہ اور اس کا سگا بھائی شیبہ بن ربعہ تھے ان تینوں نے میدان میں آتے ہی ”ہل من مبارز“ کا نعرہ بلند کیا۔

یعنی ہے کوئی جو ہمارے مقابلہ کے لئے میدان میں آئے روایات میں آتا ہے کہ کافروں کی طرف سے جنگ کی یہ پہلی با قاعدہ لکار تھی کہ ہمارا مقابلہ کروان کی لکار پر لشکر اسلام سے ایک ہی خاندان انصار کے تین جانباز

مجاہد جناب معاذ و معاذ اور عوف بن عفراء میڈان کارزار میں اُتر آئے۔  
 کافروں نے ان کا تعارف چاہا تو انہوں نے اپنے نام بتادیئے ان  
 کا اور ان کے قبیلہ کا نام من کر انہوں نے کہا ہم نہیں جانتے کہ تم کون ہو واپس  
 جاؤ اور ہمارے مقابلہ کے لئے ہمارے ہی قبیلہ قریش کے جوان مردوں کو  
 بھیجو انصاری نوجوانوں نے واپس جا کر یہ سب کچھ حضور صرورد کائنات صلی  
 اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں عرض کر دیا حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے سنا  
 تو ارشاد فرمایا یا علی یا حمزہ یا عبیدہ اٹھوا اور دشمنوں کی لیکار کا جواب دو ارشاد پیغمبر  
 سنا تو یہ تینوں شیر دل مجاہد چشمِ دن میں کافروں سے مقابلہ کے لئے میدان  
 میں پہنچ گئے جنہیں پہچان کر انہوں نے کہاں تم ہماری شان کے لاٽ ہو۔  
 تینوں ہاشمی شہزادے سامنے آئے تو عتبہ نے اپنے بیٹے ولید کو وار  
 کرنے کی ترغیب دی ولید بن عتبہ نے پوری قوت سے حملہ کیا اس کے مقابل  
 میں جناب شیر خدا علی کرم اللہ وجہہ الکریم تھے آپ نے اس کا وار خالی دے  
 کر سیفِ حیدری کو فضا میں لہرا یا شمشیرِ حیدری برق کی طرح چکی اور ولید کی  
 گردان میں اُتر گئی۔

عتبہ نے اپنے بیٹے کو قتل ہو کر گرتے دیکھا تو غصب ناک ہو کر  
 جناب حمزہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ پر وار کر دیا آپ نے بھی اس کے حملہ کو روک  
 کر تلوار کی ایسی کاری ضرب لگائی کہ اسے بھی اس کے بیٹے کے پاس پہنچا  
 دیا۔

ادھر یہ دونوں باپ بیٹا وصال جہنم ہو چکے ہیں اور ادھر شیبہ نے حضرت عبیدہ کو زخمی کر دیا جناب عبیدہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ تمام لشکر میں سب سے پہلے زیادہ کبیر السن تھے شیبہ نے آپ کے پاؤں پر وار کیا تھا جس سے آپ کی پنڈلی لگڑی کی طرح چرگئی اور گوشت کا لوحہ اس جسم سے الگ ہو کر بڑی کے ساتھ لٹک گیا اس کے باوجود جناب عبیدہ رضی اللہ عنہ، شیبہ کے پے در پے حملوں کا پوری حراثت و بہادری سے دفاع کر رے تھے ولید اور عقبہ کو قتل کرنے کے بعد جناب حمزہ اور حضرت علی نے بیک وقت عبیدہ کی طرف دیکھا اپنے ساتھی کو زخمی حالت میں دیکھ کر دونوں کی آنکھوں میں خون اتر آیا اور پھر اللہ کے دونوں شیروں کی تکواریں ایک ساتھ فضا میں بلند ہوئیں اور ایک ہی لحظہ میں شیبہ کا بھی خون چاٹ گئیں۔

## جنگ کا حسین آغاز

کفر اور اسلام کے ما بین پہلی باقاعدہ جنگ کا آغاز اس حسین انداز سے ہوا کہ رُوحِ دُو عالم وجد کنال ہو گئی،  
 حُسْنِ فطرت پر نکھارا آگیا  
 حق و انصاف کا سرخ نمر سے بلند ہو گیا  
 ظلم و جبر نکے چہرے پر مردی چھا گئی  
 صداقت کا سینہ خوشی سے تن گیا

628

باطل کا سر نداشت سے جھک گیا  
فرشتوں وجد میں آ کر نعرہ تکمیر بلند کرنے لگے

شیطان سر پینے لگا

اسلام کے چہرے پر تازگی آگئی

کفر و باطل کے رُخ پر ہوایاں چھوٹے لگیں

کُفر و شرک کی ظلمتوں کے بادل چھٹنے لگے

مشیت کے لبوں پر مسکراہٹ کھینے لگی

صحابہ کے چہروں پر صبرت کی اہم دوڑگئی محمد عربی کی آنکھوں میں خوشی

کے آنسو آگئے اور تینوں جانبازوں کے لئے آپ کے لبوں پر دعا میں مچلنے

لگیں ذاتِ خداوندی کو ذوق آگیا اور فرمایا۔

یہ دو فریق ہیں جنہوں نے اپنے رب کے بارے میں جھگڑا کیا

﴿القرآن﴾ هدان خَصْمَانِ اخْتَصَمُوا فِي رَبِّهِمْ

«طبقات ابن سعد ج ۱ ص ۳۴۵» «معاذی الرسول و اقتدی ج ۱ ص ۱۰۹»

﴿الاثوفا ابن جوزی ص ۶۴۹﴾ «سیوط حلیبیہ ج ۱ ص ۲۰۲»

جنتاب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ دربار خداوندی

میں قیامت کے دن جو سب سے پہلے مقدمہ پیش ہوگا۔

عَنْ عَلَى رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ أَوْلَى مَنْ يَحْبَثُو بَيْنَ

يَدِ الرَّحْمَنِ لِلخُصُومَةِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ قَالَ قَيْسُ بْنُ

عَبَادَةَ وَفِيهِمْ نَزَلتْ هَذِهِ الْآيَتُ هَذَا خَصْمَانٌ

احسنه سموا فی ربہم .

﴿بخاری ج ۲ ص ۱۹۳﴾ ﴿سیرت حلبيه ج ۲ ص ۲۰۲﴾

وہ میرا ہی مقدمہ ہو گا دیگر راویان کے مطابق بھی اسی امر کی  
وضاحت ہوتی ہے کہ بروز قیامت پورے اسلام اور پورے کفر کی طرف سے  
مندرجہ ذیل چھ آدمی پیش ہوں گے

(اہل اسلام) ﴿

علی ابی طالب رضی اللہ عنہ،

حمزہ ابی عبدالمطلب رضی اللہ عنہ

عبدیدہ ابی حارث رضی اللہ عنہ

(اہل کفر) ﴿

شیبہ بن اربعہ

عترہ بن اربعہ

ولید بن عتبہ

# قوٰتِ حَیدری

جناب حیدر کرا رعلیہ السلام اور آپ کے دونوں ساتھیوں کے لئے  
خداوند قدوس کی طرف سے یہ اعزاز معمولی بات نہیں کہ خود خالق کائنات  
قیامت تک کے لئے عرش و فرش والوں میں اعلان فرمادے کہ یہ  
بندے ہرے دُنیا سے خفا میرے لئے تھے

بہر حال اس معرکہ عظیم کے بعد کفار کمہ کے ڈوبتے ہوئے دلوں  
میں غم و غصہ کی چنگاریاں سی جلنے بختی لگیں اور انہوں نے لشکر اسلام پر عام  
حملہ کی صورت میں دھاوا بول دیا تو اور میں آپ میں نکرانے لگیں اگرچہ اہل  
اسلام کے پاس اسلحہ کی انتہائی کمی تھی تاہم ہراوں کے دستوں نے جن میں  
جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم اور جناب حمزہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ جیسے شیر جزار  
موجود تھے کفار کے ہملوں کا دفاع بھی کیا اور ان پر بڑھ بڑھ کر ہملے بھی کئے  
جناب شیر خدا امرتشی مشکل کشانہ مولاۓ کائنات سیدنا حیدر کرا رعلیہ السلام  
کی تکوار بر ق بار دشمنوں کو چیرتی چلی جا رہی تھی اور ان کے کشتؤں کے پشتے  
لکتے جا رہے۔

آپ پوری قوت سے دشمنوں پر ٹوٹ پڑے تھے جو بھی آپ کی تکوار  
کی زد پر آتا واصل جہنم ہو جاتا جناب علی رعلیہ السلام کے ذوق شجاعت نے  
پورے میدان کو گھیرے میں لے رکھا تھا آپ کسی ایک سمت کا تعین کر کے

یا ایک جگہ پر کھڑے ہو کر نہیں لڑ رہے تھے بلکہ آپ اس عالم میں بھی اپنی عقابی نگاہوں سے پورے میدان کا جائزہ لے کر جدھر بھی دشمنوں کا دباو بڑھ رہا ہوتا اسی طرف آنکھ جھپکنے سے پہلے پہنچ جاتے اور دشمن کی صفائی درہم برہم کر دیتے۔

## دادِ شجاعت اور زیارتِ مصطفیٰ

اور پھر رب سے بڑی بات یہ کہ آپ مسلسل تواریخی چلاتے جاتے اور واپس آ کرتا جدا انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی زیارت بھی کرتے جاتے شش روایت کے مطابق آپ خون میں نہایی ہوئی تواریخیت تین بار سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بارگاہ اقدس میں حاضر ہوئے اور ہر بار یہ دیکھ کر اطمینان سے واپس چلے گئے کہ آپ بجدہ کی حالت میں ہیں اور شرع رسالت کے پروانوں نے آپ کے گرد اگر داپنے جسموں کا حصار بنارکھا ہے اور جناب صدقیت اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ برهمنہ تواریخ سائے کی طرح ان کے ساتھ لگے ہوئے ہیں۔

”نقشِ است کی حضرت ولایت پناہ یعنی مرتضی علی کرم اللہ وجہہ الکریم گفت سہ بار از معز کہ بیرون آمدہ بعیریش رفتم تا از رسول اللہ خبرے گیرم ہر بار آس سرور دا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم در بحود یافتیم“

﴿مدارج النبوه ج ۱۵﴾

## تیغ جوہر دار

بلاشبہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے جنگ بدر میں مُسلمانوں کے دلوں میں سیکھ اُتا رہا اور کافروں کے دلوں پر بیہت طاری کرنے کے لئے فرشتوں کا شکر جناب جریل و میکا نیل علیہما السلام کی قیادت میں بھیجا تھا اور یقینی بات ہے کہ اس نورانی مخلوق کو دیکھ کر کفار کے حوصلے پست ہونا شروع ہو گئے تھے مگر اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ بڑے بڑے جری ترین صنایدید قریش کی گرد نیں اُتا رہے کا فریضہ جناب حیدر کرّار ضمی اللہ تعالیٰ عنہ کی تحقیق جوہر دار نے ہی ادا کیا۔

اس جنگ میں کفار مکہ کے کل شر آدمی قتل ہوئے جن میں جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے ہاتھوں قتل ہونے والوں کی تعداد اختلاف روایات کے ساتھ ایک تھائی یا نصف ہے۔

جنگ بدر میں جو مُسلمانوں کو کامیل فتح نصیب ہوئی اس میں جناب علی علیہ السلام کا سب سے زیادہ حصہ ہے یہی وجہ ہے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے جنگ بدر کے اختتام پر صحابہ کرام سے پوچھا کہ سب سے زیادہ بہادر کون ہے تو انہوں نے یہک زبان عرض کیا کہ آپ ہیں۔

عَنْ عَلَى رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ لِجَمِيعِ مَنْ  
الصَّحَابَةِ أَخْرُوَنِيْ عَنِ الشَّجَعِ النَّاسِ؟ قَالُوا إِنَّ

﴿سیرت حلبیہ ج ۲ ص ۳۹۲﴾

علاوه ازیں سب سے بڑی بات یہ ہے کہ جناب علیؐ کے ہاتھوں قتل ہونے والے معمولی سپاہی نہیں بلکہ جری اور بہادر ترین لوگ تھے ان ضادیں قریش کی اتنی بڑی تعداد کو ایک ہی معمر کہ میں قتل کرنا معمولی بات نہیں جن میں نُوفل بن خولید جیسے لوگ موجود تھے۔

جناب رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والتسالیم کو جب لشکر قفار میں نُوفل بن خولید کی موجودگی کی اطلاع ملی تو آپ نے بارگاہ ایزوی میں دعا کی کہ یا اللہ نُوفل سے ہماری کفایت فرماء۔

اور جب اللہ تبارک و تعالیٰ نے مسلمانوں کو شاندار فتح نصیب فرمادی تو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے صحابہ کرام کو مناطب کر کے ارشاد فرمایا کہ تم میں کوئی ایسا بھی ہے جو ہمیں نُوفل بن خولید کے بارے میں کچھ بتائے۔

جناب علی علیہ السلام نے فرمان نبوی سنा تو نہایت ادب سے عرض کیا ! یا رسول اللہ میں نے اسے قتل کر دیا، یہ سن کر آپ نے فرمایا ! ”اللہ اکبر“ اللہ تعالیٰ کا شکر ہے کہ اس نے ہماری دُعا قبول فرمائی۔

متن ملاحظہ فرمائیں۔

وچوں مجلس شریف نبوی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم رسید از آں حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم است

ذ عا فرمود کہ می گفت یعنی کس از عال نوقل بن خولید

خبرے دار و علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ گفت کہ من اور اکشم

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تکبیر گفت و فرمودہ الحمد

لہ الذی اجاب دعائی۔

﴿ معراج النبوة جزء ۲ ص ۵۳﴾

عن الزہری قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ

وسلم یوم بدر اللہم اکفنی نوقل بن خولید ثم قال من

لہ بن نوقل فقال علی انا قتلتہ یا رسول اللہ فکبر و قال

الحمد لله الذی اجاب دعوی فیہ.

﴿ خصائص کبریٰ جلد ا صفحہ ۴۰۵﴾

﴿ مغایر الرسول و اقدی جلد ا صفحہ ۱۰۹﴾

﴿ سیرت حلیبیہ جلد ۲ صفحہ ۴۱۷﴾

مختصر یہ کہ جنگ بدر میں جرأت و بہادری کا جوبے مثال مظاہرہ  
جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے کیا وہ انہی کا حصہ تھا اور کوئی دوسرا اس  
میں شریک نہیں۔

نوقل بن خولید معمولی بہادر تو نہیں ہوگا جس سے عافیت کے لئے

حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم خود عما نگتے ہیں، ایسے شخص کو قتل

کرنا یقیناً ہر کس ونا کس کا کام نہیں تھا اور پھر نوقل جیسے دیگر متعدد بہادروں کا

قلع قع کرنا یہ زور اسد الہی کا ہی کام تھا۔

اندازہ فرمائیں کہ جو شخص اکیلاً دشمن کے اتنے آدمیوں کو قتل کر دے جتنے لوگوں کو پورے جیشِ اسلامی نے مل کر قتل کیا ہو تو اُس کو دوسروں پر کس طرح گمان کیا جاسکتا ہے اور اُس پر دوسروں کو کس طرح قیاس کیا جاسکتا ہے یہ تو قدرت کا انعام ہے جسے ملائی گیا، اس میں عقل اور فلسفہ کو کیا عمل دخل ہے۔

جیسا کہ ہم بتا چکے ہیں بعض روایات ایسی بھی موجود ہیں جن سے ثابت ہے کہ جناب علی علیہ السلام اکیلے نے قریش کے ۷۰ میں سے ۳۵۲ آدمیوں کو قتل کیا۔

تاہم ستر میں سے ۲۲، ۲۳ آدمی قتل کرنے پر تحریرت نگاروں کا تقریباً اجماع ثابت ہے بلکہ علامہ واقدی نے کہا ہے کہ جنگِ بدرا میں مارے جانے والے جن مقتولانِ قریش کے نام ہم تک پہنچے ہیں اُن کی تعداد اُنچاں ہے اور اُنچاں آدمیوں سے جناب حیدر کار علیہ السلام اکیلے نے باشیں آدمیوں کو قتل کیا ہے اور اُن باشیں ۲۲ آدمیوں کے نام جو علامہ واقدی نے تحریر کئے ہیں وہ یہ ہیں۔

(۱) حنظله بن ابوسفیان

(۲) عاص بن سعید

(۳) شیبہ بن ربیعہ

(۴) ولید بن عقبہ

﴿٥﴾ عامر بن عبد الله

﴿٦﴾ حارث بن ربيعة

﴿٧﴾ عقيل بن الأسود

﴿٨﴾ نوقل بن خوليد

﴿٩﴾ نفر بن حارث

﴿١٠﴾ زيد بن للهيس

﴿١١﴾ بني تميم

﴿١٢﴾ يزيد بن تميم

﴿١٣﴾ حرملة بن عمرو بن قتيبة

﴿١٤﴾ أبو قيس بن وليد

﴿١٥﴾ مسعود بن أبي امية

﴿١٦﴾ عبد الله بن أبي رفاعة

﴿١٧﴾ عاجز بن سائب بن موئر

﴿١٨﴾ اوس بن مغيرة

﴿١٩﴾ منبه بن الحجاج

﴿٢٠﴾ بديه بن الحجاج

﴿٢١﴾ عاص بن منبه

﴿٢٢﴾ ابو العاص بن قيس

﴿مغازى الرسول وآقدي صفحه ١١٢، ١١١﴾

علامہ عبدالکریم خطیب مصری اپنی کتاب "علی بن ابی طالب" میں لکھتے ہیں۔

مؤرخین کا اس پر اجماع ہے کہ جناب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے جنگ بدر کے دن میں ستر میں سے باعث صنادید قریش کو واصل جہنم کیا۔ عربی متن یہ ہے۔

وَكَاد يَجْمَعُ الْمُؤْرَخُونَ عَلَى أَنْ قُتْلَى عَلَى هُنَّا  
الْعَدُوُانِ وَعِشْرُونَ قَتِيلًا وَلَا تُحَتَّلُ الرِّوَايَاتُ  
كَثِيرًا فِي هَذَا الْعَدْدِ وَلَا فِي أَسْمَاءِ الْمَقْتُولِينَ  
الْمُضَافِينَ إِلَى الْأَعْلَى.

﴿علی ابن ابی طالب صفحہ ۱۳۱ مطبوعہ مصر﴾

## ذوالفقار حیدری

زور یاداں کا گھٹے میدان میں یہ پہلا مظاہرہ تھا جس نے دُنیا والوں کو حیران کر دیا، جناب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی تواریخ سے قتل ہونے والے اکیسویں شخص کا نام عاص بن معہبہ ہے۔ آپ نے اُسے قتل کرنے کے بعد اُس کی تواریخ پر بھی بقصہ کر لیا،

وہ بجیب وضع کی دندانے دار تواریخی جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے وہ تواریخ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں پیش کر دی حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے نہایت پسندیدگی کا اظہار کرتے ہوئے اس تواریخ کو اپنی

ملکیت میں لیا اور پھر جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو ہی ہبہ کروی تھی وہ توار  
تھی جس کا نام ”ذو الفقار“ ہے۔

﴿۱﴾ کان للعاص بن منبه قتلہ علی صبرا واحد

سیفہ ذو الفقار فكان النبی صلی اللہ علیہ وسلم فوہبہ  
لعلی.

﴿تاریخ کامل ابن اثیر جلد ۲ صفحہ ۹۶﴾

﴿۲﴾ عن ابن عباس ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
وسلم تنفل سیفہ ذو الفقار یوم بدر.

﴿۳﴾ عن علی قال کان اسم سیف رسول اللہ صلی  
اللہ علیہ وسلم ذو الفقار کان سیفا منبه بن الحجاج  
السهمی اتحده رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یوم  
بدر.

﴿الوفا ابن جوزی صفحہ ۱۶۷﴾

بعض کتابوں میں آتا ہے ہے کہ وہ توار جناب حیدر کرار کے  
با تھوں قتل ہونے والے انسوئں شخص منبه بن الحجاج کی تھی۔ بہر حال مسئلہ  
امریکی ہے کہ وہ توار حضور کی بارگاہ میں جناب حیدر کرار ہی لائے تھے۔ جو  
سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات والا صفات سے منسوب ہو کر پھر  
جناب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو ہی مل گئی اور اسی توار کا نام ”ذو الفقار“  
ہے۔

## علی کے ساتھ مدد دی

اُس جنگ میں جناب شیرِ خُدا، امیر المؤمنین علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے جو خاص اعزاز عطا فرمایا گیا وہ قرآن مجید کی یہ آیت ہے۔

هُوَالذِّي أَيَّدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ.  
یعنی ﴿محبوب﴾ وہی ﴿اللہ﴾ ہے جس نے زور دیا  
اپنی مدد کا اور مسلمانوں کا۔

﴿سورة الانفال آیت ۶۲﴾

زیر آیت مفسرین کرام نے لکھا ہے کہ عرش کے اوپر لکھا ہوا ہے کہ ”میرے سوا کوئی معبود نہیں میں اکیلا ہوں میرا کوئی شریک نہیں، محمد میرے بندے اور میرے رسول ہیں میں نے انہیں علی کے ساتھ مدد دی۔“

متن ملاحظہ فرمائیں۔

﴿۱﴾ اخرج ابن عساکر عن ابی هریرة رضى الله تعالى عنه مكتوب العرش لا اله الا انا وحدى لا شريك لى محمد عبدى ورسولى ايد ته بعلى وذا لك قوله هو الذى ايدك بنصره وبالمؤمنين.

﴿تفسیر در مشور ۱۹۹﴾

﴿حلیۃ الاولیاء حافظ ابو نعیم﴾

﴿٢﴾ روى ابن قانع القاضى عن ابى الحمراء قال  
قال رسول الله صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم لما اسرى  
بى الى السماء اذا على العرش مكتوب لا إله الا الله  
محمد رسول الله ايدته بعلی .

﴿كتاب الشفاء، قاضى عياض جلد ۲ صفحه ۱۰۳﴾

﴿جوامير العتدين علامہ سہروردی مع یتابیع المودة صفحہ ۹ حلیۃ الاولیا﴾

اور اللہ تعالیٰ کا یہ قول کہ وہی ہے جس نے زور دیا اپنی مدد کا اور  
مومنوں کا، مومنوں کی مدد سے مُراد بعض مفسرین نے انصار بھی مُراد لئے ہیں  
اور یہ بھی غلط نہیں ہو سکتا کیونکہ یہ سب لوگ ہی حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
کے دست و بازو تھے اور اگر پہلی روایت کو بھی تسلیم کر لیا جائے تو یہ بھی غلط نہیں  
ہو سکتا کیونکہ جنگ بدرا میں مسلمانوں کی ظاہری فتح کا دار و مدار کامل طور پر  
شمشیرِ حیدری پر ہی رکھا جاسکتا ہے، انہی الفاظ پر اس عظیم معرکہ اسلام کے  
واقعات کو ختم کیا جاتا ہے۔

## ایک اور اعزاز

روایت بیان کرتے ہیں کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے ارشاد  
فرمایا ہے کہ غزوہ بدرا کے موقع پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے رات  
کے وقت ارشاد فرمایا کہ ہمیں پانی کون پلائے گا؟ تمام لوگوں کو خاموش  
دیکھ کر میں نے دربار رحمۃ للعالیین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں عرض کیا!

یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں حاضر ہوں۔

پھر جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے مشک کو کاندھوں پر آٹھایا اور کنوئیں کے قریب آگئے اور دیکھا تو کنوں نہیاں گہرا اور تاریک تھا لیکن پھر بھی آپ حصول آب کے لئے کنوئیں کے اندر اتر گئے۔

ادھر آپ کنوئیں میں اترے ادھر اللہ تبارک و تعالیٰ نے حضرت جبریل و میکائیل اور اسرافیل علیہم السلام کو ارشاد فرمایا کہ ﴿میرے محبوب﴾ محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور آپ کے ساتھیوں کی امداد کرو چنا چھے یہ تینوں مقرب فرشتے آسمان سے تیزی کے ساتھ یخے اتر کر اس کنوئیں پر آئے تو حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے سلام پیش کیا۔

آسمان سے اترتے وقت فرشتوں کے پروں سے پیدا ہونے والی آواز کو جس جس نے بھی سنا خوفزدہ ہو گیا۔  
متن ملاحظہ کریں۔

عَنْ عَلَىٰ قَالَ لِمَا لِي لَيْلَةٍ يَوْمَ بَدْرٍ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ يَسْقِي لَنَا مِنَ الْمَاءِ فَاحْجُمْ النَّاسَ  
فَقَامَ عَلَىٰ فَاحْتَضَنَ قَرْبَةً أَتَىٰ بِهَا بَعْدَ الْقُعْدَةِ مُظْلِمَهُ  
فَالْحَدْرُ فِيهَا فَأَوْصَى اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ إِلَى جَبَرِيلَ وَ  
كَلْثُمَىٰ وَإِسْرَافِيلَ تَاهِبَ النَّصْرَ مُحَمَّدًا صَلَّى اللَّهُ

عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ وَحَزْبُهُ فَهُبْطُوا مِنَ السَّمَاوَاتِ لَهُمْ  
دُوْمَشِيٌّ وَيَذْهَلُ مَنْ يَسْمَعُ فَلِمَا حَازُوا وَابْالَبَيْنِ سَلَّمُوا  
عَلَيْهِ أَكْرَامًا وَتَبْحِيلًا.

﴿مستد احمد بن حنبل﴾

اعْنَى الَّذِي سَلَّمَ عَلَيْهِ جَبَرَائِيلَ  
فِي لَيْلَةِ بَدرٍ مِّيكَائِيلَ وَاسْرَافِيلَ  
﴿ینابیع المودہ صفحہ ۱۲۲﴾

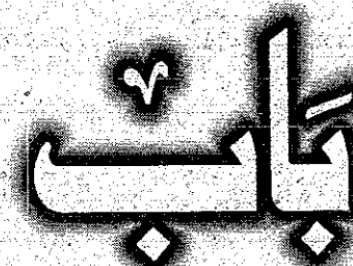
## مولانے کائنات کا استفسار

اُس واقعہ کی تائید میں مزید روایت بیان کی گئی ہے کہ حضرت ابوذر غفاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بیان کیا ہے کہ حضرت علی گرم اللہ وجہہ الکریم نے اصحاب شوریٰ سے فرمایا کہ آپ لوگوں میں کوئی ایسا شخص موجود ہے جو میری مثل ہو۔ اور جس پر ایک لمحہ میں چاہ بدر کی رات کو تین ہزار فرشتوں نے سلام کیا جن میں جبریل و میکائیل و اسرافیل ﷺ علیہم السلام بھی موجود تھے۔

﴿ینابیع المودہ جلد ۱ صفحہ ۱۲۲﴾

علاوه ازیں اسی کتاب میں کسی شاعر کا ایک شعر بھی لکھا ہے جس کا مفہوم ہے کہ میری مراد اس ذات القدس سے حضرت علی ہیں جن پر بدر کی رات کو جبریل و میکائیل اور اسرافیل نے سلام کہا۔

643



بَلْقَاءُ الْمُحْمَد

لَدْر

بَلْقَاءُ كَلْمَارِ الْعَلِيَّةِ

## جنگِ أحد

جنگِ أحد میں ذوالفقار حیدری کی کاٹ دیکھی تو پرده غیب سے سدا  
امٹھی۔

لافی الا علی لاسیف الا ذوالفقار

جنگِ أحد میں قوتِ حیدری کے کمال دیکھے تو جریل علیہ السلام  
وادِ شجاعت دینے کے لئے زمین پر آگئے،

جنگِ أحد کی فتح کا سہرا بھی جنابِ حیدر کرا ر علیہ السلام کے سرپرستی  
رہا۔

## کھویا بھی اور پایا بھی

غزوہِ أحد تاریخ اسلام کا درخششہ مگر دروناک باب ہے اگرچہ یہ  
جنگ بھی سپہ سالارِ اعظم تاجدار مدینہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی زیر قیادت ہی  
لڑی گئی مگر کچھ لوگوں نے اپنے سپہ سالار کے ایک حکم ہے پہلو تھی کر کے جیتی  
ہوئی جنگ کو ہار دیا یہ الگ بات ہے کہ فتح بالآخر مسلمانوں کو ہی حاصل ہوئی  
اور کفار کو زبردست ہزیمت اٹھا کر پیچھے بھاگنا پڑا۔

اس جنگ میں مسلمانوں کی انہائی قیمتی متعال اٹ گئی متعدد جانبازوں  
کو جانوں کی قربانی دینا پڑی یہ وہی جنگ ہے جس میں اللہ و رسول کے شیر

سید الشہداء حضرت حمزہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی دردناک موت نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو خون کے آنسو لائے۔

یہ وہی جنگ ہے جس میں سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دستِ راست اور بھاڑ پیچا جتاب حمزہ کو شہید کروانے کے بعد ہندہ زوجہ ابوسفیان نے آپ کی نقش مبارک کا مشنڈ کروایا اور آپ کا کایجہ نکال کر چیا اسی وجہ سے ہندہ کو "اکلۃ الا کبائر" جگر کھانے والی کہا جاتا ہے یہ وہی کریناک اور دل دھلادیئے والا جنگ ہے جس میں تاجدارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا رُخ شمس الحجی زخمی ہوا اور متعدد صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم بجمعین منصب شہادت پر فائز ہوئے۔

## درہ کی حفاظت کی حدایت

سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس جنگ میں صحابہ کرام کی ایک جماعت کو کوہ اُحد کے واحد و سیع و عریض درہ پر متعین فرمایا کہ شدیدتا کید فرمائی تھی کہ جنگ خواہ کسی بھی مرحلہ میں داخل ہو جائے تم لوگ اس جگہ سے ہر گز ہرگز نہیں ہٹو گے مگر جب کافر زبردست ہزیرت اُٹھا کر بھاگ کھڑے ہوئے تو اس درہ کے محافظوں نے اپنے سپہ سالار کے حکم کو پس پشت ڈالتے ہوئے اس بجکے کو خالی چھوڑ دیا۔

خالد بن ولید جوابی دولتِ اسلام سے مشرف نہیں ہوئے تھے اسی

بُجھ کے خالی ہونے کی تاک میں تھے جب مسلمان درہ کو خالی کر کے مال  
غنیمت لوٹنے میں مصروف ہو گئے تو خالد بن ولید نے موقع کو غنیمت سمجھتے  
ہوئے اس مورچہ پر قبضہ کر لیا اور اپنے ساتھیوں سمیت مجاہدین اسلام پر  
عقب سے حملہ کر دیا۔

## قیمت ادا کرنا پڑی

اور پھر اہل اسلام کو اپنے ساتھیوں کی اس ایک عظیم غلطی کو جو قیمت  
ادا کرنا پڑی اُس کا تصور کرتے ہوئے بھی روئے کھڑے ہو جاتے ہیں حتیٰ  
کہ ایک وقت ایسا بھی آیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حفاظت کے  
لئے بھی ایک یاد و آدمی رہ گئے اور منافقین نکلنے نے آپ کی شہادت کی افواہیں  
پھیلانا شروع کر دیں۔

بالآخر اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے خاص فضل و گرم سے درہ کو خالی  
چھوڑ نے والوں کی فاش غلطی کو معاف فرمادیا اور قرآن مجید میں ان کی کوتایہ  
سے درگزر کی آیات نازل ہو گئیں اس لئے اب ان پر کسی قسم کا تبصرہ کرنا اور  
ان کی گرفت کرنا عبث محض ہے لیکن یہ سب کچھ اختصار کے طور پر بتانا بھی  
ضروری تھا۔

## مقابلہ کی تیاری

جیسا کہ ہم پہلے بھی بتاچکے ہیں ہم غزوہ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ

وسلم کی تفصیل بیان نہیں کریں گے بلکہ محض انہیں واقعات کا ذکر کیا جائے گا  
جن کا تعلق بالواسطہ یا بلا واسطہ جناب شیر خدا سیدنا حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ  
عنہ کی ذات والاصفات سے ہوگا۔

چنانچہ یہاں پھر اس امر کا اعادہ کیا جاتا ہے تاہم جنگ کے متعلق  
ضروری معلومات فراہم کرنے سے گریز نہیں کیا جائے گا۔

جنگِ احمد ۳ ص ہ شوال المکرم کی ساتویں تاریخ کو مدینہ منورہ زاد  
اللہ شرفہ سے تین میل ذور جبل احمد کے دامن میں لڑی گئی تین میل کا یہ فاصلہ  
مسجد نبوی شریف سے جبل احمد تک بنتا ہے کیونکہ اس وقت مدینہ منورہ زاد  
اللہ شریف اعظمی کی آبادی دامن احمد کے ساتھ ساتھ اطراف و جوانب میں  
دُور دُور تک پھیل چکی ہے۔

## بدر کا بدلہ لینے کی تیاری

اس جنگ میں جنگ بدر کا بدلہ لینے کے لئے ابوسفیان زبردست  
جنگی تیاریوں کے ساتھ تین ہزار کا شکر جرارے کر مدینہ منورہ پر حملہ آور ہوا تھا  
وائدی کے مطابق حضرت عباس ابن عبدالمطلب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے خفیرہ  
طور پر ابوسفیان کی تیاریوں کی اطلاع سر کارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو  
پہنچا دی تھی چنانچہ ضخور سر اور کائنات علیہ الصلوٰۃ والسلام اُس کے مقابلے کے  
لئے پورے طور پر تیار ہو چکے تھے۔

## منافقین کی سازباز

حالانکہ منافقین مدینۃ ابوسفیان سے سازباز کر لینے کے بعد اہل اسلام کو ہر قیمت پر ہریت دینے کے لئے سازشوں کے جال کا دائرہ وسیع سے وسیع تر کرتے جا رہے تھے۔

بظاہروہ مسلمانوں کے ساتھ تھے اور زبانی طور پر بے پناہ خلوص کا مظاہرہ کرتے تھے مگر بساطن ان کی زندگی کا سب سے بڑا مقصد یہ تھا کہ جس طرح بھی ہو سکے <sup>مُعَذَّب</sup> اسلام کو ہمیشہ ہمیشہ کے لئے گل کر دیا جائے۔

گویا مجاہدین اسلام اس جنگ میں دو ہرے خطرے سے دو چار تھے ایک طرف ابوسفیان کا انقاومی جذبہ پوری شدت سے ٹکرانے آیا تھا اور دوسری طرف مدینۃ منورہ کے یہودی انسل منافق گھر کے بھیدی کی صورت میں اپنی شاطرانہ چالوں کو بڑوئے کارلا چکے تھے۔

حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فوجی نقطہ نگاہ سے جبل احمد کے ایک درہ پر جناب ابن جبیر کی زیر قیادت تیر اندازوں کا ایک درستہ معین فرمایا کہ تمہیں ہر حالت میں اس درہ کی حفاظت کرنا ہے باقی لشکر اسلام خواہ کسی بھی قسم کے حالات سے دو چار ہو تمہیں اس جگہ کو کسی بھی قیمت پر نہیں چھوڑتا ہوگا۔

﴿مغاری الرسول و اقدی ج ۱ ص ۱۵۰﴾

یہ انتظام کمل کر لینے کے بعد آپ نے لشکر اسلام کو آراستہ فرمایا

جیشِ اسلامی اس غزوہ میں غزوہ بدر کے بالعکس پورے طور پر مسلسل تھا اگرچہ لشکر کفار کی تعداد بھی کافی زیادہ تھی اور ابوسفیان اپنے لشکریوں کے حوصلے بلند رکھنے کے لئے جنگ بدر سے کہیں زیادہ رجز خوان عورتوں کو ساتھ لے کر آیا تھا۔

چونکہ منافقین کی تمام سازشیں حضور امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر پورے طور پر بے نتائج ہو چکی تھیں اس لئے ان کا خاطر خواه قلع قع کیا جا چکا تھا تاہم ان کی طرف سے کسی بھی وقت خطرے کا امکان ابھی بھی موجود تھا۔

## علی تواریوں کرتے طلب ہیں

جنگِ اُحد کو جاتے وقت جناب سیدہ سلام اللہ علیہا سے توار طلب  
کرتے وقت جناب شیر خدا حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا۔

قربیٰ ذالفقار فاطمہ منی  
فاختی السیف کل یوم کھیا ج  
قربیٰ الصارم الحسّام فانی  
راکب فی الرّجال نحو الہیا ج  
ور دالیوم ناصحا بیندر الناس  
جیوش کا بالحرڈی الامواج  
وردو سر عین یبغون قتلی  
وابیک محبوبا المراج  
وخراب الا وطان وقتل الناس  
وکل اذا اصبع لاج  
سرف ارضی الملیک بالضرب ما  
عشت الى این انال ما آنا راج  
سن خبئور الا سلام او یاتی الموات  
شهید من شا خب الادواج  
﴿دیوان علی علیہ السلام ص ۲۵﴾

اے فاطمہ ﷺ سلام اللہ علیہا ﷺ ذوالفقار کو میرے قریب کر دے  
کیونکہ جنگ کے دن تکوار میری دوست ہے۔

تیز اور کامنے والی تکوار میرے قریب کر دے کیونکہ میں لوگوں کے  
ساتھ سوار ہو کر جنگ کرنے جاؤں گا۔

آج لوگوں کو نصیحت فرمانے والے اور عذاب جہنم سے ڈرانے  
والے ﷺ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ﷺ سے مقابلہ کرنے کے لئے ایسی  
انواع آئی ہیں۔

جو جوش مارتے ہوئے بیڑے ہوئے سمندر کی طرح جھپٹ جھپٹ  
کر مجھے اور تمہارے اس والدگرامی کو قتل کر دینا چاہتی ہیں جو صاحب المراج  
ہے۔

اگرچہ ان کے ارادے یہ ہیں کہ وہ ہمارے وطن کو ویران کر دیں اور  
لوگوں کو قتل کر کے خون کی ندیاں بہادیں مگر جب صحیح طلوع ہوگی تو وہ پناہ  
ملاش کرتے پھریں گے۔

جب تک میری جان میں جان ہے میں جہاد کے ذریعہ سے اپنے  
مالک کو خوش کرتا رہوں گا حتیٰ کہ غفریب میری آرزد پوری ہو جائے۔

لیغی یا تو اسلام کی اشاعت کافر یہ کامل طور پر ادا ہو جائے یا مجھے  
شہادت کی وہ موت نصیب ہو جائے کہ میری گردن سے خون کے دھارے  
بہتے ہوں۔

## پرچم بردار

کفار کے لشکر کا پرچم بردار ایک بہادر شخص طلحہ ابن ابی طلحہ تھا جبکہ اسلامی جیوش کو دربارِ مصطفوی سے تین پرچم عطا ہوئے تھے امیر المؤمنین علی کرم اللہ و جہہ الکریم کو حسب سابق مہاجرین کا پرچم عطا فرمایا گیا اور اس جنگ میں بھی اُس کا نام حضور رسول رکنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے "العقاب" ہی تجویز فرمایا۔

وَعَدْتُ عَلَيْهِ الصَّلَاةَ وَالسَّلَامَ تَلَاثَةً لِلْوَآيَةِ لِوَاءَ

الْمَهَاجِرِينَ بِيَدِ عَلَىٰ ابْنِ ابْنِ ابْنِ طَالِبِ كَرْمِ اللَّهِ  
وَجَهِهِ الْكَرِيمِ .

﴿ طبقات ابن سعد ج ۱ ص ۴۳۸۹ ﴾ ﴿ الصراونق محرقة ص ۱۲۰ ﴾

﴿ نور الا بصار ﴾ ﴿ معارج النبوة ج ۱ ص ۸۲ ﴾

﴿ مواهب اللدنیہ ج ۱ ص ۷۳ ﴾ ﴿ اسد الغابیہ ج ۲ ص ۴۰ ﴾

## آغاز جنگ اور زورِ حیدروی

دونوں لشکر آمنے سامنے ہوئے تو سب سے پہلے طرفین نے ایک دوسرے پر تیر برسا کر جنگ کا آغاز کیا اس بعد لشکر کفار کا پرچم بردار طلحہ ابن ابی طلحہ ایک ہاتھ میں پرچم اور دوسرے میں تکوار سنہجائے ہوئے میدان میں آیا اور لشکر اسلام کو حقارت سے دیکھتے ہوئے بڑے قافزے کہنے لگا۔

اے اصحابِ محمد ﷺ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ﷺ تمہارا اگمان ہے کہ

تمہاری تکواروں سے قتل ہونے والا جہنم میں اور ہماری تکواروں سے قتل ہونے والا جہنّم میں جاتا ہے۔

اگر تم میں سے کسی کو جنت میں جانے کا شوق ہو تو مجھ سے مقابلہ کرے تاکہ میں اسے تمہاری مزعمہ جنت میں پہنچا دوں۔

## تیغ علی کا پہلا شکار

جیشِ اسلامی سے ابھی کسی نے اس کا جواب نہیں دیا تھا کہ شیرِ خدا جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ پر چم اسلام کو لہراتے ہوئے شمشیر پر ہنسہ اُس کے سامنے پہنچ گئے اور فرمایا! کہ خدا کی قسم میری تکوار تھیں ضرور جہنم رسید کر دے گی اور پھر آپ نے شکوہِ ہاشمی کا مظاہرہ کرتے ہوئے چند روز یہ اشعار پڑھے جن کا ترجمہ ہے۔

میں شیر رہوں اور گوشہ چشم سے دیکھنے والا ہوں،

میں وہ شیر ہوں جو طاقت و روا رآخر شب میں اُترنے والا ہے۔

جب شدید جنگ شروع ہو کر سانس پھونے لنگتی ہے تو میں اُس وقت

بھی شدید اور جان لیوانیزہ پڑنے سے مرعوب نہیں ہوتا۔

أَنِي أَنَا الْلَّيْتِ الْهَزِيزُ الْأَشْوَشُ

وَالْأَسْدُ الْمَسَادُ الْمَهْرَسُ

إِذَا الْحَرُوبُ أَقْبَلَتْ تَفَرَّسُ

وأختلفت عند النزال الانفس

ماهاب مبوق الرماح الاشوش

﴿ديوان على ص ٩٢﴾ ﴿واقدى ج ١ ص ١٦٥﴾

اور پھر آپ نے ذوالفقار حیدری کو حرکت دے کر فضائیں بلند کیا اور زور دید اللہ کا مظاہرہ کرتے ہوئے اُس پر ایسا وار کیا کہ توازن اس کے سر میں اتر گئی یہاں تک کہ اس کا سڑھوڑی تک دلکش ہے ہو گیا اور وہ زمین پر گیا۔

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال خرج

طلحة يوم احد فكان صاحب لواء المشركين

فقال يا اصحاب محمد تزعمون ان الله يجعلنا

بائسيافكם الى النار ويجعلكم بائسيافنا الى الجنة

فايكم بيرز فيرز اليه على ابن ابي طالب رضي

الله عنه وقال والله لا افارقك حتى اعجلك

بسيفي الى النار فاختلفا بضربيتين فضربه على

رضي الله عنه على رجله فقطعها وسقط الى

الارض

﴿نور الابصار ص ٩٧﴾ ﴿طبقات ابن سعد ج ١ ص ٣٨٣﴾

﴿مفاizi الرسول واقتى ج ١ ص ١٦٥﴾ ﴿معارج النبوة﴾

﴿سیرت حلبيه ج ٢ ص ٢٠١﴾ وغيرهم کتب سیر متყق عليه

جناب مولا مشکل کشا شیر خدا علیہ السلام اُسے اسی حالت میں چھوڑ

کرو اپس لشکر اسلام میں تشریف لائے تو بعض صحابہ کرام نے عرض کیا یا علی

آپ نے اس بُکل کا سرگردان سے علیحدہ کیوں نہیں کیا جناب علی علیہ السلام نے جواباً ارشاد فرمایا کہ وہ جب یخچے گرا تو بے پرده ہو گیا تھا میری غیرت اور حیا نے گوارانہ کیا کہ دوبارہ میری نگاہ اس حالت میں اُس پر پڑے۔

ایک روایت کے مطابق یہ واقعہ اس طرح ہوا کہ جناب شیر خدا طے کے مقابلہ کے لئے تشریف لے گئے تو پہلے طلحہ نے پُوری قوت سے آپ پر تلوار کا وار کیا ہے آپ نے اپنی پس پر روا کا اور پھر آپ نے ذوالفقار حیدری کو اُس کی دونوں ٹانگوں کا نشانے لے کر اس زور سے چالا یا کہ اُس کی دونوں ٹانگیں ایک ہی وار میں کٹ گئیں ٹانگوں پر وار کرنے کی وجہ یہ تھی کہ آپ اپنی تیز نگاہوں سے لباس کے یخچے اُس کی آہنی زرہ کو دیکھے چکے تھے جوناں سے بھی یخچے تک اُس کے جسم کو چھپا نے ہوئی تھی۔

بہر حال ضربت حیدری اپنا کام کر چکی تھی دشمنوں کا انتہائی شہہ زور پر چم بردار ایک ہی ضرب یادِ اللہ سے واصلِ جہنم ہو چکا تھا، حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے طلحہ کو قتل ہوتے دیکھا تو اظہارِ مسرت فرماتے ہوئے نفرہ تکبیر بلند کیا جواب میں تمام اہل اسلام نے اللہ اکبر کا فلک شکاف نزرا لگایا اور کافروں پر عام حملہ کر دیا جس سے ان کی صفائی درہم برہم ہو گئیں۔

## طلحہ کا بھائی قتل ہوتا ہے

اگرچہ اس زبردست ریلے سے کفار کے پاؤں اکھڑ گئے تاہم طلحہ کے بعد ابھی ان میں سے مزید کوئی آدمی قتل نہیں ہوا تھا کہ وہ دوبارہ سنجدل گئے طلحہ کے بعد لواء مشرکین اُس کے بھائی ابو شیبہ عثمان بن ابی طلحہ نے اُنھیاں اس کے پیچھے کفار کی عورتیں اسے جنگ پر ابھار رہی تھیں اور وہ خود یہ رجز پڑھ رہا تھا۔

پرچم بردار پر حق یہ ہے کہ یا تو اس کا نیزہ خون

آلود ہو جائے یا پھر نکڑے نکڑے ہو جائے۔

اس کے ساتھ مقابله کے لئے سید الشہداء سید ناجزہ بن عبد المطلب رضی اللہ تعالیٰ عنہ تشریف لائے آپ نے اس کے شانہ پر توارکا الیا اور کیا کہ شانہ تک ہاتھ کٹ کر زمین پر گر گیا اور توارہ باشی اس کا سینہ چیر کر انف تک نیچے اتر گئی حتیٰ کہ اس کا پھیپھڑا کٹ کر باہر آ گیا۔

## تیسرا بھائی بھی قتل ہو گیا

پھر یہ پرچم ان دونوں کے تیرے بھائی ابوسعید بن ابی طلحہ نے اُنھیا جسے جناب سعد بن ابی وفا ص رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ایک ہی تیر نے واصل جہنم کر دیا حالانکہ وہ سر سے پاؤں تک لو ہے میں ڈوبا ہوا تھا صرف اس کی گردی کا حصہ خود اور زرہ کی قید سے آزاد تھا۔

جناب سعد بن ابی و قاص رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اس کی گردن کو ہی  
ہدف بنایا اور اسے واصل جہنم کر دیا۔

## ذوالفقار حیدری کا دوسرا اشکار

اب کفار کا پرچم ارطاس بن شربیل کے ہاتھوں میں ہے ارطاس  
سے مقابلہ کرنے کے لئے امیر المؤمنین سرتاج الاولیاء شیر خدا مولائے  
کائنات سیدنا حیدر کے اعلیٰ السلام تشریف لائے۔

ارطاس علمبردار ان کفار کے بعد مگر قتل سے انہائی مشتعل ہو  
چکا تھا اور چاہتا تھا کہ اپنے سے پہنچنے ہونے والوں کا شدید انتقام لے مگر  
اُس کی یہ حرمت دل ہی دل میں دم توڑ گئی کیونکہ جب مقابلہ ہوا تو وہ شیر خدا  
علیہ السلام کی توارکے ایک دارکی تاب بھی نہ لاسکا اور ایک ہی لمحے میں اپنے  
نپاک ارادوں سمیت واصل جہنم ہو گیا۔

## گھمہسان کی لڑائی

ارطاس کے قتل ہونے کے بعد اچانک دونوں جانب کے جوش  
حرکت میں آگئے اور گھمہسان کی لڑائی شروع وہ گئی حضور سرور کائنات صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم کے گرد انصار و مہاجرین کے چودہ جانبازوں نے گھیرا بیمار کھاتھا  
جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم آپ کے دامنے پہلوئے مبارک کے قریب  
تر رہتے ہوئے ذوالفقار حیدری کے جو ہر فمایاں کر رہے تھے کفار کی خواہش

تھی کہ کسی طرح مسلمانوں کا یہ گھیرا اور توڑ کر <sup>لے</sup> (معاذ اللہ) حضور سرور انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو شہید کر دیں مگر وہ اپنے ان مذموم ارادوں میں کامیابی حاصل کرنے کی بجائے الٹا جہنم رسید ہوتے رہے۔

جو بھی جان شمار ان مُصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ورضی اللہ عنہم اجمعین کی تواروں کی زد میں آتا فنا ہو کر رہ جاتا ذُوالفقار حیدری گشتوں کے پشت لگا رہی تھی کفار کی عورتیں ہندہ زوجہ ابوسفیان کی قیادت میں چیخ چیخ کر رجز پڑھ رہی تھیں جنگ کا ذر مسلسل برہتانا جارب اتحا اور پھر یہ موت کا کھیل جلد ہی فیصلہ کن مرحلے میں داخل ہو گیا۔

## کفار کے پاؤں اکھڑ گئے

مسلمانوں کے پُرے درپے حملوں نے کفار کے حوصلے پست کر دیئے پہلے تو وہ بڑھ کر حملے کر رہے تھے مگر اب صرف اپنی مدافعت کرنے تک ہی محدود ہو گئے تھے کافروں کو دل چھوڑتے دیکھا تو اہل اسلام نے آخری ضرب کاری بھی لگا دی یہ حملہ اس قدر شدید تھا کہ لات و عزیزی کے پُجھاریوں کے اوسان ہی خطا ہو گئے اور وہ اپنے چاروں طرف موت کو قص کرتے دیکھ کر بھاگ کھڑے ہوئے۔

ان کے بڑے بڑے بھاڑ اور جری لوگ مسخ شدہ لاشوں میں تبدیل ہو چکے تھے ان کے ساتھ ساتھ ان کی رجز خوان عورتیں بھی چیخت چلاتی بھاگ

کھڑی ہوئیں رجڑ پڑھ پڑھ کر اشتعال دلانے والی ہندہ کی چیلیاں چانٹیاں  
اُب چین چین کراور سر پیٹ پیٹ کر بین کر رہی تھیں۔

موت کے ڈر سے میدان چھوڑ کر بھاگنے والے لوگ اکثر موت کا  
شکار ہو جاتے ہیں اور یہی حال کفار مکہ کا ہوا اور وہ لوگ کثیر تعداد میں قتل ہو  
رہے تھے مگر پیچے مر کر قدم جمانے کی بہت ان میں بالکل نہ رہی تھی۔

# جنگ جب زوروں پہ تھی ایک اور شکار

جناب حیدر کر ارضی اللہ تعالیٰ عنہ کے مقابلہ میں کفار کا ایک بہادر اسامہ بن زید احور آیا اور آتے ہی اپنی بہادری کی ڈیگیں مارنے لگا جناب حیدر کر ارضیہ السلام نے اس کی خرافات کو ناتوا سے قتل کرنے سے پہلے یہ رجزیہ شعر ارشاد فرمائے۔

میں اپنی اس تکوار کے سوا جو میرے ہاتھ میں ہے کسی کو حاکم نہیں مانتا  
یہ وہ تکوار ہے جو کائنے میں مثل بلور کے چک دار ہے۔  
یہ تکوار ہاتھ میں چکتی ہے اور سخت نقصان پہنچانے والی ہے۔  
میرے ساتھ وہ شمشیر برآل ہے جس سے آگ کے شعلے نکتے ہیں۔  
ہم وہ لوگ ہیں جن کا دین سچا ہے۔

اور ہم جنگ میں شدید صبر کرنے والے ہیں۔

لست اریٰ ماییننا حاکما

الاَلَّذِي فِي الْكَفَّ بِتَار

و صارم ابیض مثل المها

یُسْرِقُ فِي السَّرَّاحَةِ ضَرَار

معی صارم قاطع باتر

لتسطع من تضرا به النار

الآناس ديننا صادق

الا على الرحب لصبار

«دیوان علی ص ۲۷۴»

آپ نے یہ شعر پڑھتے ہوئے امامہ بن زید احور پر ایک ایسا  
خوف ناک حملہ کیا جس کی تاب نہلاتے ہوئے وہ ایک ہی وار میں جنم  
واصل ہو گیا۔

## تعارف علی بزبان علی

اسامہ کو قتل کرنے کے بعد آپ نے کفار مکہ کو مخاطب کر کے قوتِ  
حیدری کا یوں تعارف کروایا۔

سوف يرى الجمع ضرب لفاتك اطلاع

وطعنة قد سدها لکبرا فقو ارس اليوم اضرا

ضرم نارها بحدوة لفابس. حتى ترى فرسانها

تخر للمعاطس.

«دیوان علی علیہ السلام ص ۹۲»

کہ عنقریب لوگ اچانک حملہ آور ہونے والے بہادر کی قوت کا  
مشابہہ کر لیں گے اور اس نیزہ زنی کو دیکھ لیں گے جو بہادروں کو منہ کے مل  
گرانے کے لئے سخت ہے۔ آج میں جنگ کی بھر کتی ہوئی آگ میں آگ کا

ایک اور شعلہ بلند کروں حتیٰ کہ تم دیکھو گے کے سوارناک کے بل گر رہے ہیں۔

اور پھر حیدر گار نے جو فرمایا تھا پورا کر دکھایا آپ بڑھ بڑھ کر کافروں کو واصل جہنم بھی کر رہے تھے اور سرکارِ دنیا عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی حفاظت کا فریضہ بھی ادا کر رہے تھے حتیٰ کہ دشمن کی فوجیں سر پر پاؤں رکھ کر بھاگ کھڑی ہوئیں تو اہل اسلام نے ان کے مال و اسباب پر قبضہ کرنا شروع کر دیا۔

## درہ والوں کی غلطی

اس صورت حال کو وہ لوگ بھی دیکھ رہے تھے جن کو حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک درہ پر تعین فرمایا کہ یہ ہدایت فرمائی تھی کہ جنگ خواہ کسی بھی مرحلہ میں داخل ہو جائے تمہیں بہر حالت اسی درہ کی حفاظت کرنا ہے۔

مگر جب کفار کے لشکر کو تھکست ہو گئی اور مسلمان ان کے غنائم کو مجع کرنے میں مصروف ہو گئے تو ان لوگوں نے ہادیاء برحق صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے فرمان کو پس پشت ڈالتے ہوئے درہ کو خالی چھوڑ دیا اور مال غنیمت لوٹنے والوں میں آ کر مل گئے۔

## پانسہ پلٹ کیا

کفار کا ایک سپہ سالار خالد بن ولید شروع ہی سے اس تک میں تھا  
اس نے دوڑہ کو خالی دیکھا تو اپنے تیر اندازوں کا وستہ لے کر مسلمانوں پر  
عقب سے اس وقت حملہ آور ہوا جب وہ جنگ دغیرہ سے بے نیاز ہو کر صرف  
سامانِ اکٹھا کرنے میں مصروف تھے۔

خالد کا یہ حملہ انتہائی شدید اور بلائے ناگہانی ثابت ہوا۔

ابوسفیان کی قیادت میں دوڑنے والے کفار نے جب پیچے ہو کر  
حالات کا جائزہ لیا تو انہیں بھی جلد ہی صحیح صورت حالات کا اندازہ ہو گیا اور  
وہ بھی آگے بھانگنے کی بجائے غضب ناک ہو کر واپس پلائے اور اہل اسلام پر  
حملہ آور ہو گئے اب جنگ کا پانسہ پلٹ چکا تھا اور مسلمانوں کی بجائے اب  
میدانِ کافروں کے ہاتھ میں تھا۔

## مگر علی بھی تھے

روایات میں آتا ہے کہ جب مسلمانوں کی جیتی ہوئی جنگ مذکورہ بالا  
حالات کے مطابق تکست میں تبدیل ہونے لگی تو لشکرِ اسلام کا شیرازہ منتشر  
ہو گیا مجاہدینِ اسلام اگرچہ مصروف جنگ تھے مگر اس جنگ کا زیادہ تر انحراف  
محض اپنی اپنی ذات کے دفاع تک محدود تھا ہر طرف عجیب طرح کی  
اضطراری کیفیت طاری تھی انہیا یہ کہ حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ

وسلم کا حافظ دستہ بھی رتبر بر ہو گیا۔

## جلالِ رسالت

سر کا ڈو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جب یہ تنہائی محسوس کی تو آپ کو جوش آگیا۔

جمالِ رحمت جلالِ رسالت میں تبدیل ہو گیا غصب ناک ہونے کی وجہ سے آپ کی جنتین اقدس پرموتیوں کی طرح چکتے ہوئے پسینے کے قطرات نمودار ہو گئے آپ اپنے ساتھیوں کو آوازیں دے رہے تھے مگر آپ کی آوازیں شاید ان تک پہنچ ہی نہیں رہی تھیں اسی عالم میں آپ نے داہنے پہلوئے اقدس کی جانب چشمِ رحمت کو پھیرا تو دیکھا کہ جناب شیر خدا حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ، آپ کے پہلو مبارک میں شمشیر برہمنہ نے ایستادہ تھے۔

حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو کھڑے دیکھ کر کمال شفقت سے پوچھا اعلیٰ تم اپنے ساتھیوں کے ساتھ کیوں نہیں گئے تو جواباً جناب حیدر کرا کرم اللہ وجہہ الکریم نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم! ایمان لانے کے بعد ان کارنیں اور میرے لئے تو اقتداء ہی کافی ہے۔

## کفار کا حملہ

اسنے میں سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے سامنے کی طرف  
التفات فرمایا تو دیکھا کہ کافروں کا ایک گروہ تکواریں لہر اتا ہوا آپ کی طرف  
بڑھ رہا ہے شیطانوں کے اس گروہ کو اپنی طرف بڑھتے ہوئے دیکھ کر جناب  
شیر خدا علیہ السلام کو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔

علی ان لوگوں سے میری حفاظت کرنا اور

نُصرت و حمایت اور خدمت کا حق بجالانا کیونکہ یہی  
موقع نُصرت و حمایت اور خدمت کرنے کا ہے۔

اللہ کے شیر نے فرمان محبوب سننا اور سامنے کی طرف سے بڑھتے  
ہوئے گروہ شیاطین کو دیکھا تو آپ کی آنکھوں میں خون اتر آیا سر جھکا کر  
محبوب کو سلامی دی اور چشم زدن میں کافروں کے سامنے آگئے خون ہاشمی  
مشتعل تو ہو ہی چکا تھا آپ بھوکے باز کی طرح جبچئے اور گدھوں کے اس  
ریلے کا تہس نہیں کر دیا۔

ضربۃ حیدری کی تاب کون لاسکتا تھا چند ہی لمحوں میں فیصلہ ہو گیا  
ذوالفقار حیدری نے دشمنوں کو گجرمولی کی طرح کاٹ رکھ دیا بمشکل تمام چند  
لوگوں کیجانے پجا کر بھاگ نکلنے میں عافیت نظر آئی۔

## لافتی الا علی

جناب مولائمرتضی شیر خدا علیہ السلام کی اس جرأت و بہادری کو دیکھا تو سدرہ نشن چشم زدن میں زمین پر آگیا۔ اور بارگاہ مصطفوی میں حاضر ہو کر سلام کہا مبارک بادپیش کی اور جرأت و جواں مردی اے حیدر کرار کا اظہار کرتے ہوئے عرض کیا۔

یا رسول اللہ علی رضی اللہ عنہ نے کمال جرأت و شجاعت کا مظاہرہ کیا ہے آپ نے فرمایا اے جبریل،  
یہ مجھ سے ہے اور میں اس سے ہوں۔

جبریل نے عرض کی یا رسول اللہ ! میں آپ دونوں سے ہوں۔

انہ منی وانا منه نقال جبریل وانا منکما۔

«مرrog الذهب مسعودی ج ۲ ص ۴۲۶»

ابھی یہ بتیں ہو ہی رہی تھیں کہ صدائے سروش بلند ہوئی علی کے سوا کوئی جواں مرد نہیں اور ذوالفقار کے سوا کوئی توارثیں۔

گوئیند می گوید گوید لافتی الا علی لا

سیف الا ذو الفقار

«معارج النبوة ج ۲ ص ۲۵۴»

لافتی الا علی لا سیف الا ذوالفقار

توارث و سیرت کی کتابوں میں آتا ہے کہ اس فہی آواز کو تمام لوگوں

نے سنا اور حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو مخاطب کر کے فرمایا! یا علی تم نے بھی اپنی تعریف سُنی جو رضوان فرشتہ آسان سے کر رہا تھا کہ،

### لافسی الا علی لامسیف الا ذوالفقار

اگرچہ غزوہ احمد میں دیگر مجاہدینِ اسلام نے بھی انتہائی شجاعت کے جو ہر دکھانے خاص طور پر سید نا حمزہ بن عبد المطلب جناب سعد بن ابی وقاص حضرت قzman وغیرہم رضی اللہ عنہم اجمعین نے تو بے مثال کارکردگی کا مظاہرہ کیا تاہم جناب حیدر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اس قدر انتہائی حرمت انگیز اور محیر العقول کا رئا سے سر انجام دیئے کہ روح فطرت بھی جھوم اٹھی اور رضوان آسان پکارا تھا کہ،

### لافسی الا علی لامسیف الا ذوالفقار

اب تک کے پیش کردہ واقعات کا خلاصہ تاریخ کی مشہور اور ثقہ کتاب تاریخ کامل مؤلفہ علامہ ابن اثیر الجزری کے چند اقتباسات کی صورت میں ملاحظہ فرمائیں۔

واقتُلَ النَّاسُ قَتَالَ شَدِيدًا وَ امْعَنْ فِي النَّاسِ حَمْزَةُ

وَعَلَى وَأَبُو دِجَانَةَ رِجَالٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَ انْزَلَ

اللَّهُ نَصَرَهُ عَلَى الْمُسْلِمِينَ وَ كَانَتِ الْعَزِيمَةُ عَلَى

الْمُشَرِّكِينَ.

«الکامل ابن القیوج» ص ۱۰۶

وكان الذى قتل اصحاب اللواء على قال له ابو  
رافع قال فلما قتلهم ابصر النبى صلى الله عليه  
وآلہ وسلم جماعة من المشركين فقال لعلى  
احمل عليهم ففرقهم وقتل فيهم ثم انصر جماعة  
اخرى فقال له احمل عليهم فحمل عليهم و  
فرقهم وقتل فيهم فقال جبريل يا رسول الله  
صلى الله عليه وآلہ وسلم هذه الموساة فقال  
رسول الله صلى الله عليه وآلہ وسلم الله مني وانا  
منه فقال جبريل وانا منكما قال فسمعوا صوتا  
لامسيف الا ذو الفقار ولا فتى الا على.

» ابن الثيرج ۲ ص ۱۰۷ «

اعطى رسول الله صلى الله عليه وآلہ وسلم  
اللواء على.

» ابن ابی طالب ۲ ص ۱۰۷ «

## یہ واقعہ وضعی ہے

بعض سیرت نگاروں نے توہرے سے یہ واقعہ نقل کرنے سے بھی  
احتراز کیا ہے اور بعض نے نقل کرنے کے بعد یہ خیال ظاہر کیا ہے کہ فلاں  
شخص نے اس قصہ کو وضعی قرار دیا ہے۔

بالخصوص صاحب سیرت حلیہ نے توکال ہی کر دیا ہے وہ فرماتے

ہیں کہ جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے متعلق یہ سب کی سب روایات وضعی ہیں کیونکہ بقول ان کے امام ابن تیمیہ نے ان کو وضعی قرار دیا ہے۔

جہاں تک ان روایات پر مکمل بحث کا تعلق ہے وہ تو انشاء اللہ العزیز

اپنے مقام پر قارئین پڑھ ہی لیں گے یہاں تو صرف یہ بتانا ہے کہ کم از کم صاحب سیرت حلیبیہ کو کسی راویت سے انکار کرنے کے لئے ابن تیمیہ جیسے متخصص متعدد شخص کا سہارا نہیں لینا چاہئے تھا کیونکہ ابن تیمیہ کو معیار بنانے کا واضح ترین مطلب یہ ہے کہ تیرہ صد صحیحات پر پھیلی ہوئی پوری کی پوری کتاب سیرت حلیبیہ کو موضوعات کا پلندہ ثابت کرو یا جائے اس لئے کہ ابن تیمیہ کی تحقیق کے مطابق اس کتاب کی اسی فی صد روایات غلط مgesch ثابت ہوں گی۔

## إِحْتِرَازُ كَيْوُنْ كَيَا گِيَا

یہاں صرف یہ بتانا ہے کہ بعض سیرت نگاروں نے یہ واقعہ نقل کرنے سے محض اس لئے احتراز کیا ہے کہ اس میں ایک تو صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو پھر جانے کا ذکر ہے اور ووسرہ جناب علی علیہ السلام کا یہ فرمان موجود ہے کہ،

لَا كَفَرَ بَعْدَ الْإِيمَانِ حَالًا كَمَهُ اَنْ دُونُوْنَ بَاتُوْنَ سے هرگز یہ غائب نہیں کیا جا سکتا کہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین نے حضور کے

ساتھ حق رفاقت ادا نہیں کیا۔

کیونکہ اس جنگ میں جن حضرات نے صریحاً حکمِ رسول سے نا فرمانی کی تھی اللہ تبارک و تعالیٰ نے تو ان سب کو بھی معاف فرمادیا تھا جس پر آیات قرآنیہ شاہدِ عدل ہیں اور دوسری بات یہ ہے کہ جب حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس صرف حضرت علی کرم اللہ و جہہ الکریم ہی رہ گئے تھے اس وقت جنگ ایک ایسے انتہائی خوفناک مرحلہ میں داخل ہو چکی تھی کہ کسی کو بھی سرپریز کا ہوش نہیں تھا لہذا آپ کے محافظ دستہ کا یوں بکھر جانا قطعی اضطراری فعلِ قرار پائے گا۔

اس کی دلیل یہ ہے کہ مولا نے کائناتِ جناب حیدر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ، خود بھی کچھ وقت کے لئے اس افراقِ فرقی میں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے علیحدہ ہو گئے تھے جس کی قصیدتِ درج ذیل واقعہ سے ہوتی ہے۔

## میں شہید ہو جاؤں

جناب حیدر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ جب کفار نے عقب سے حملہ کر دیا تو میں شدیدِ قبال سے دوچار ہو گیا اور جنگ کرنے میں اس قدر محو ہوا کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میری نگاہوں سے او جھل ہو گئے اچا یک مجھے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا خیال آیا اور پھر جب آپ مجھے نظر نہ آئے تو میں انتہائی پریشانی کے عالم میں آپ کو تلاش کرنے لگا پھر میرے

دل میں یک لخت یہ خیال پیدا ہوا کہ ایسا تو قطعی طور پر ناممکن ہے کہ حضور نے میدان جنگ سے رُوگردانی کر لی ہو کیونکہ آپ ایسے نہیں ہیں ہو سکتا ہے۔

مسلمانوں کے دڑھ خالی کر دینے کے قتل پر ناراض ہو کر اللہ تعالیٰ

نے آپ کو آسان پاؤٹھالیا ہو پھر میں نے آپ کو مقتولین اور شہداء میں تلاش کیا مگر آپ نہ مل سکے تو میں نے دل کے ساتھ یہ فیصلہ کیا کہ اب شدید ترین قتال میں مصروف ہو جاؤں۔

حتیٰ کہ کافروں سے لڑتے لڑتے شہید ہو جاؤں اور پھر میں کافروں پر حملہ آور ہو گیا اور ان کی صفوں کو درہم برہم کر دیا بچے کچھ کفار کائی کی طرح پھٹ کر ادھر ادھر ہو گئے میدان صاف ہوا تو میں نے دیکھا کہ حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سامنے کھڑے ہیں میں تیزی سے آپ کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ نے فرمایا علی مسلمانوں نے یہ کیا کر دیا ہے۔

بہر حال جیت کر ہاری ہوئی جنگ کو دوبارہ جیتنے کے لئے مجاہدین اسلام کو ایری چوٹی کا زور لگانا پڑا۔

## جانبازوں کی شہادت

سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے تمام جاں باز سپاہی اپنے مقام پر جنم کر لڑے اور حضور سرورِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے متعدد بے مثال شہدا کار جامِ شہادت نوش فرمائے جن میں سب سے دردناک موت

سید الشہداء اعجزہ ابن عبدالمطلب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی تھی آپ کی تدفین کی گئی تو جناب حیدر کرا رعلیہ السلام نے اشکبار آنکھوں کے ساتھ دیگر رفقاء کو ساتھ لے کر آپ کو قبر میں اتارا ﴿إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ﴾

آپ نے کمال جرأت و جوانمردی سے دشمنوں کے متعدد بہادروں کو موت کی نیند سلا دیا تھا مگر ہندہ زوجہ ابوسفیان کے غلام وحشی بن حرب نے دھوکہ سے آپ کو ایک گڑھے میں گرا کر شہید کر دیا۔

## سرکار فخری ہو گئے

سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم پر چند بدنباد اور شریر کافروں نے پھر بر سارے آپ کے غلاموں کا گھیرائٹ جانے کی وجہ سے کچھ پتھر آپ کے چہرہ انور پر لگے جس سے آپ کے خود کی زخمیں آپ کے منور اور زم و نازک رُخاروں میں ڈھنس گئیں اور خون کا فوارہ چھوٹ نکلانا ان چٹوں کی وجہ سے آپ کے دندان مبارک بھی مغزوب ہوئے لیکن دندان مبارک کے شہید ہو جانے کی روایت وابی اور وضیع ہے کیونکہ آپ کے دندان مبارک آخر تک پوری دلکشی اور تتابانی کے ساتھ موجود تھے اسی طرح جناب اولیٰ قریٰ کا اپنے سارے دانت نکال دینے کا واقعہ بھی مستند نہیں۔

از امیر المؤمنین علی رضی اللہ عنہ منقول است کہ گفت  
چوں مشرکاں بر اہل اسلام غلبہ کر دند و فکست صوری

حال مومناں را ہیافت چند اس حزان و ملاں و جزع بر  
من استیلا یافت کہ عنان تما لک ار دست دادم دور  
پیش۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ساعتے با کفار مقاتله  
کردم و چوں در عقب خود دیدم آں حضرت صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم ازاں قبیل نیست کہ از صفت قال  
روئے گر داند ورمیان کشتیگان نیز طلب کردم نیام فتم  
گفتتم بجهت افعال ناشائست ما غصب الہی متوجہ قوم  
گشته رسول خود را صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم با سماں برداہ آ  
نگاہ گفتتم کہ یعنی بے ازاں نیست کہ با کفار مقاتله می کنم تا  
کشتہ شوم پس شمشیر برخال الفان حملہ کردم چوں بخال الفان  
متفرق گشتند آں حضرت را صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم و  
صحبہ وسلم درمیان ایشان سالم و صحیح باز یافتتم۔

»معارج النبوة ج ۲ ص ۸۵ مدارج النبوة ج ۱ ص ۴۲۲۶«

## فضیلت علی

شاہ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ مارج العقبہ میں فرماتے  
ہیں کہ جب حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے اس قوت و شجاعت کا مظاہرہ  
کرتے ہوئے حضور سردارِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نصرت و حمایت کا

حق ادا کر دیا تو جبریل علیہ السلام نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا! کہ علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے کمال جُرات و جوان مردی کا مظاہرہ کیا ہے۔

جبریل علیہ السلام سے یہ کلام سناتو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا! کہ کیوں نہ ہو وہ مجھ سے ہے اور میں اس سے ہوں یعنی علی مجھ سے ہے اور میں علی سے ہوں اور یہ کنایہ ہے جو کمال اتحاد و اخلاص اور یگانگت کو ظاہر کرتا ہے۔ بہر حال جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یہ ارشاد فرمایا تو جبریل علیہ السلام نے عرض کی! یا رسول اللہ میں آپ دونوں سے ہوں اور فرماتے ہیں کہ غیب سے ندا آئی کیوں تکوار نہیں مگر دُولِ فقار اور کوئی بہادر نہیں مگر علی ﷺ کرم اللہ وجہہ الکریم ﷺ

لَافْسَى الْأَعْلَى لَا سِيفَ الْأَذْوَالِ الْفَقَارَ

اور یہ واقعہ معارج العیوۃ اور کشف الغمّہ میں نہایت تفصیل کے ساتھ مرقوم ہے اور آخر پر آتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو فرمایا! کہ یا علی کیا تم نے اپنی یہ تعریف نہیں سنی جو رضوان نامی فرشتہ نے آسمان پر تمہارے لئے کہا۔

لَافْسَى الْأَعْلَى لَا سِيفَ الْأَذْوَالِ الْفَقَارَ

میکوئند کہ چوں علی سرفضی کرم اللہ وجہہ الکریم

این مردانگی کرو و نصرت داد جبریل با خضرت فرمود کہ

ایں کمال موسا سات جوان مردی است کہ علی مرضی کرم  
اللہ وجہہ تو می برد آں حضرت فرمودا نہ منی وانا منہ یعنی  
بدرستی علی از من است و من ازوے ام کنایت از کمال و  
اتحاد و اکلاں ویگانگی در

## اپنی اپنی رائے

اس کے بعد شاہ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ اس روایت کے  
بارے میں دو قول نقل فرماتے ہیں جن میں ایک قول تو مشہور سیرت نگار اور  
محدث سید جمال الدین محدث قدس سرہ العزیز صاحب روضۃ الاحباب کا  
ہے جن کی سیرت کی اس عظیم کتاب روضۃ الاحباب کے اکثر مأخذ حضرت  
شاہ عبدالشاه عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب مدارج النبوة

آمدہ است کہ چوں آں حضرت ایں کلمہ فرمود جبیر لگفت وانا منکما  
من از شماہر دوام و گوئند آواز سے شنیدند کہ گوئند و پیغمبری گفت لا فتنی الا  
علی لا سیف الا ذوالفقار .

ور معارج النبوة می آردو کشف الغمہ مثل از میں واقعہ آورہ ببسی طریقہ  
از میں ودر آخراً اور وہ کہ آں حضرت فرمودا علی می شنوی مدح خوزرا کہ ملکے  
کرنا اور ضوان است در اس میں گوئید لا فتنی الا علی لا سیف الا ذوالفقار .

﴿مدارج النبوة ج ۲ ص ۱۲۲﴾

شریف میں درج کئے ہیں اور جن کے متعلق حاجی خلیفہ کشف الظنون میں فرماتے ہیں۔

روضۃ الاحباب فی سیرۃ النبی وآل و لاصحاب  
فارسی بحکم الالٰین عطاء اللہ بن فضل اللہ  
المتوفی فی مجلدین.

صاحب حداائق الحفیہ آپ کے متعلق رقم طراز ہیں،  
جمال الدین عطا اللہ صاحب روضۃ الاحباب آپ اعظم اولادو  
امجاد خیر الانام سے ہیں جملہ اقسام علوم دینیہ اور اصناف فنون یقینیہ خصوصاً  
علم حدیث و سیر میں بے عدیل اور عدم تمثیل تھے۔

کشاف اسرار تنزیل اور حل معضلات موافق تاویل تھے آپ کی  
تصنیفات سے روضۃ الاحباب فی سیرۃ النبی وآل و لاصحاب ایسی عمدہ اور  
معتبر اور مشہور آفاق ہے جو اپنا ثانی نہیں رکھتی،

﴿تاریخ احمدی ص ۱۰﴾

اور دوسرا قول علامہ ذہبی کا ہے جو اگرچہ جرح و تعدیل میں اپنا ثانی  
نہیں رکھتے اور محمد شین کے نزدیک ایک معیار کی حیثیت رکھتے ہیں تاہم ابن  
حرزم وغیرہ کی تہمنوائی میں تحکم و تنصب سے گریز نہیں کرتے۔

**لا فتنی الا علی حدیث نبھیں**

غزوہ احمد میں شیر خدا غالب علیؑ کل غالب امام الاجمیعین سیدنا حیدر

کرامارضی اللہ تعالیٰ عزیز کی واضح ترین جرأۃ وجوانزدی بے مثال شجاعت و بہادری اور بے نظیر عزیمت واستقامت کے واقعات کا روایت صحیح اور نصوص صریح کی صورت میں موجود ہونے کے باوجود داس کے بر عکس تاثر دینے کے لئے بعض لوگوں کا تحقیق کے نام پر اپنے قلبی تعصب کا اظہار کسی بھی صورت میں را ہ صواب اور صراطِ مستقیم قرار نہیں پاسکتا۔

ہم دیکھتے ہیں کہ بعض لوگ یہ وظیرہ اختیار کر چکے ہیں کہ جس طرح بھی ممکن ہو سکے شان حیدر کار علیہ السلام میں آنے والی روایات میں جھوٹ پیدا کرنے کی کوشش کر ڈالی جائے خواہ وہ روایات اجتماعی طور پر بھی تو اتر کا درجہ حاصل کر چکی ہوں۔

چنانچہ جہاں کہیں کسی روایت کو بیان کرنے والوں میں سے کوئی راوی کمزور نظر آیا اس قسم کے لوگوں کا ضھف بصیرت و بصارت اپنے عروج پر پہنچ گیا اور فوراً ہی پہلے تو راوی کی تضعیف کر کے روایت کو ضعیف قرار دینے کی کوشش شروع کر دی اور پھر معاً ایک قدم اور آگے بڑھا کر راوی کی تکذیب کر ڈالی اور روایت کو موضوع بناؤں اور لا اصل قرار دے دیا۔ نعوذ باللہ ممن ذالک۔

## کیا یہ خاص واقعہ نہیں؟

حیرت تو اس بات کی ہے کہ جس جنگ کی ہولناکیوں نے حضرت

فاروق اعظم رضی اللہ عنہ جیسے جری اور بہادر شخص کو میدان کارزار سے فرار ہونے پر مجبور کر دیا ہوا اور دیگر بڑے بڑے شجاع ترین اور جلیل القدر صحابہ باوجود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے سچے جانشیر ہونے کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو اکیلا اور تنہا چھوڑ کر میدان جنگ سے بھاگ نکلے ہوں۔

اس خوفناک لکرا اور ہولناک جنگ میں صرف حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا تاحداً انجیاء والمرسلین حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی سیر بن کر اور جان ہٹلی پر رکھ کر پورے عزم واستقامت سے محو کارزار رہنا انتہائی غیر معمولی اور خاص واقعہ کیوں متصور نہیں کیا جاتا۔

ان مخصوص حالات میں خاص قسم کی دادشجاعت دینے پر اگر اللہ بتارک و تعالیٰ جل جمدة الکریم پرواۃ شمع رسالت سیدنا حیدر کار علیہ السلام کو کسی مخصوص اور اخض الخاص اعزاز و انعام سے نوازدے تو اس میں پریشان ہونے کی آخر درجہ کیا ہے؟

اندازہ فرمائیں کہ جب کفار مشرکین کے پورے لشکر جرار سے صرف ایک ہی شخص نہیں آزما ہوا اور وہ شخص علی کرم اللہ وجہہ الکریم ہو تو صدائے سروش سوائے اس کے اور کیا ہو سکتی تھی کہ،

لافی الاعلى لا سيف الا ذو الفقار

یعنی کوئی بہادر جوان نہیں سوائے علی کے۔

اور جب کفار و مشرکین کی سینکڑوں تواروں سے مکرانے والی صرف ایک ہی توار ہو جو بھلی کی طرح کوندی ہوئی نظر آئے اور اس توار کا نام ذوالفقار ہوتا غیبی فرشتہ کی صدائیں کے سوا اور کیا ہو سکتی تھیں کہ،

لا سپ الا ذوالفقار

اور کوئی توار نہیں سوانع ذوالفقار کے۔

## نصرت رسول کی اہمیت

جگہِ أحد میں پیش آنے والے حالات کا اگر بغور جائزہ لیا جائے اور اس بات پر کمل طور پر ایمان اور یقین ہو کہ ان حالات میں اللہ تعالیٰ و تعالیٰ کے رسول مختار کی حفاظت و صیانت کرنا خدا تعالیٰ کے نزدیک خاص اخلاص اہمیت کا حامل ہے تو پھر قلم کے زور پر روایت کو کمزور کرنے کی ضرورت پیش نہیں آتی بلکہ غسل الملائکہ حضرت حظله رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور سیدنا جعفر طاری جیسے لوگوں کی مشالیں سامنے لانا پڑتی ہیں۔

## مقصد براوی کا طریقہ

ناقدرین رجال نے عام طور پر اپنی مقصد براوی کا ایک طریقہ بھی وضع کر رکھا ہے کہ چونکہ فلاں روایت گذشتہ حدیث کی بجائے کتب سیر میں نقل کی گئی ہے لہذا اس کی صحت ناقابل یقین ہے حالانکہ انہی سیرت لگاروں نے کتب حدیث و تفسیر کو بھی مرتب کیا ہے اس قسم کی سینکڑوں مشالیں

امام بخاری ابن حجر عسقلانی ابن کثیر ابن حجر شاہ عبدالحق محدث دہلوی و دیگر  
محدثین کرام کی کتابوں میں موجود ہیں کہ کوئی ایک ایسی روایت جو سیرت کی  
کتاب میں اس کے موقع محل پنقش کر چکے ہیں حدیث کی کتاب میں اسے  
دوبارہ نقش کرنا ضروری نہیں سمجھتے۔

حضور تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا حضرت علی کرم اللہ وجہہ  
الکریم کے متعلق یہ ارشاد فرمانا کہ علی مجھ سے ہے اور میں علی سے ہوں متخصصین  
کے نزدیک بھی ثقہ ترین کتاب بخاری شریف میں بھی موجود ہے پھر اگر اس  
حدیث مصطفیٰ میں جبریل کا یہ عرض کرنا کہ میں تم دونوں میں سے ہوں تجھ  
آنگیز کیوں نظر آتا ہے جبکہ جبریل علیہ السلام پیدا ہی حضور سرور کائنات صلی  
اللہ علیہ وآلہ وسلم کے نور مبارک سے ہوئے ہیں،  
ہم کہتے ہیں کہ اس قسم کی نصوص صریحہ و قطعیہ میں کسی ایک راوی کی  
تکذیب و تضعیف سے حاصل کیا ہوگا اور اس کے ساتھ ہی لافتی الا علی  
لا سیف الا ذو الفقار کو صدائے سروش تسلیم کر لینے سے کیا قیامت لازم  
آتی ہے جبکہ یہ محلہ صدیوں سے زبانِ زو خاص و عام ہونے کی وجہ سے زبان  
خلق نقارہ خدا کی حیثیت حاصل کر چکا ہے۔

## جبویل محافظ علی

علاوہ ازیں اس روایت کو تشدید نہیں بغیر کسی حیل و جلت کے تسلیم

کرنے پر مجبور ہیں کہ جناب شیر خدا علیہ السلام جب دشمنوں کے پرے کے پرے الٹتے وقت شدید مراحت کی وجہ سے زمین پر گر جاتے تھے تو فوراً جبریل امین علیہ السلام آپ کو سہارادے کر کھڑا کر دیا کرتے تھے، اور دوبارہ شدّت مصروف جہاد ہونے کی ترغیب بھی دیتے جا رہے تھے۔  
کیا جناب شیر خدا علیہ السلام کے باڈی گارڈ کی حیثیت سے جبریل علیہ السلام کا آپ کے ساتھ ساتھ میدان کا رزار میں ادھر سے ادھر اور ادھر سے ادھر چکر کا شے پھرنا تعجب انگیز معلوم نہیں ہوتا؟

بہر حال جیسا کہ ہم پہلے بھی بتا چکے ہیں کہ تنازعہ فیہ روایات پر مکمل طور پر بحث مباحثت کے لئے مخصوص کردہ باب میں کی جائے گی فی الحال آپ یہاں سرتاج الحدیث شاہ عبدالحق محدث دہلوی قدس سرہ العزیز کے نقل فرمودہ دونوں قول اور آپ کی اپنی رائے جو آپ نے اس واقعہ کے متعلق نقل فرمائی ہے ملاحظہ کریں۔

## صاحب روضۃ الاحباب کا قول

روضۃ الاحباب میں فرماتے ہیں کہ اس حدیث کو بعض اکابر محدثین اور اہل سیر نے اپنی کتابوں میں نقل فرمایا ہے۔

## علا ۱۰ ذہبی کا قول

لیکن ذہبی جور جال کی کسوٹی ہے میزان الاعتدال میں اس روایت

کے راوی کی تکذیب و تضعیف کرتے ہیں اور اللہ ہی بہتر جانتا ہے۔

## محدث دہلوی کا اپنا فرمان

بندہ مسکین ﷺ شاہ عبدالحق محدث دہلوی ﷺ اللہ تبارک و تعالیٰ اسے مُزید یقین کے لئے مخصوص فرمائے کہ یہ واقعہ واضح طور پر ناد علیاً مظہر العجایب میں پورے واقعات اور معرکہ ساتھ موجود ہے مگر کتب حدیث میں اس کا کچھ ذکر نہیں کیا گیا ﷺ و اللہ اعلم ﷺ اور پابند جملہ جانب سیدنا حیدر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حق مبارزت و محاربت اور جنادت و شجاعت ادا فرمایا وہ اس قدر عظیم اور بندہ وبالا ہے جس کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔

چنانچہ حضرت قیس اپنے باپ سعد سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو یہ فرماتے سنا کہ مجھے احمد کے دن رسولہ شدید ضربات آئیں جن میں سے چار ضربات استقدر سخت اور شدید تریں تھیں جو مجھے زمین پر گراویتی تھیں مگر جب میں گرتا تو ایک نہایت خوش رو اور خوش بو شخص میرا باز و پکڑ کر اٹھنے میں مدد دیتا اور کہتا تھا کہ کافروں کے قتل میں مصروف ہو جائیے آپ اللہ تبارک و تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اطاعت میں ہیں وہ اللہ اور رسول دونوں آپ سے خوش ہیں جناب حیدر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ جب میں نے یہ واقعہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں عرض کیا تو آپ نے فرمایا علی جانے

ہو وہ کون شخص تھا؟

میں نے عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ (صلی اللہ علیک وسلم) ہے داعیہ کبھی  
کے مشابہ تھا تو آپ نے فرمایا اے علی اللہ تبارک و تعالیٰ تمہاری آنکھیں روٹر  
فرمائے وہ جبریل تھا۔

ودر روضۃ الاحباب میگوئید کہ ایں حدیث  
رباں طریقہ بخضے ازا کا بر محمد خان و اہل سیر در کتب  
خیش آور وہ اندو لیکن ذہبی کے حکم رجال است در  
میزان الاعتدال ضعف و تکذب راوی خمودہ است  
واللہ اعلم۔

گفت بندہ مسکین نصہ اللہ بزریل یقین کر  
ظاہراً قصہ نادھیا مظہر الحجابت ہمدریں معاملہ و معارک  
واقع شده است اما در کتب حدیث یعنی ذکر آں نہ کرده  
اندو اللہ اعلم۔

وباجملہ حق مبارزت و محاربت و جلات و  
شجاعت بجائے اور دکر فوق آں تصور نتوال کرد  
روایت از قیس کہ وے از پدرش سعد روایت کرد  
کہ گفت از علی مرتضی شنیدم کہ فرموده روز واحد شانزدہ  
ضریتہ بمن رسید در چهار ضربت ازاں بر زمین افتادم و

ہر بار کہ افادم مردے خوش روئے و خوش بوے بازو  
 مرائی گرفت و مرا برپائی کر دمی گفت متوجہ کافران شو  
 کہ تو در طاعتِ خدا و رسول وے است وایشان ہر دو  
 از تو راضی اند بعد از فراغ جنگ واقعہ را بحضرت  
 رسالت عرض کردم آں سرور ﷺ صلی اللہ علیہ وآلہ  
 وسلم ھے فرمود کر تو اور رای شناسی؟ گفتمن نے اما وحیہ کلبی  
 مشابہ آں است فرمودا ے علی خدائے تعالیٰ چشم نزار  
 روشن کنیاز آں جبریل بوعلی السلام۔

#### ﴿مدارج النبوة جلد دوم ص ۱۲۲﴾

قال ابن اسحاق کان الفتح يوم احد بصبر على  
 رضى الله عنه روى الحافظ محمد بن عبد العزيز  
 الجنابذى مرفوعا الى قيس بن سعد عن أبيه انه  
 سمع عليا رضى الله عنه بقول اصحابتى يوم احد  
 سنت عشرة خسرية سقطت الى الارض فى اربع  
 منها .

﴿نور الا بصار ص ۹۶﴾ ﴿معارج النبوة ج ۱ ص ۸۶﴾

﴿مدارج النبوة ج ۱ ص ۴۲۶﴾ ﴿صواعق معرقة ص ۱۲۰﴾

عن سعيد بن المسيب قال لقد اصابت عليا يوم  
 احد سنت عشرة ضربة كل ضربة تلزمها الارض

فما كان يرفعه إلا جبريل .

﴿أَسْدُ الْغَابِهِ ج٢ ص٢٠﴾

## خون کے آنسو

جب حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کچھ دیر کے لئے ساتھیوں سے علیحدہ ہو گئے تو منافقین مدینہ نے یہ افواہ پھیلاوی کر معاذ اللہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم شہید ہو گئے ہیں اس جانکاہ واقعہ کے سننے سے مدینہ متورہ کے کلی کوچوں میں مسلمان عورتوں نے جو کہر ام بیان کیا وہ بیان سے باہر ہے۔

## شہزادی مصطفیٰ کی حالت

شہزادی مصطفیٰ سیدہ فاطمہ زہرا صلوات اللہ علیہا نے جب یہ خبر سنی تو آپ پہلی طاری ہو گئی جب عورتیں آپ کے رخ انور پر پانی کے چھینٹے مار کر آپ کو ہوش میں لا کیں تو آپ چادر اور ھکر عورتوں کے اس جھرمٹ میں آہ وفخار کرتی ہوئیں میدانِ أحد میں پہنچ گئیں وہاں پہنچ کر جلد ہی معلوم ہو گیا کہ حضور سرہ روکونین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تشریف فرمائیں تو آپ کی جان میں جان آئی مگر جب آپ نے سامنے جا کر اپنے والدِ گرامی حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے رخ انور سے کی خون کی دھار میں ہتی دیکھیں تو آپ پھر بے تاب ہو گئیں۔

انتہے میں جناب حیدر کار شیر خدار صلی اللہ تعالیٰ عنہ بھی پانی کا برتن

سر پر اٹھائے آپنچے اور جناب سیدہ سلام اللہ علیہا نے مقدس باب پر ﷺ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زخموں کو دھونا شروع کر دیا جناب حیدر کرار علیہ السلام پانی ڈالتے جاتے تھے اور شہزادی رسول سلام اللہ علیہا زخموں کو دھوتی جاتی تھیں مگر باوجود واس کے خون بند نہ ہوا تو بنت رسول مضطرب ہو گئیں۔

پھر اچانک آپ کو کچھ یاد آگیا تو آپ نے محبت کے ساتھ کپڑا وغیرہ جلا کر اس کی راکھ بنائی اور خاکستر آپ کے زخموں میں بھروسی جس سے فی الفور خون بہنا بند ہو گیا۔

### سیدہ کا جہاد ہمیں حصہ

بعد ازاں حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور تاجدار حل الی جناب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنی ہون آلوہ تواریں جناب سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا کے حوالے کر کے فرمایا کہ انہیں دھوڈا لئے بنت رسول نے والدگرامی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور شہزادہ ارجناب حیدر کرار کی تواریں کولیا اور باقی مائدہ پانی سے اچھی طرح غسل دے ڈالا اس جگن میں جناب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے بار بار کافروں کی صفوں میں گھس جانے کی وجہ سے آپ کے جسم اور پرسوںہ ضریب آئیں اور چار رخم تو اس قدر شدید تھے کہ جن کی وجہ سے آپ چار بار زمین پر گرے اور پھر اٹھتے ہی زخمی شیر کی طرح دشمنوں کے پر نچے اڑاتے رہے۔

فَمَا كَانَ يَرْفَعُهُ الْجَبَرِيلُ

﴿أَسْدُ الْغَايَةِ ج٢ ص٢٠﴾

## خون کے آنسو

جب حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پکھ دری کے لئے ساتھیوں سے علیحدہ ہو گئے تو منافقین مدینہ نے یہ افواہ پھیلا دی کہ معاذ اللہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم شہید ہو گئے ہیں اس جائیداہ واقعہ کے سنت سے مدینہ مورہ کے لگی کوچوں شہ مسلمان عورتوں نے جو کہرام پا کیا وہ بیان سے باہر ہے۔

## شہزادی مصطفیٰ کی حالت

شہزادی مصطفیٰ سیدہ فاطمہ زہرا صلوات اللہ علیہا نے جب یہ خبر سنی تو آپ پر غشی طاری ہو گئی جب حورتیں آپ کے رین انور پر پانی کے چھینٹے مار کر آپ کو ہوش میں لا کیں تو آپ چادر اوڑھ کر عورتوں کے اس جھرمٹ میں آہ و فنا کرتی ہوئیں میدانِ أحد میں پہنچ گئیں وہاں پہنچ کر جلد ہی معلوم ہو گیا کہ حضور سرورِ کونین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تشریف فرمائیں تو آپ کی جان میں جان آئی مگر جب آپ نے سامنے جا کر اپنے والدِ گرامی حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے رُخ انور سے کی خون کی دھار میں بہتی دیکھیں تو آپ پھر بے تاب ہو گئیں۔

اسنے میں جناب حیدر کار شیر خدار صلی اللہ تعالیٰ عنہ، بھی پانی کا برتن

سر پر اٹھائے آپنچے اور جناب سیدہ سلام اللہ علیہا نے مقدس باب پھر ﷺ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زخموں کو دھونا شروع کر دیا جناب حیدر کرار علیہ السلام پانی ڈالتے جاتے تھے اور شہزادی رسول سلام اللہ علیہا زخموں کو دھوتی جاتی تھیں مگر باوجود داس کے خون بند نہ ہوا تو بنت رسول مضطرب ہو گئیں۔

پھر اچانک آپ کو کچھ یاد آگیا تو آپ نے عجلت کے ساتھ کپڑا وغیرہ جلا کر اس کی راکھ بنائی اور خاکستر آپ کے زخموں میں بھروسی جس سے فی الفور خون بہنا بند ہو گیا۔

## **سیدہ کا جہاد میں حصہ**

بعد ازاں حضور رسول کائنات ﷺ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور تاجدار حل الٰی جناب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنی خون آلو دہ تواریں جناب سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا کے حوالے کر کے فرمایا کہ انہیں دھوڈالنے بنت رسول نے والدگرامی ﷺ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور شوہر نامہ از جناب حیدر کرار کی تواریں کولیا اور باقی ماندہ پانی سے اچھی طرح غسل دے ڈالا اس جگن میں جناب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے بار بار کافروں کی صفوں میں گھس جانے کی وجہ سے آپ کے جسم انور پرسولہ ضریبیں آئیں اور چار رخجم تو اس قدر شدید تھے کہ جن کی وجہ سے آپ چار بار زمین پر گرے اور پھر اٹھتے ہی زخمی شیر کی طرح دشمنوں کے پرخچے اڑاتے رہے۔

اہل نظر جانتے ہیں کہ اللہ کے شیر کا زخمی ہو جانا بھی محض سنت محبوب  
منانے کے لئے ہی تھا قادر ت کیسے گوارا کر سکتی تھی کہ علی کے محبوب کا چڑہ انور  
زخمی ہوا اور علی کو ایک بھی زخم نہ آئے۔

بہر حال سیرت نگاروں نے لکھا ہے کہ جنگ احمد کی کامیابی کا انحصار  
کامل طور پر ضربت حیدری اور زورید اللہی پر ہی کیا جاسکتا ہے۔

لما جرح رسول الله جعل على يقل الماء فى

ورقة من اطهراً و يغسله فلم ينقطع الدم فاتت

فاطمة و حلت تعانقة و تبكي و اعرقت حصيراً و

جعلت على الجرح من وما وده فانقطع الدم .

﴿كامل ابن اثirج ٢ ص ١١٠﴾ ﴿طبقات ابن سعدج ١ ص ٣٩١﴾

﴿مدارن النبوةج ٢ ص ٢٢٤﴾ ﴿سیرت ابن هشامج ٢ ص ٣٥﴾



## غزوہ بنو نضیر کا پس منظرو

شقہ کتب کے مطابق اس غزوہ کا پس منظر یہ ہے کہ ۳ھی ابتداء میں حضور سرور کائنات امام الانبیاء تاجدار مدینہ حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے صحابہ کرام میں ستر جلیل القدر اور زہاد صحابہ کی ایک جماعت کو متدر بن عمر و ساعدی کے زیر قیادت اہل خجد کو تبلیغ کرنے کے لئے روانہ فرمایا۔

مبلغین اسلام کا یہ نورانی قافلہ مقام بیرون میں پہنچا تو یہودیوں کے ایک سردار عامر نامی ملعون نے اپنے مسلح ساتھیوں کو ساتھ لے کر سب کو گھیرے میں لے لیا چنانچہ اس ناگہانی حملہ کی تاب نہلاتے ہوئے سوائے حضرت عمرو بن امیر ضمری کے تمام کے تمام صحابہ کرام شہید ہو گئے حضرت عمرو بن امیر ضمری نے اس خادش فاجحہ کی اطلاع حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو پہنچائی تو آپ کو اس قدر انہائی صدمہ اور تاسف ہوا کہ آپ نے ان صحابہ پر حملہ کرنے والے عامر ملعون کے لئے بدعا فرمائی چنانچہ عامر مردو دا سی روز گھوڑے سے گر کر واصل جہنم ہو گیا۔

حضرت عمرو بن امیر ضمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو بھی اپنے ساتھیوں کی

شہادت کا شدید صدمہ تھا جنچے انہوں نے انتقامی طور پر عامر کے قبیلہ کے دو اشخاص کو اس وقت قتل کر دیا جب وہ چین کی نیند سور ہے تھے۔

حضرت عمرو بن امیہ ضمیری نے حضور امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حضور میں اپنا یہ کارنا مہ بیان کیا تو آپ کو مزید قلت اور افسوس ہوا کیونکہ عمرو بن امیہ ضمیری کے ہاتھوں قتل ہونے والے وہ دونوں مشرف بہ اسلام ہو چکے تھے واقدی نے لکھا ہے وہ لوگ ذمی تھے اور ان کی حفاظت مسلمانوں کے ذمہ تھی کہ از کم مسلمان انہیں قتل نہیں کر سکتے تھے۔

#### ﴿مُغَازِي الرَّسُولِ وَقَدْرِي صَنْ ۚ﴾

چونکہ عمرو بن امیہ سے یہ غلطی سہوا سرزد ہوئی تھی اس لئے ان کو تو معاف فرمادیا گیا مگر اس کے ساتھ ہی حضور رحمۃ للعلمین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یہ فیصلہ صادر فرمایا کہ قتل ہونے والوں کے ورثاء کو قصاص ضرور ادا کیا جائے اور یہ قصاص بھی بیت المال سے ادا کیا جائے اور واقدی وغیرہ نے لکھا ہے کہ ان کے قبیلہ والوں نے آپ سے قصاص طلب کیا تھا بہر حال جو بھی تھا قصاص دینا ضروری تھا اور اسلام کی غربت کے اس دور میں اتنی رقم بیت المال میں موجود ہی نہ تھی اس لئے حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یہ رقم بونصیر کے یہودیوں سے حاصل کرنے کا فیصلہ فرمایا کیونکہ ان لوگوں سے پہلے ہی یہ معابدہ طے پاچکا تھا کہ اگر تم لوگ مدینہ منورہ کے قرب وجوہ میں رہنا چاہتے ہو تو تمہیں مسلمانوں کی ہر ضرورت کے وقت مکمل طور

پر معاونت کرنا ہوگی۔

## الطبقات ابن سعد

سیرت کی مشہور کتاب طبقات ابن سعد میں اس طرح بیان کیا گیا

ہے کہ!

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہفتہ کے روز مسجد قبا میں تشریف  
لائے اور مہاجرین و انصار کی ایک جماعت کے ساتھ نماز ادا فرمائی اور پھر ان  
 تمام اصحاب کو ساتھ لے کر بنو نضیر کے پاس تشریف لے گئے اور ان سے  
 «معاہدہ کی رو سے» ال دو کلابیوں کے قصاص کے سلسلہ میں مذکوب  
 فرمائی جنہیں «غلطی سے» حضرت عمر بن اُمیہ صمری رضی اللہ تعالیٰ عنہ  
 نے قتل کر دیا تھا۔

بنو نضیر کے یہودیوں نے کہا اے ابو القاسم ہم لوگ اپنے عہد پر قائم  
 ہیں اور آپ جو چاہتے ہیں کرنے کو تیار ہیں۔

بظاہر تو انہوں نے آپ کو اس طریقہ سے مطمئن کر دیا مگر اندر وہ  
 خانہ کچھ لوگوں نے مشورہ کیا کہ اس موقع سے فائدہ اٹھایا جائے چنانچہ عمرو  
 بن حاشش بن کعب بن بسیل النضری نے کہا کہ میں مکان کی چھت پر چڑھ کر  
 آپ پر ایک پتھر لڑھ کا دیتا ہوں سلام بن مشکم نے اسے ایسا کرنے سے منع  
 کیا مگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ان کی اس مذموم اور ناپاک سازش

اور بد عہدی کا پتہ چل گیا چنانچہ آپ تیزی سے اٹھ کھڑے ہوئے اور اسی وقت مدینہ منورہ کی طرف مراجعت فرمائی آپ کے بعد صحابہ کرام کی جماعت بھی آپ کے پیچے پیچے چلتی ہوئی آپ تک آپنی اور بعض صحابہ نے حضور رسالت مأب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں عرض کی کہ آپ اچانک کیوں اٹھ کھڑے ہوئے تھے حتیٰ کہ ہمیں بھی معلوم نہ ہوسکا؟

حضور سرور برکات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ ہمیں ان کی بد عہدی اور سازش کی اطلاع ہو گئی تھی۔

«ما خود طبقات أين سعد اول ص ۲۰۰»

## انتخاب حیدر کرار

تفسیر مظہری میں اس واقعہ کو بالوضاحت بیان کیا گیا ہے۔

مسلمانوں سے بنی سلیم کے دواؤں غلطی سے قتل ہو گئے کیونکہ ان میں صلح کا معاملہ ہو چکا تھا چنانچہ وہ اپنے مقتولوں کا قصاص لینے کے لئے بارگاہ نبوت میں حاضر ہوئے ان کا قصہ نپڑانے کے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کعب بن اشرف یہودی اور بنی نفسیر کے یہودیوں کے پاس صحابہ کی جماعت کو ساتھ لے کر جن میں حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم بھی شامل تھے تشریف لے گئے کیونکہ ان یہودیوں نے آپ سے معاملہ کر رکھا تھا کہ بوقت ضرورت وہ روپے پیسے سے مسلمانوں کی مدد کریں گے۔

چنانچہ جب آپ ان یہودیوں کے پاس پہنچ تو انہوں نے نہایت

خندہ پیشانی سے آپ کا استقبال کیا اور کہا کہ ہم حب و عده اس معاملہ میں آپ کی ضرور مدد کریں گے مگر پہلے آپ ہماری دعوت قبول کریں اور کھانا کھالیں۔

پھر آپ کو ایک جگہ بٹھا کر اپنی مناقاہ روش کے مطابق یہ مشورہ کیا کہ قربت کا اس سے بہتر موقع پھر کبھی ہاتھ کبھی ہاتھ نہیں آئے گا لہذا ایک شخص کو ٹھے کی چھت پر چڑھ کر حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر ایک بوسا پھر گردے تو ہمیں مسلمانوں سے ہمیشہ ہمیشہ کے لئے نجات مل جائے گی ان میں سے ایک شخص عمر و بن جماش نے کہا کہ یہ کام میں کروں گا چنانچہ وہ بڑی چکی کا پاٹ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر گرنے کے لئے کو ٹھے پر گیا۔

مگر حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ان کی اس مکاری کا پتہ چل گیا اور اللہ تعالیٰ نے یہودیوں کے ہاتھ باندھ دیئے کہ وہ کوئی ایسی حرکت نہ کر سکیں۔

ای اثناء میں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علیؓ کرم اللہ وجہہ الکریم کو بدل کر ارشاد فرمایا کہ اپنی جگہ سے نہ ہٹنا اور اگر صحابہ میں سے کوئی ہمارے متعلق پوچھے تو انہیں بتا دینا کہ آپ مدینہ منورہ کو واپس تشریف لے گئے ہیں۔

چنانچہ حضرت علیؓ کرم اللہ وجہہ الکریم کو ارشاد فرمانے کے بعد آپ مدینہ منورہ واپس تشریف لے آئے ارشاد مصطفوی کے مطابق حضرت علیؓ شیر

خدا کرم اللہ وجہہ الکریم اس مقام پر کھڑے ہو گئے حتیٰ کہ تمام صحابہ کرام ایک ایک کر کے آپ کے پیچے پیچھے نگل گئے اس پر یہ آیت نازل ہوئی۔

بِاَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْ كُرُوا اِنْعَمْتُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اذْ  
هُمْ قَوْمٌ اَنْ يُسْطُوا إِلَيْكُمْ اَيْدِيْهُمْ فَكَفَ اَيْدِيْهُمْ  
عَنْكُمْ

﴿سورة العائدة آیت نمبر ۱۱﴾

تفسیر مظہری کی اس عبارت سے یہ دو باتیں صاف طور پر واضح ہوتی ہیں کہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کی پوری جماعت میں صرف جناب خیر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ، ہی ایک وہ مخصوص ہستی تھے جن پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنا راز افشا فرمایا۔

﴿تفسیر مظہری ج ۳ ص ۴۱۲﴾

## حکمت کیا تھی

اور دوسری بات یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جانتے تھے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم ہی اس ناقابلٰ تحریقت کے مالک ہیں جو اسکیلے اور تنہارہ جانے کی صورت میں بھی یہودیوں کی پوری جماعت کا مقابلہ کر سکتے ہیں۔

قارئین اگر اس واقعہ کا بظیر غائر مطالعہ کریں تو قطعی طور پر واضح ہو جاتا ہے کہ جناب علی علیہ السلام کا یہودیوں کی سازش پر پوری طرح مطلع

ہو کر تمام صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کو وہاں سے نکال دیتا اور خود ان کے نزد میں اس وقت تک موجود رہنا جب تک کہ آخری صحابی بھی وہاں سے روانہ نہیں ہو گیا نہ صرف حیدر کرا ر علیہ السلام کی بے مثال جرأت و جوانہ روی کی ناقابل تردید دلیل ہے بلکہ آپ کے ایشان اور قربانی کی بھی ایسی درخشان مثال ہے جس کی مثال نہیں ملتی۔

حضور تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے احکام کو ہمہ وقت اپنی زندگی پر ترجیح دینے کی جو مثالیں تاریخ اسلام میں جناب شیر خدا حضرت علی المرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے قائم فرمائی ہیں ان میں آپ کا شریک و سہیم تلاش کرنا ناممکن الامر اور قطعی طور پر حاصل ہے۔

## انتباہ

رسول غیب و ان تاجدار مدینہ حضور رسالت ماتب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بنو ضیر کی اس بد عهدی اور نذموم سازش کے پیش نظر محمد بن مسلمہ رضی اللہ عنہ کی معرفت ان لوگوں کو پیغام ارسال فرمایا کہ تمہاری سازش اور بے ایمانی پر ہمیں خدا تعالیٰ نے مطلع فرمایا کہ ہماری تو حفاظت فرمادی مگر تم لوگ اب دس دن کے اندر اندر مذینہ منورہ زاد اللہ شرفہ کی اس نوافی سبقتی کو خالی کر کے کہیں دُور نکل جاؤ کیونکہ معاهدہ کی رو سے عہد شکنی کے جرم میں تم اس امر کے پابند ہو اور اگر تم میں سے دس دن کے بعد یہاں کوئی شخص موجود پایا گیا تو

اسے قتل کر دیا جائے گا بنو نصریہ کے لوگوں کو جب اس امر پر اطلاع ہوئی تو وہ انتہائی خوفزدگی اور سراسمیگی کے عالم میں بستی کو خالی کرنے کی تیاریاں کرنے

لگے۔

اسی اثناء میں یہوداں بنو قریضہ نے بالعموم اور عبد اللہ بن ابی بن سلوان نے ان کے سردار حی بن اخطب وغیرہ کو یہ مشورہ دیا کہ تم آرام سے بیٹھ رہے ہو، تم لوگ تمہاراپورا اپر اساتھ دیں گے۔

لہذا مسلمانوں سے اس قدر خوفزدہ ہونے کی ضرورت نہیں بلکہ عبد اللہ بن ابی نے کہا کہ میرے ساتھ یہودیوں کا دو ہزار کا ایک ایسا شکر بھی موجود ہے جو فن سپہ گری میں اپنی امثال آپ ہے اور ہم سب لوگ تمہارے ساتھ مل کر مسلمانوں کا مقابلہ کریں گے حی بن اخطب نے اس مشورہ کو فوراً قبول کر لیا کیونکہ وہ حضور رسالت مآب کے سخت ترین دشمنوں میں سے ایک تھا جنچ سب لوگ آرام سے اپنے گھروں میں بیٹھ رہے،

## دس دن کے بعد

سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی طرف سے اخفاء کے لئے ملنے والی مہلت سے یہودیوں نے کوئی فائدہ نہ اٹھایا بلکہ جنگ کرنے پر آمادہ ہو کر تیاری کرنے لگے تو حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں سے کچھ لوگوں کو مدینہ متورہ ہی میں قیام کرنے کا حکم فرمایا اور کچھ لوگوں کو

یہودیوں پر حملہ کرنے کی تیاری کرنے کے لئے ارشاد فرمایا۔

جلد ہی جب سپاہ اسلام تیار ہو گئی تو آپ نے مدینہ منورہ میں حضرت عبد اللہ ابن مکptom کو اپنا جائشیں مقرر فرمایا اور سیدنا و مرشدنا اسد اللہ الغالب علی ابن ابی طالب کرم اللہ وجہہ الکریم کو اسلام کا پرچم عطا فرمایا کہ ارشاد کیا کہ عصر کی نماز بنی نصیر کی بستی کے قریب ادا کی جائے گی۔

پس ابن مکptom را در مدینہ ساخت ولوائح قد

بعنی ابن ابی طالب کرم اللہ وجہہ الکریم دادواز مدینہ

مطہرہ بیرون آمد و نماز دیگر در فضائے منازل بنی نصیر

گذار و واشان از مدینہ منورہ بزدیک است۔

فخرج اليهم و على يحمل زاته

﴿الوفا ابن الجوزی ص ۶۸۹﴾

## تکوار؟

جناب سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا سے سیدنا حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بنی نصیر کی سرکوبی کے لئے تکوار طلب کرتے ہوئے کہا۔

اسے فاطمہ علیہا السلام میری تلوار لاؤ کیونکہ وہ نہ مت کے قبل نہیں اور میں تھکنے والا اور کمینہ نہیں ہوں۔

اسے فاطمہ ﴿سلام اللہ علیہا﴾ میں نے آپ کے والد گرامی حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی امداد و نصرت کے لئے اور اس خدا تعالیٰ کی

خوشنودی کے لئے جو اپنے بندوں کو پالنے والا اور مہربان ہے وہ شہنوں کے ساتھ خوب زور آزمائی کی ہے۔

میں سوائے خدا تعالیٰ کے اجر کے اور جنت و نعمت میں اس کی رضا مندی کے سوا اور کسی چیز کی خواہش نہیں رکھتا۔

میں وہ شخص ہوں جو اس وقت بلند تر ہونا چاہتا ہوں جب جنگ استین چڑھا کر مسلط ہو جاتی ہے اور میں بغیر کسی ملامت کے سر بلندی کا مستحق قرار پاتا ہوں۔

میں نے ابن عبد الدار کو قتل کرنے کا ارادہ کیا تھا کہ چمکتی ہوئی تلوار سے اس کی ہڈی کو بھی کاٹ دیا جس پر زندگی کا دار و مدار ہے اسے قتل کرنے کے بعد میں نے اسے چیل میدان میں پھوڑ دیا اور اس کے ساتھ منتشر ہو گئے اور اس کے ساتھیوں کی جماعت ایسے لوگوں پر مشتمل ہے جو مايوں اور زخم خورده ہے۔

میری تلوار میرے ہاتھ میں ہے میں اس کو شعلہ کی طرح حرکت دیتا ہوں اور اس کے ساتھ کندھے اور ریڑھ کی ہڈی کو کاٹ ڈالتا ہوں پس میں نے یہاں تک دشمنوں سے قتال کیا کہ اللہ بنارک و تعالیٰ نے ان کی جماعت کو پر انگناہ مننشر کر دیا اور میں نے ان سے ہر طمہارے کے سینے کو شفادی ہے۔

افساطِ هک السيف، غير ذميم  
فلست بوعديه ولا بلئيم

افاطم قد ابليت فى نصر احمد  
ومر صات رب بالعبد رحيم  
اريد تواب الله هلاشى غيره  
ورضوان فى جنة والنعم

## اسپہ سالار و پر چم بردار

صحیح روایت کے مطابق اس لشکر کا اسپہ سالار بھی تاحدار ہل اتنی شیر  
خدا سیدنا حیدر کرا رخی اللہ تعالیٰ عنہ کو ہی مقرر فرمایا گیا تھا۔  
تاہم ایک روایت میں یہ بھی آتا ہے کہ سالار لشکر سیدنا ابو بکر صدیق  
رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو بنایا گیا تھا۔

محضر یہ کہ جب لشکر اسلام بن نصیر کی بستی کے قریب پہنچا تو یہودیوں  
کے یہودی حلیف بن قریضہ نے بھی ان کا ساتھ دین سے انکار کر دیا اور  
عبد اللہ بن ابی منافق بھی اپنے وعدے سے مخرج ہو گیا چنانچہ یہودان  
بن نصیر نے انتہائی اضطرار میں اپنی قلعہ نما بستی میں خود کو محصور کر لیا اور تیر وغیرہ  
چلانے کے لئے قلعہ کی فصیل کے سوراخوں کا سہارا اٹلاش کرنے لگے اسلامی  
لشکر نے چاروں طرف سے ان کا محاصرہ کر لیا اور حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
کا خیمه بنی خلمہ کے گھروں کے قریب لگادیا گیا۔

## غزوہ کا غزوہ کس نے تھا؟

ایامِ حاصرہ میں یہودیوں کے ایک تیر انداز نے جس کا نام غزوہ رقا  
سپاہ اسلام پر تیر چلا یا تو وہ تیر حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے  
خیمہ اطہر میں پیوسٹ ہو گیا چنانچہ حضور تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
کے خیمہ اقدس کی جگہ تبدیل کر دی گئی۔

غزوہ پر غزوہ کی یہ حراثت دیکھی تو امیر المؤمنین امام الحشیث و ولایت  
مآب اسد اللہ الغالب علی ابن ابی طالب رضی اللہ عنہا اس کی گھات میں بیٹھ  
گئے حتیٰ کہ رات کے وقت غزوہ ملتوں اپنے دوسرا ٹھیوں کے ساتھنگی تووارے  
لشکر اسلام کی طرف بڑھ رہا تھا کہ اچانک شیر خدا علیہ السلام کی نظر ان پر  
پڑ گئی اور پھر آپ نے چند ہی لمحوں میں غزوہ اور اس کے دونوں ساتھیوں کے  
ناپاک سراؤں کے پلید جسموں سے ایک ہی محلہ میں الگ کر دیئے اور پھر یہ  
تینوں کے ہوئے سرے کر حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بارگاہ  
اقدس میں حاضر ہو گئے۔

چول یہود سپاہ اسلام دیدند ابواب قلع بستہ

دست بسگ ویتر کشا دند و تابوقت عشاء جنگ کروند و

چوں بکو مناں نماز عشا گزار دند حضرت با چند کس

بکنزل شریف تشریف آوردند سارے صحابہ کہ سردار ایشان

ابو بکر بود یا علی علی اختلاف الروایتین تا بوقت صحیح

محاصرہ یہود اشغال نمودند و آورده اند که خیمه آن

حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم در فضائے بنی خطمه زده

بودند،

غورا کہ کیے از تیرا ندازان یہود بود

تیرانداخت تیرے بخیمه آں حضرت رسیدہ ازان

جا خیمه را بجائے دیگر زدن امیر المؤمنین علی در کمین او بود

نا گاہ دید کہ مشیر برہمن در دست با وکس دیگر بیرون

آمد علی عرشی بروے جملہ کرد و سر شوم اور ازتن پلیدش

جدا کرده پیش آں حضرت آور آں سر ہائے ایشان را

نزد آں حضرت آور نمذ

﴿مدارج النبوت مولفہ شاہ عبد الحق محدث دھلوی جلد اول ص ۱۲۷﴾

## تمہارے ہی کام کو گئے ہوں گے

معارج المُّقْوَة میں معمولی اختلاف کے ساتھ یہ روایت مزید

وضاحت کے ساتھ مرقوم ہے جو اس طرح ہے۔

روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا خیمه اطہر قبیلہ خطمه

کے نواح میں ایستادہ کیا گیا تھا چنانچہ یہودیوں کے تیراندازوں میں سے

غورنامی یہودی نے تیر چلا�ا تو وہ حضور رسالت مأب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

خیمہ اطہر کو جان گا چنانچہ اسی وقت آپ کا خیر انور کسی دوسری حفاظ جگہ پر منتقل کر دیا گیا جب رات کا وقت ہوا تو حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم خاموشی کے ساتھ لشکر گاہ سے باہر تشریف لے گئے۔

صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین نے حضور سید عالم تاجدار عرب و جمیع سردار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بارگاہ یکس میں جا کر عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم علی ابن طالب لشکر میں موجود ہیں ہیں؟

صحابہ کی اس اطلاع کے جواب میں آپ نے ارشاد فرمایا تمہارے ہی کام کو گئے ہونے کے پھر جب حضرت علی آگئے تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا یا علی اس واقعہ کو تفصیل سے بیان کرو ارشاد مصطفیٰ کی تعییں کرتے ہوئے حضرت علی الرضا شیر خدا علیہ السلام نے عرض کی یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم دن کے وقت اس کی تیرچلانے کی جرأت کے پیش نظر میں نے اندازہ لگایا کہ وہ بہادر شخص ہے اور ممکن ہے وہ اس جرأت سے کام لے کر رات کے وقت ہمارے لشکر کی طرف آئے اور کسی مسلمان کو غافل پا کر قتل کر دے۔

چنانچہ میں اس کی گھات میں بیٹھ گیا اور میر اندازہ بھی درست ہی ثابت ہوا کیونکہ میں نے اچانک دیکھا کہ وہ ہاتھ میں نگنی تواریکڑے ہوئے اپنے نو دیگر ساتھیوں کے ساتھ اسلامی لشکر کی طرف بڑھ رہا ہے چنانچہ جب وہ میری زد پر آیا تو میں نے یک لخت اس پر حملہ کر دیا اور شیخہ اس ملعون کا کٹا

ہوانا پاک سر آپ کے سامنے ہے۔

علاوہ اذیں اس کے دوسرے ساتھی بھی ابھی دو نہیں گئے ہوں گے  
چند لوگوں کو میرے ساتھ بھیج دیجئے تو ان پر بھی آسانی سے فتح حاصل کر لوں  
گا۔

## باقی بھی گئے

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جناب شیر خدا رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے مشورہ کو قبول فرماتے ہوئے اسی وقت آپ کے ساتھ حضرت ابو دجانہ رضی اللہ عنہ اور سعید بن حنفی کو مع دیگر سات صحابہ کے غرور کے مغرور ساتھیوں کی سرکوبی کے لئے بھیج دیا۔

جناب شیر خدا حضرت علی کرم اللہ واجہہ الکریم نے جاتے ہی اپنے ساتھیوں کے ساتھ غرور کے ساتھیوں کو گھیرے میں لے لیا اور پھر ذوالقدر حیدری نے چند ہی لمحوں کی برق پاشی کے بعد ان سب کو جہنم رسید کر دیا اور ان کے کئے ہوئے سر صحابہ کرام نے اٹھائے اور حضور رسول مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو گئے۔

حضور رسول مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ معلوموں کے یہ کئے ہوئے سر بن حملہ کے دروازہ پر لکا دو چنانچہ ایسا ہی کیا گیا

## واقعہ کے حوالہ جات

مندرجہ بالا واقعہ متعدد دیگر کتب سیر میں بھی معمولی تغیر لفظی کے ساتھ موجود ہے چونکہ پورا واقعہ تفصیل کے ساتھ قارئین کرام پڑھ چکے ہیں اس لئے یہاں صرف سیرتِ حلیبیہ کا عربی متن اور دیگر چند کتابوں کے نام اور صفات وغیرہ لکھنے پر ہی اکتفا کیا جاتا ہے۔

صاحب سیرتِ حلیبیہ نے غرور نامی یہودی کا نام غزوہ لکھا ہے ہو سکتا ہے کتابت کی غلطی سے ایسا ہو گیا ہو وَلَدَ أَعْلَمْ یہ بہر حال یہودان بنی نصیر کا محاصرہ کئے ہوئے پندرہ روز گزر گئے اور ان کے لئے مزید کچھ وقت کے لئے محصور ہنا مشکل ہو گیا تو حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں پیغام بھیجا کہ ہم اپنی غلطی پر نادم ہیں لہذا اب ہمیں باہر نکلنے کی اجازت دے دی جائے تو ہم بستی خالی کر کے شہر بدر ہونے کو تیار ہیں حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جواب میں فرمایا کہ ! اب یوں ہی نکل جانے کا موقع گزر گیا ہے تا ہم اگر تم فائدہ اٹھانا چاہتے ہو تو اب اپنا تمام قسم کامال و اسباب و اسلحہ وغیرہ چھوڑ کر خالی باتھ جا سکتے ہو چنانچہ یہودی تمام مال و اسباب چھوڑ کر بخوبیہ اور خیر وغیرہ کی بستیوں کی طرف منتشر ہو گئے۔

متون ملاحظہ فرمائیں !

گویند کہ خیمہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
در فضا نے خلمہ زده بودند یکے از تیر اندازان کے بغور  
را موسوم بود تیرے انداختہ خیمہ آنحضرت صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم رسید لا جرم خیمہ را ازاں محل مقام  
دیگر انقال نمودند و چوں شب در آمد لشکر گاہ را از علی  
مرتضی کرم اللہ وجہه خالی دیدند خضرت عرض کردند  
فرمود غالباً بجهت مجھے،

از مهمات شایرون آمد ہمال ساعت امیر رضی  
اللہ عنہ حاضر شد و سر غور را برز میں افگند و گفت  
یار رسول اللہ ایں سر آں ملعون است کہ بجانب خیمہ تو  
تیر انداختہ بود، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم از  
کیفیت حال او استعلام نمود "مرتضی" علی گفت رضی  
اللہ عنہ کمن اور شجاع یافہ بخاطرم گذشت کہ شامہ  
جر آتش برآں دار کہ شب بیرون آسید و ہر کراغ اغفل  
یابد بر بائید در کمین گاہ او بودم۔ ناگاہ دیدم کہ شمشیرے  
برہمنہ درست بانہہ کس دیگری آسید من بروے حملہ  
کردم و سروے از بدن جدا ساختم و یارانے وے چنان  
زدیک اند کہ اگر جمعے رابر من فرستی برایشان

ظفر رامیم - رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ابودجانہ و  
 سہیل بن حنیف رابا ہفت نفر دیگر از مردان مردانہ  
 مصحوب علی رضی اللہ گردانید، حیدر کار بادہ  
 نفر از مردان جرار ہبہا جرو انصار در عقب یاران غور  
 اشتافت وآل جماعت رادر پیرون حصار یافتہ ہمدرد  
 بقتل رسانیدند وسر ہائے ایشان نزد حضرت رسالت  
 پناہ ہے صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرمود تا سر شوم آں یہود  
 مظلوم ابرس رہائے نی ختمہ بیاویختد،

### ﴿ مغارج النبوة رکن چھارم ۱۰۹ ﴾

فَلَمَّا اجْتَمَعَ النَّاسُ حَوْرَجَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى  
 اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ بِهِمْ وَاسْتَعْمَلَ عَلَى الْمَدِينَةِ  
 أَبْنَى مَكْتُومًا وَحَمَلَ رَأْيَتَهُ عَلَى بْنِ أَبِي طَالِبٍ كَرَمِ  
 اللَّهِ وَجْهَهُ وَاسْتَعْمَلَ عَلَى الْعَسْكَرِ عَلَى بْنِ أَبِي  
 طَالِبٍ وَيَقَالُ أَبَا لَكَرْ، فَدَخَلَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
 فِيهَا وَكَانَ رَجُلٌ مِّنْ يَهُودٍ يَقَالُ لَهُ غَزُولٌ وَكَانَ  
 أَعْسَرَ رَأْمِيَا يَبْلُغُ نَبْلَهُ مَا لَا يَبْلُغُهُ نَبْلُ غَيْرِهِ فَوَصَلَ  
 نَبْلَةً تَلْكَ الْقَبَةَ فَأَمَرَ بِهَا فَحُوتَ ،  
 وَفِي لَيْلَةٍ مِّنَ الْلِّيَالِيِّ فَقَدَ عَلَى صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَرْبَ الْعَشَاءِ  
 دُعْوَةً أَى اتَّرَكُوهُ فَإِنَّهُ فِي بَعْضِ شَأْنِكُمْ فَعَنْ

قليل جاء برأس الرجل الذى يقال له غزول الذى  
وصل نبلة قبة ﴿صلى الله عليه وآلہ وسلم﴾ مع  
على ابا دجانه وسهيل بن حنيف فى عشرة فادر  
كواوك الجماعة الذين مع غزول وفروا من  
”على فقتلوهم“

﴿سیرت حلبيه ج ٢ ص ٥٦٢، مطبوعه مصر﴾

﴿تاریخ حبیب البیسج ١ ص ٤٢٢﴾ و روضۃ الصفاء ج ١ ص ١٠٨

بک

عمر زاده بک

لدر

کنڈر کنڈر

## کفار مکہ کی آخری ضرب

غزوہ احزاب یعنی جنگ خندق کو جنگ ابوسفیان بھی کہا جاتا ہے کفار و مشرکین کی اہل اسلام پر یہ آخری اور شدید ضرب تھی مسلمانوں سے پے در پے شکست فاش اٹھانے کے بعد عصیت زدہ کفار قریش کا خون کھول اٹھا تھا جنگ بد رک ذلت آمیز شکست اور جنگِ أحد کی وقت اور عارضی فتح کے بعد شرمناک ہزیمت میں تبدیل ہو جانا ابوسفیان اور اُس کے ساتھیوں پر بھلی بن کر گرا تھا۔

چنانچہ کفار و مشرکین مکہ نے ایک آخری اور فیصلہ کرن جنگ لڑنے کا فیصلہ کیا اور قریش مکہ کے علاوہ مجاز میں بننے والے دیگر متعدد شعوب و قبائل جن میں یہودی بھی تھے اس بجنگ میں چھوٹک دیئے۔ کفار کی طرف سے اس جنگ میں حصہ لینے والے قبائل کے نام یہ ہیں۔

(۱) قبیلہ غطفان (۲) قبیلہ سلیم (۳) قبیلہ اشجع

(۴) قبیلہ اسد (۵) قبیلہ قربظہ (۶) قبیلہ نضیر

ساتواں قبیلہ خود قریش مکہ کا تھا تمام قبائل کے سردار اپنے قبیلہ کی کمان کر رہے تھے جبکہ ان سب کا سپہ سالار ابوسفیان خود تھا۔

کفار و مشرکین کے اس بیڈی دل شکر کی تعداد چوبیں ہزار تھی اور ابوسفیان نے اس میں جنگ بدر کی ہی طرح عمر و بن عبد و د جیسے جو اور جنگجو لوگوں کو بھرتی کیا ہوا تھا جبکہ اس کے مقابلہ میں آنے والے حیثیں اسلامی کی تعداد تین ہزار مجاہدین اسلام پر مشتمل تھی۔

عمر و بن عبد و د اپنی جسمت کے لحاظ سے بی فوج انسان سے قومِ جنات کا فرد زیادہ معلوم ہوتا تھا اور عرب میں اس کے متعلق عام طور پر مشہور تھا کہ وہ اکیلا ایک ہزار بہادروں پر بھاری ہے۔

ابوسفیان نے ظاہر طور پر اس قدر جنگی قوت تیار کر لینے کے ساتھ ساتھ اپنی مکارانہ اور عیارانہ صلاحیتوں کو بروئے کار لاتے ہوئے منافقین مدینہ سے بھی گٹھ جوڑ کر رکھا تھا مگر منافقین مدینہ علم رسالت کی تاب نہ لاتے ہوئے اپنی تمام تر عیاریوں سمیت بے کار محض ہو کر رہ گئے۔

## کفار کی آخری کوشش

بہر حال کفار عرب کی یہ آخری اور فیصلہ گن ضرب تھی جس سے ان کی دانست میں اسلام پاش پاش ہو کر رہ جاتا مگر وہ لوگ جس نُور کو ختم کر دیتا چاہتے تھے مشیتِ الہی سے پُورا فرمانے کا ارادہ فرمائی ہے۔

فَأُنُسُّ بْنُ كَعْبٍ كَيْمَانٌ كَيْمَانٌ  
وَهُوَ شَعْرٌ كَيْمَانٌ كَيْمَانٌ

حضور رسالت آب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو کفار و مشرکین کے حملہ کی تیاریوں کا علم قبیل از وقت ہی ہو گیا تھا جناب نجح آپ نے اس بائیعے ناگہانی سے عہدہ برآء ہونے کے لئے صحابہ کرام سے مشورہ کیا تو بعض نے مدینہ منورہ کی حدود میں رہ کرہی مقابلہ کرنے کا مشورہ دیا جبکہ حضرت سلمان فارسی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے یہ مشورہ دیا کہ شہر سے باہر ایک خندق کھو دی جائے اور خندق کے اس پار رہ کر حملہ آوروں کا انتظار کرنا چاہئے۔

سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جناب سلمان فارسی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے مشورہ کو بے حد پسند فرمایا اور ان کو فرمایا کہ سلمان اہل البیت منا یعنی سلمان میرے اہل بیت سے ہیں۔

## سپہ سالار اعظم

اس مشورہ کے بعد دنیا کے سب سے بڑے اور عظیم سپہ سالار حضور سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جبل سلع کی چوٹی پر ایک فوجی چھاؤنی قائم فرمائی جو آج چودہ سو سال گزر جانے کے باوجود مدینہ منورہ زاد اللہ تشریف اور تکریما میں فوجی نوعیت کا واحد عظیم مرکز ہے اس فوجی کیست کو دیکھنے سے تاجدار دو عالم علیہ التحیۃ والتسلیم کی فن سپہ گری میں مہارت توتامہ اور آپ کی عسکری صلاحیتوں کا کامل طور پر اظہار ہوتا ہے۔

جبل سلع پر فوجی چوٹی قائم فرمانے کے بعد حضرت سلمان فارسی

رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے مشورہ پر عمل فرماتے ہوئے آپ نے خندق کی کھدائی کا کام شروع کروایا انصار کے مختلف قبائل پر اس جگہ کو تقسیم فرمادیا جہاں خندق تیار کرنا تھی تاکہ اپنے حصہ کا کام جلد از جلد نپٹایا جاسکے۔

## پتھر پاش پاش ہو گیا

آپ نے انصار مدینہ کی معاونت کے لئے مہاجرین کی امدادی پارٹیاں بھی مقرر فرمادیں بلکہ آپ خود بہ نفس نفس بھی اس مشقت بار صبر آزمائ کر کٹھن کام میں مصروف ہو گئے ایک روز ایک بہت بڑا پتھر جسے صحابہ کرام توڑنے میں ناکام رہے حضور رسالت آب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے قوت رسالت سے تین ضربوں سے گلزارے گلزارے کر دیا اور ہر ضرب پر ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے ہمارے لئے فلاں ملک کو فتح فرمادیا۔

ایک روز چند صحابہ کرام نے بھوک کی وجہ سے اپنے پیٹ پر باندھا ہوا ایک ایک پتھر دکھایا تو حضور انور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپے شکم اطہر سے کپڑا ہٹادیا آپ کے شکم انور پر تین پتھر بندھے ہوئے تھے۔

اس شدید اور تھکا دینے والی مہم میں حضور سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنے غلاموں کے ساتھ برابر اور مُسلسل کام کرتے رہے حتیٰ کہ خندق تیار ہو گئی یہ خندق کتنے عرصہ میں مکمل ہوئی اس میں موئیں کا اختلاف ہے بعض نے چھوٹا اور بعض نے میں روز تک پایہ تھیکل کو پہنچنا لکھا ہے اکثر

روايات کے مطابق اس عظیم کام کو پندرہ سے بیس روز کے اندر اندر ختم کیا گیا تھا۔

بہرہ حال کفار و مشرکین کے لشکر کی آمد سے پہلے پہلے یہ کام مکمل ہو چکا تھا اور جب کافروں کا لشکر خندق کے کنارے پر پہنچا تو مسلمانوں کی اس جدید قسم کی ناکہ بنندی کو دیکھ کر حیران رہ گیا اور ان شیطانی افواج کو خندق کے ساتھ ساتھ پڑاؤڑا لئے پر مجبور ہونا پڑا تاہم انہوں نے محاصرہ شروع کر دیا جو تقریباً دو عشرے جاری رہا۔

## علی کا پہلا شکار

ایک روز اچانک کافروں کی طرف سے نو فل نامی ایک سر پھرا گھوڑے پر تازیا نے بر ساتا ہوا خندق میں اتر گیا وہ چاہتا تھا کہ جلد از جلد خندق عبور کر کے مسلمانوں کے لشکر پر حملہ آور ہو جاؤں مگر خندق کے دوسری سمت پر متعین اسلامی سپاہ نے اس پر پھر بر سانا شروع کر دیئے جس کے نتیجے میں وہ گھوڑے سمیت خندق میں گر گیا مسلمان سپاہوں نے اس پر مزید تیزی سے سنگ باری شروع کر دی تو وہ پھر وہ کی تاب نہ لاتے ہوئے یوں چلانے لگا کہ اے گروہ عرب اس طرح پھر مارنے سے تو یہ بہتر ہے کہ تم لوگ مجھے قتل کر دو۔

اس کی یہ حقیقت پکارن کر جناب ہمیر خدا سیدنا حیدر کرامہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ

عنه خندق میں اتر گئے اور ذوالقدر حیدری کے ایک ہی دار سے اسے دو حصوں میں تقسیم کر دیا۔

وَامَانُوفلْ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ فَصَرَبَ فِرْسَهُ لِيَدِ خَلِ  
الْخَنْدَقِ فَوَقَعَ فِيهِ مَعَ فَرِصَادِهِ مَتْحُطِّمًا جَمِيعًا  
وَقَيلَ رَمَى بِالْحَجَّارَةِ فَجَعَلَ يَقُولُ قَاتِلَهُ أَحْسَنُ يَا  
مُعْشَرِ الْعَرَبِ فَنَزَلَ إِلَيْهِ عَلَى كَرْمِ اللَّهِ وَجْهَهُ  
الْكَرِيمِ فَقَتَلَهُ إِلَيْهِ ضَرَبَ بِسَيفِهِ فَقَطَعَهُ نَصْفَيْنِ  
وَكَبَرَ ذَالِكَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ.

﴿مغازی الرسول، واقدی ج ۱ ص ۲۰۷﴾

﴿سیرت ابن هشام ج ۱ ص ۱۹۶﴾

﴿سیرت حلبيه ج ۱ ص ۱۳۷﴾

وقل کی زندگی کا بھی ڈر اپ سین ہوا، ہی تھا کہ جانین کی افواج کی  
آنکھیں ایک اور عجیب و غریب مظہر دیکھ رہی تھیں۔

## عفریت میدان جنگ میں

ہوا یہ کہ قوی ہیکل اور دیو صورت عمرو بن عبد واد پنے بیٹے حنبل کے  
ساتھ خندق کو پھاند کر دوسرا طرف در آیا تھا۔

ایک روایت میں ہے کہ وہ انتہائی طاقت و را اور بر ق رفتار گھوڑے  
پر سوار تھا جو ایک ہی چھلانگ میں خندق کے اس پار آ گیا تھا۔

بھر حال اس شیطان کے متعلق اگر ایک ہزار بھادروں پر بھاری

ہونے کا گمان کیا جاتا تھا تو وہ درست ہی معلوم ہوتا ہے کیونکہ ایک عام انسان ہرگز یہ جرأت نہیں کر سکتا کہ اکیلا تین ہزار کے لشکر جرار کے زیر غم میں آ کر لکار سکے حالانکہ اس وقت اس کی عمر نو سال تھی۔

عمر بن عبدود نے لشکر اسلام کو لکارتے ہوئے کہا کہ ہے کوئی جو میرا مقابلہ کرنے کی جرأت کر سکے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے شیر جرار جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اسے چلاتے ہوئے دیکھا تو کھڑے ہو کر بارگاہِ مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں عرض کیا رسول اللہ میں اس کا مقابلہ کروں گا۔

سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا! علی بیٹھ جاؤ یہ عمر بن عبدود ہے محبوب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد تھا کیسے تعیل نہ ہوتی جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ خاموش ہو کر بیٹھ گئے۔

اتنے میں عمر بن عبدود پھر لشکر اسلام کو لکارتے اور مسلمانوں کا تمثیر اڑاتے ہوئے چلایا کہ کہاں ہے تمہاری جنت جس کا تم گمان کرتے ہو آؤ میرے مقابلہ میں تمہیں قتل کر کے وہاں پہنچا دوں مگر تم میں ایسا کون ہے جو مجھ سے مقابلہ کر سکے۔

وَكَانَ عُمَرُ بْنُ عَبْدِ الدُّوْلَهُ عَمِيرًا إِذْ دَأَكَ تِسْعِينَ سَنَةً

فَقَالَ مَنْ يَبْرُزُ؟ فَقَامَ عَلَى كَرْمِ اللَّهِ وَجْهَهُ وَقَالَ أَنَا

لَهُ يَا نَبِيَّ اللَّهِ فَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ لَهُ

اجلس انه عمرو بن عبدود .

ثم كرر عمرو النداء وجعل يو نج المسلمين و  
يقول اين جنتكم التي تذعون انه من قتل منكم  
دخلها افلا تبرزن في رجل .

﴿سیرت ابن هشام ج ۲ ص ۱۹۱﴾ ﴿سیرت حلیبیہ ج دوم ص ۱۲۱﴾  
﴿روض الانف ج ۲ ص ۱۹۱﴾ ﴿نور الابصار ص ۹۸﴾

جناب حیدر کر کرم اللہ وجہہ الکریم نے جب اس دشمن خدا کی  
خراقات کو سناتو پڑھنے ہو سکا بے اختیار پھر کھڑے ہو گئے اور سر کار دو عالم صلی  
اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حضور میں عرض کیا یا رسول اللہ میں اس سے مقابلہ کروں  
۔ گ

حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حسب سابق ارشاد فرمایا علی بیٹھ جاؤ  
یہ عمرو بن ابن عبدود ہے ۔

فقام على کرم الله وجهه انا له يا رسول الله فقال  
اجلس انه عمرو ابن عمرو ابن عبدود .

﴿سیرت حلیبیہ ج ۲ ص ۱۲۱﴾ ﴿معارج النبوة ج ۳ ص ۱۲۸﴾

﴿سیرت ابن هشام ج ۲ ص ۱۹۱﴾ ﴿روض الانف ج ۲ ص ۱۹۱﴾

## شیر خدا عفریت کے سامنے

لشکر اسلام میں سے کسی کو مقابلہ پر نہ آتے ہوئے دیکھ کر وہ تیسری  
بار چیخا کہ هل من مبارز ہے کوئی جو میرے مقابلہ میں آئے اس کا نازو

نحوت میں ڈوبا ہوا چیلخ سنتے ہی پھر اللہ کے شیر اور محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے سپاہی جناب حیدر کرا ر علیہ السلام کی حمیت و غیرت ہاشمی کو جوش آگیا آپ دیوانہ وار پھر کڑے ہو گئے اور اپنے آقا مولا کے حضور میں درخواست پیش کی یا رسول اللہ مجھے اس کے ساتھ مقابلہ کی اجازت مرحمت فرمائیے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے پہلے کی طرح پھر یہی ارشاد فرمایا۔

کہ علی بیٹھ جاؤ یہ عمر و میں عبد و د ہے عرض کی حضور پھر کیا ہوا اگر عزو ہے تو ہونے دیں۔

ثُمَّ نَادَى النَّاسَ ثَالِثًا، فَقَامَ عَلَى كَرْمِ اللَّهِ وَجْهَهُ  
الْكَرِيمِ فَقَالَ أَنَّهُ عُمَرٌ وَقَالَ وَانِّي كَاعِمٌ رَا، فَإِذْنُ لِهِ  
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ.

﴿سیرت ابن هشام ج ۲ ص ۱۹۱﴾

﴿سیرت حلبيه ج ۲ ص ۲۲۱﴾ ﴿معراج النبوة ج ۳ ص ۱۲۸﴾

حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی شیر خدا علیہ السلام کی درخواست قبول فرماتے ہوئے نہ صرف یہ کہ اجازت ہی مرحمت فرمائی بلکہ اپنی دستار مقدس حیدر کرا کے سر انور پر سجا کر اپنی زرہ مبارک آپ کے ذیب تن فرمائی اور پھر خود ہی ذوالقدر حیدر کرا جناب حیدر کرا کے ہاتھ میں دے کر بارگاہ رب العزت میں عرض کی۔

وَفِي رَوَاتْهُ أَنَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ

## عطاء سيف ذو الفقار والبسه ورעה الحديد وعمه

بعمامه .

﴿سیرت حلبیہ ج ۲ ص ۲۲۱﴾ ﴿معارج النبوت ج ۳ ص ۱۲۸﴾

﴿ینابیع المودة ج ۱ ص ۱۱۶﴾ ﴿سیرت ابن هشام ج ۲ ص ۱۹۶﴾

﴿روض الانف ج ۲ ص ۱۹۶﴾

اللہ اس کی مدد فرمائی یا اللہ یہ میرا بھائی اور ابن عم ہے مجھے اکیلانہ  
چھوڑنا اور تو ہی بہتر نگہبان ہے۔

وقال اللہم اعنہ علیہ اے وفى لفظ اللہم  
هذا اخى وابن عمى فلا تذرنى فردا وانت خير  
الوارثين .

﴿سیرت حلبیہ ج ۲ ص ۲۲۱﴾ ﴿معارج النبوت ج ۳ ص ۱۲۸﴾

﴿ینابیع المودة ج ۱ ص ۹۱﴾

اللہ تو نے مجھ سے بدرا کے دن عبیدہ اور احمد کے دن حمزہ کو لے لیا  
اور یہ میرا بھائی اور ابن عم ہے۔

زاد فی روایۃ انه صلی اللہ علیہ وآلہ  
وسلم رفع عمامتہ الى السماء وقال المعی  
أخذت عبیدة منی یوم بدرا و حمزة یوم احدو هذا  
علی انی وابن عمی . (الحدیث)

﴿سیرت حلبیہ ج ۲ ص ۲۲۲﴾

﴿علی ابن ابی طالب مولنه عبدالکریم خطیب مطبوعہ مصر ص ۱۲۱﴾

یا اللہ مجھ کو اکیلانہ چھوڑنا اس کی آگے پیچھے دائیں بائیں اور فوق تخت

سے حفاظت فرم۔

وقال لا تذرني فردا اللهم احفظه من بين  
يديه ومن خلفه وعن يمينه وعن شماله ومن فوق  
وليه وتحت قدميه .

(بینابیع المودة ج ۱ ص ۹۶)

حضور سرور کو نین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی محبت و شفقت میں ڈوبی  
ہوئی دعاوں کے جھرمت میں اللہ کا شیر اور محمد عربی کا پہلوان ہاشمی شکوہ  
تمکنت کے ساتھ جب شیطان عفریت عروابن عبدود سے مقابلہ کے لئے  
میدان کی طرف چلا تو زمین تھرا کر رہ گئی ساکنان افلک و عرش دم بخود ہو کر  
زمیں کی طرف دیکھتے لگے حوریں یہ بھیب منظر دیکھنے کے لئے جنت کے  
دروازوں پر آ کر کھڑی ہو گئیں اللہ تعالیٰ جل مجدہ الکریم نے جبرائیل علیہ  
السلام کو حکم دیا کہ جبریل تیار ہو جاؤ تم ہماری طرف سے ابن ابی طالب کے  
لئے تنفسِ جرأت لے کر جاؤ گے۔

## پورا ایمان پورا کفر

حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے صحابہؓ کرام کو مخاطب کر  
کے شیر خدا کو اس جنگ کا پہلا اعزاز یہ عطا فرمایا۔

پورا ایمان پورے شرک سے نکرانے والا ہے۔

بِرْزَ الْأَيْمَانَ كَلَهُ إِلَى الشَّرْكِ لَهُ

﴿يَنَابِيعُ الْمُودَةِ ج١ ص٩٣﴾ ﴿مَعَارِجُ النُّبُوَّةِ ج٢ ص١٢٨﴾

اول حصہ حضور یہ اعزاز عطا فرمائے ہے تھے اور ادھر امیر المؤمنین امام الجما  
ہدین قاتل الکفار شیر جرار حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ ذوالفقار حیدری کوہل  
دیتے اور لبراتے ہوتے پورے شکوہ و دبدبہ کے ساتھ عرو بن عبدود کے  
سامنے پہنچ گئے۔

## ابن عبدود کا تفاخر

ابن عبدود نے ایک نو خیز جوان کو اپنے مقابلہ میں دیکھا تو حیرت و  
استجواب کی تصویر بن گیا اسے یقین ہی نہیں آ رہا تھا کہ چھوٹے سے قد کا یہ  
جو ان بھی اس سے مقابلہ کرنے کے لئے آ سکتا ہے اسے اپنی قوٰت اور  
بہادری پر نا ز تھا اسے اپنے فن سپہ گری اور تحریب پر فخر تھا اسے اپنے دیو  
قامت اور حکم و شحیم ہونے پر غرور تھا اور وہ یہ فخر و تکبر کرنے میں حق بجانب بھی  
تحاوہ اکیلا ایک ہزار بہادروں پر بھاری تھا بڑے بڑے جوان مردوں کا تو  
اس کا ذیل ڈول دیکھ کر ہی زہرہ آب ہو جاتا تھا اسے یقین تھا کہ اس کی لکار  
کا جواب دینے والا شکر اسلام سے کوئی شخص بھی میدان میں آنے کی حراثت  
نہیں کرے گا جبھی تو وہ اس قسم کے رجبیہ اشعار پڑھ رہا تھا۔

وَلَقَدْ بَجَحَتْ مِنَ النَّادِي

بِجَمِيعِكُمْ هَلْ مِنْ مَبَارِزاً

ووقف اذا وقف الشجاع  
مواقف القرن المناجز  
وكذاك اني لم ازل  
متبرعا قبل الهرامز  
ان الجشاعة في الفتى  
والجود من خير الغرائز

«طبقات ابن سعد ج ۱ ص ۲۱۲»

«نور الا بصار ص ۹۸»

«سيرت حلبيه ج ۱ ص ۱۲۱»

«سيرت ابن هشام ج ۲ ص ۱۹۱»

مسلمانوں کی جماعت کو پکارتے پکارتے میری آواز بھی یہیٹی کہ  
کوئی جنگجو میرے مقابلہ کو نکل۔

جب بہادر پا مردی کو چھوڑ دیتا ہے تو میں بہادروں کی صف میں کھڑا  
ہوتا ہوں اور میں ہمیشہ اسی طرح لوگوں کی طرف دوڑتا ہوں۔

کیونکہ جوان مرد اور بہادر کے لئے شجاعت ہی سب سے اچھی چیز

ہے۔

مگر اب تو اس کی لکار کا جواب اس کے سامنے تھا باشی وقار کی تصویر  
اس کے سامنے جلوہ فگن تھی جرأت و شجاعت کا پیکر اور زور یہ اللہ کا بحسمہ مولا  
مشکل کشا شیر خدا اسد اللہ الفالب علی ابن ابی طالب اس کے سامنے پورے

اطمینان کے ساتھ اس کے شعروں کا جواب ان فی المدیہہ اشعار کی صورت  
میں دے رہا تھا۔

لَا تَعْجَلْنَ فِقدَائِكَ  
مُجِيبٌ صوتُكَ غَيْرٌ عَاجِزٌ  
ذُونَيْهِ وَبِصِيرَةٍ رَّأَيْهُ  
وَالصَّدْقَ مُنْجِيٌّ كُلَّ فَيَازٍ  
إِنِّي لَا رَجُونَ وَانْقِيمٌ  
عَلَيْكَ نَائِحَةُ الْجَنَائِزِ  
مِنْ ضَرْبَةِ نَجَّالٍ يَيْقَىٰ  
ذَكْرٌ هُاعَنْدَ الْهَرَامِزِ

﴿سیرت ابن هشام ج ۱۹۱ ص ۴۶۰﴾ ﴿طبقات ابن سعد ج ۱ ص ۴۶۰﴾

﴿نور الا بصار ص ۹۸﴾ ﴿سیرت حلبيه ج ۲ ص ۴۶۲﴾

﴿علی ابن ابی طالب مؤلفه عبد الكریم خطیب ص ۱۳۱﴾

اے عمر و تجھ پر افسوس ہے کہ تو ایسی بڑیں ہائک رہا ہے یاد رکھ اور

خوب غور سے سن کر تیری لکار کا جواب دینے کے لئے وہ شخص میدان میں  
آگیا ہے جو صاحب بصیرت ہے اور تیری آواز کا جواب دینے میں ہرگز عاجز  
نہیں۔

عمر نے شیر خدا کے یہ اشعار نے تو حیران ہو کر پوچھنے لگا نوجوان  
تمہارا کیا نام ہے؟

جناب حیدر کرار علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے ارشاد فرمایا علی ابن ابی

طالب،

عمر و نے کہا! نوجوان تم ابو طالب کے بیٹے ہو اور ابو طالب میرے  
دوست تھے اس لئے میں نہیں چاہتا کہ تم قتل کئے جاؤ اور میں تمہارا خون  
بھاؤ۔

فقال غیر ک یا ابن اخی من اعمام ک من ہوا  
شد منک فانی اکرہ ان اھریق ای اسیل دمک  
فان ابا ک کان لی صدیقا فقال علی و انا ولادہ  
ما اکرہ ان اھریق دمک.

﴿سیرت حلیبیہ ج ۲ ص ۶۷﴾ ﴿سیرت ابن هشام ج ۱ ص ۹۱﴾

﴿معارج النبوة ج ۲ ص ۱۳۱﴾

جناب حیدر کرار نے فرمایا مگر میں چاہتا ہوں کہ میں مجھ میں قتل کر

دول۔

عمر و آپ کی جرأت مندانہ گفتگو سن کر حیرت کے عالم میں ڈوب گیا  
اور پھر پوچھنے لگا نوجوان تم کیا چاہتے ہو؟

جناب حیدر کرار علیہ السلام نے فرمایا! کیا تم نے یہ عہد کر رکھا ہے

کہ اپنے مقابل کی دو باشیں ضرور تسلیم کروں گا۔

عمر نے کہا! ہاں کہو کیا بات ہے؟

آپ نے فرمایا کہ میں تجھ سے یہ چاہتا ہوں کہ تو اسلام قبول کر کے

اس بات کی گواہی دے دے کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی عبادت کے لائق نہیں  
اور محمد اللہ کے رسول ہیں صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم،  
عرونة کہا۔ مجھے اس بات کی ضرورت نہیں۔

جناب حیدر کارنے فرمایا پھر تم ایسا کرو کہ اپنے علاقے کو واپس چلے  
جو اگر محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مظفرو منصور اور کامیاب و کامران ہو  
گئے اور سچے ہوئے تو ان کی معاونت اور امداد کرنا اور اگر اس کے بر عکس ہوا تو  
پھر تمہارا مقصد بغیر لڑئے بھی پورا ہو جائے گا۔

فَقَالَ لَهُ عَلِيٌّ يَا عُمَرُ وَإِنَّكَ عَاهَدْتَ أَنْ لَا  
يَدْعُوكَ رَجُلٌ مِّنْ قَرِيبِكَ إِلَّا خَصَّتْنَاهُ إِلَّا أَخْذَتْ  
أَحْدَاهُمَا قَالَ أَجِلَّ قَالَ لَهُ عَلِيٌّ فَإِنِّي أَدْعُوكَ  
إِلَى اللَّهِ وَإِلَّا سَلَامٌ قَالَ لَا حَاجَةَ لِي.

«تاریخ کامل ابن اثیر» ص ۱۲۲ «معارج النبوة ج ۲ ص ۱۲۳»

«سیرت حلبيه ج ۲ ص ۱۲۲» «نور الا بصار ص ۹۸»

«سیرت ابن هشام ج ۲ ص ۱۹۱»

عمرو بن عبدود نے کہا کہ میں یہ کام بھی ہرگز نہیں کر سکتا کہ میدان  
جگ سے خالی ہاتھ واپس جا کر زنان قریش کے طغی سنوں اس کے علاوہ  
کوئی اور بات کرو۔

قالَ وَأَخْرَى تَرْجِعُ إِلَى بِلَادِكَ فَانِّي

مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ عَادَ قَاكِنْتَ

اسعد الناس به وان يك كا ذبا كان الذى ترید

قال هذا ما لا تحدث به نساء قريش ابدا.

«سیرت حلبيه ج ۲ ص ۱۳۹۔ معارج النبوة ج ۳ ص ۱۳۹۔ سیرت ابن

مشام ج ۷ ص ۱۹۱۔ موضوع الانف ج ۱ ص ۱۹۱»

جناب حیدر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ارشاد فرمایا! اگر تمہیں یہ

دونوں باتیں نامنظور ہیں تو پھر آخری بات یہ ہے کہ مجھ سے مقابلہ کی تیاری  
کروں گے این عبدود نے فرمان مرتضائی سننا تو مشکلہ اڑانے کے انداز سے  
ہنسنے لگا اور پھر آپ کو مخاطب کر کے کہنے لگا نوجوان جاؤ و اپنی چلے جاؤ تم  
میرے مقابلے کے آدمی نہیں ہواں لئے میں تمہیں قتل کرنا پسند نہیں کرتا اور  
میرا مقابلہ تو پورے عرب میں کوئی نہیں کر سکتا۔

جناب مولا مشکل کشا علیہ السلام نے اس کے تقاضو کو توڑتے ہوئے  
فریا یا تو مجھے قتل کرنا پسند نہیں کرتا لیکن خدا کی قسم میں مجھے قتل کرنا پسند کرتا ہوں  
حضرت علی علیہ السلام کے یہ الفاظ عمر و پر بم بن کر گرے وہ ایک دم مشتعل ہو  
گیا اور گھوڑے سے چھلانگ لگا کر نیچے آتی آیا۔

آمنا سامنا ہوا تو نگاہ افلک متھیرہ گئی این عبد و جسمانی ساخت  
کے اقبار سے جناب مولا مرتضی شیر خدا سے کئی گناہ اتحاہی وجہ تھی کہ وہ  
جناب شیر خدا کو اپنا مقابلہ کیجھنے کے لئے تیار نہیں تھا اب جو اشتغال میں  
اک رأس نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم پر وار کیا تو یوں معلوم ہوا کہ اس

کی توانیں بلکہ آگ کا لپٹا ہوا شعلہ ہو۔

فضحک عمرو وقال ان هذه الخصلة ما كت  
اظن ان احد امن العرب يرو عنى ليهائم قال له  
عنه طلب المبارزة لم يا ابن اخي فوالله ما احب  
ان اقتلك فقال على كرم الله وجهه الكريم  
ولكنى والله احب ان اقتلك فحمى عمرو عند  
ذاك اى اخذته الحمية فاقتحم عن فرسه  
وسأل سيفه كأنه شعلة نار فعقر فرسه وضرب  
وجهه واقتيل على على كرم الله وجهه فاستقبله  
على بدر قته فضربه عمرو فيها وأثبت السيف  
وأصاب راسه فشجه فضربه على كرم الله وجهه  
على جبل عاتقه اى وهو موضع الرواء من العنق  
فسقط وكبر المسلمين فلما سمع رسول الله  
صلى الله عليه وآله وسلم التكبير عرف ان عليا  
كرم الله وجهه قتل عمر العنة الله .

«تاریخ کامل ابن اثیر ج ۱۳۲ ص ۶۲۲» «سیرت حلیبیہ ج ۲ ص ۴۰۴»

«معارج النبوت ج ۳ ص ۱۲۹» «نور الابصار ص ۱۸۷»

«سیرت ابن هشام ج ۲ ص ۱۹۱» «تروض الانف ج ۲ ص ۱۹۱»

اس کا وارس قدر زور دار تھا کہ اگر سامنے پہاڑ بھی ہوتا تو کٹ کر رہا

جاتا مگر قربان جائیں زور یہ اللہ کے اور سلام ہو اس قوتِ حیری کو جس پر

محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ناز تھا آپ نے کمال جرأت و جوانسزدی کا مظاہرہ کرتے ہوئے دشمن کے کوہ میکن وار کو اپنی پوری قوت سے اپنی ڈھان پروک لیا عمرونے آپ کے سر پر وار کیا تھا جسے جناب حیدر کر ار اپنے بازوں کے زور پر وار کنا چاہتے تھے مگر جملہ اس قدر شدید تھا کہ تو اس کے دباؤ کا مقابلہ کرتے کرتے پس سر مبارک کے قریب آگئی جس کی وجہ سے آپ کے سر اقدس پر کسی قدر زخم آگیا۔

مگر اس زخم نے تو حیدر کر ار رضی اللہ عنہ کو شعلہ جوالہ پنا کر رکھ دیا تھا آپ نے نعرہ تکبیر بلند کیا اور زخمی شیر کی طرح غصب ناک ہو کر دشمن پر حملہ آور ہو گئے۔

ذوق القوار حیدری عقاب کی طرح لہراتی ہوئی فضا میں بلند ہوئی اور

معارج النبوت وغیرہ میں ہے عمرو بن عبد وہ قتل کرنے کے بعد جناب حیدر کر ار رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے خود ہی نعرہ تکبیر بلند فرمایا تھا چنانچہ لکھا ہے۔

آل گاہ حیدر کر ار رضی اللہ عنہ بیک ضرب ذوق القوار بدن آل ملعون خاکسارا، از بار سبکسار گردنید و فی الفور باواز بلند تکبیر بگفت و چوں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم آواز تکبیر علی شعید و انس کہ عمر و ملعون مقتول گشت۔

﴿معارج النبوت ج ۲ ص ۱۲۹﴾

بھلی کی طرح ترپتی ہوئی عمر وابن عبدود پر اس طرح گری کہ جسم زدن میں  
گردن کے قریب سے اُس کا فولادی شانہ الگ کر دیا اور عمر وزمین پر گر کر  
ترپنے لگایہ دیکھ کر مسلمانوں نے نفرہ تکمیر بلند کر دیا۔

شاد عبدالحق محدث دہلوی لکھتے ہیں خصوصاً حضرت علی کرم اللہ وجہہ  
اکرم نے اس غزوہ میں ایسا مقابلہ اور مقابلہ کیا جو عقل و فہم کی حدود سے  
ماوری ہے۔

حضور اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علیؑ کے لئے دعا بھی  
فریائی اور اپنی تکوار بھی عطا فریائی۔

#### 『مدارج النبوت ج ۲ ص ۶۹۷』

متعدد کتب تواریخ و سیر میں آتا ہے کہ صحابہ کرامؓ کہتے ہیں کہ ہمیں  
معلوم ہی نہیں ہوا کہ ایک ہزار بھادروں سے مقابلہ کرنے والا ابن عبدود  
قتل کس طرح ہو گیا بس ہم نے نفرہ تکمیر بلند ہوتے ہوئے سنا اور پھر اُس کو  
زمیں پر کٹا ہوا پایا۔

«طبقات ابن سعد ج ۱ ص ۴۱۲» «أنوار محمديه من المواهب ص ۸۲

«خزرقاني على المواهб ج ۱ ص ۱۱۲»

## دوسری اغرویت جہنم میں

بہر حال جب جناب حیدر کرا شیر خدار حضرت اللہ تعالیٰ عنہ نے عمر دو کو  
قتل کر دیا تو عمر وابن عبدود کا یہا خبل جو اپنے باپ کی معیت میں خندق عبور

کر کے اُس پار آگیا تھا غصہ سے پاگل ہو کر جتاب حیدر کراز پر حملہ آور ہو گیا جنبل اپنے باپ ہی کی طرح دکھائی دیتا تھا اور پھر اُس کا خون بھی ابھی جوان تھا اور اس پر مستزادیہ کہ باپ کے قتل نے اُسے انتہائی حد تک مشتعل کر دیا تھا ان حالات میں اُس کا حملہ کس قدر خوفناک ہو سکتا ہے قارئین بخوبی سمجھ سکتے ہیں مگر حملہ روکنے والا تو اسد اللہ تھا جرأۃ و بہادری کا ناقابلِ نکست مجسمہ قوت و شجاعت کی منہ یوتی تصور یا فوایج اسلام کا ناقابلِ تغیر قلعہ عربوں کے بیٹے کے شدید حملے کو آپ نے ایک ہی جھلکے میں روکا بھی اور اُسے ذوالفقار حیدری کی ایک ہی ضرب سے واصل جہنم بھی کر دیا جنبل کا ایک اور ساتھی سامنے آیا تو اُس کا بھی وہی انجام ہوا جو پہلے دعفتر یوں کا ہوا تھا اُسے کسی دوسرے مسلمان نے قتل کر دیا۔

وقتل مع عمرو و جلان قتل على احدهما .

**(تاریخ کامل ابن ثیر ۲ ص ۱۲۴)**

لَمْ رَكِبْ عَلَى رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ فَرْسَهُ

وَكَرَّ عَلَى ابْنِهِ حَنْبَلَ فَقَتَلَهُ أَيْضًا .

**«نور الابصار ص ۹۸»**

کافروں کے تین شہزادوں نے میسر میں پہنچ چکے تھے اب میدان صاف تھا جتاب حیدر کراز اللہ تعالیٰ عنہ نے پورے جاہ و جلال حیدری کے ساتھ ایک بار خندق کے اس پار کفار کی فوج کے اضطراب کو دیکھا اور سر کار دو عالم

صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت اقدس میں پہنچنے کے لئے مراجعت فرمائی۔

## اللہ کی طرف سے علی کو تمغہ

حضرت عبداللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ جناب علی المرتضیٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہ بارگاہ رسالت علی صاحبہ الصلة والسلام میں اس شان کے ساتھ حاضر ہوئے کہ آپ کی تواریخ سے خون کے قطرات پک رہے تھے۔

سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو دیکھا تو بارگاہ رب العزت میں عرض کی الجی علی کو وہ اکرام و فضیلت عطا فرماجونہ پہلوں میں سے کسی کو طی ہوا ورنہ بعد میں آنے والوں میں سے کسی کو نصیب ہو۔

ابھی دعا جاری تھی کہ جبریل علیہ السلام نے حاضر ہو کر عرض کیا کہ اللہ تعالیٰ آپ کو سلام کہتا ہے اور علی علیہ السلام کے لئے یہ تختہ بھیجا ہے۔

اور پھر ایک جنت کا صندوق تھے آپ کی خدمت میں پیش کردیا حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جب وہ صندوق تھے علی کے ہاتھ میں دیا تو وہ خود بخود کھل گیا اس میں بزرگ کا ایک ریشمی کپڑا تھا جس پر دو سطروں میں تحریر تھا طلب غالب کا تھوڑی این طالب کی طرف،

الخرج للقمر دومن الدبلمي عن ابن عباس رضي

الله تعالى عنهما قال لما قتل على عمرو ابن

عبدود العامري و جاء عند النبي صلى الله عليه  
وآلہ وسلم و سيفه يقطع دما فلما رأى عليا قال  
اللهم اعط عليا فضيلة لم تعطها قبله ولا بعده  
نھیط جبريل ومعه اترجة الجنة فقال ان الله  
يقرئك السلام ويقول في هذه عليا قد فعها اليه  
فانقلقت في يده فلتثنين فاذ فيها حريرة خضراء  
مكتوب فيها سطران تحفة الطالب الغائب الى  
علي ابن ابي طالب.

﴿بِنَا بَيْعَ الْمُودَّةِ﴾ (٩٥) من حديث

## یہ حدیث

شیخ عطار رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ اپنی تصنیف لطیف مظہر الصفات میں نقل  
فرماتے ہیں کہ میں اپنے بیرون مرشد سیدی و سندی بحمد اللہ میں کمری قدس سرہ  
العزیز کی بارگاہ القدس میں حاضر تھا تو آپ نے یہ حدیث مبارک مجھ سے  
بیان کی کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو جنگ احزاب کے موقعہ پر اللہ  
مبارک و تعالیٰ نے یہ تھغیر عطا فرمایا تھا آپ ارشاد فرمائی رہے تھے کہ آپ پر  
وجہ و حال کی کیفیت طاری ہو گئی اور پھر آپ کی کیفیت و حالت مجھ پر بھی اثر  
انداز ہو گئی اور میں بھی آپ کے ساتھ آہ و ذاری کرنے لگا اور دنیا بھاری  
نظرؤں سے اس قدر حقیر ہو گئی کہ ہم نے دنیا کی محنت کو اپنے دلوں سے

بائلکل ہی نکال دیا۔

قال الشیخ العطار فی کتابه "مظہر الصفات"

کنت عند شیعی و سندي الشیخ النجم الدین

الکبری قدس سره فحدثنی هذا الحديث فقلب

علیه الوجد الحال القوی فبکیت معه فحقرت

الدین اعتننا وقطعنا حب الدنیا عن قلوبنا.

«ینابیع المودة جلد اول من ۹۵»

## اہل باطن اور اہل ظواہر کا فرق

یہ ہی فرق ہے اہل باطن ہے اہل باطن اور ظاہر بینوں کا اہل باطن

ہر واقعہ کا دل کی آنکھوں سے بھی مشاہدہ کر لیتے ہیں جبکہ اہل ظاہر اسے پہلے تو

عقل ناقص کے ترازو پروزن کرنے کی کوشش کرتے ہیں اور پھر اپنے ہی بنا

ہوئے معیار استاد پر جائی خا شروع کر دیتے ہیں حالانکہ اس طریقہ کا رپر

وہ خود بھی مکمل طور پر مطمئن نہیں ہوتے۔

چونکہ اس مقام پر ہمیں ہر قسم کی مباحث سے الگ تھلک رہ کر محض

زور یاد اللہ کے چند مناظر قارئین کی خدمت میں پیش کرنا مقصود ہیں اس

لئے پھر اپنے موضوع کی طرف رجوع کرتے ہیں اور بتاتے ہیں کہ جنگ

ازماں میں جرأت و جوان مردی کا بے مثال ظاہرہ کرنے کے سلسلہ میں

733

تاجدار اولیاء شیر خدا سیدنا حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو مزید کون کون سے  
تمغہ ہائے جرأت بارگاہ خدا اور رسول سے حاصل ہوئے۔

## دوسرا تمغہ

اللہ تبارک و تعالیٰ نے جرأت حیدری پر جو دوسرا تمغہ عطا فرمایا اس کا  
ذکر قرآن مجید فرقان حیدر میں اس طرح آتا ہے۔

**وَكَفَى اللَّهُ الْمُؤْمِنُينَ الْقِتَالَ**

﴿سوہہ الحزاب آیت ۴۵﴾

یعنی اللہ تبارک و تعالیٰ نے جنگ الحزاب میں مومنین کو لڑائی کی  
کفایت فرمادی جیسا کہ ہم بتا چکے ہیں کہ اس محركہ میں گفار عرب الیسفیان  
کی قیادت میں زبردست تیاری کر کے آئے تھے مگر جب حضرت علی کرم اللہ  
وجہہ اکرم نے عمر و بن عبد و د کو قتل کر دیا تو ان کے حوصلے ثبوت کئے اور پھر اللہ  
تبارک و تعالیٰ نے ان پر آندھی کا ایسا زبردست طوفان مسلط کر دیا جس سے  
ان کے حواس قطعی طور پر ساتھ چھوڑ گئے ان کے خیموں کی طباہیں ثبوت کیں  
ان کے گھوڑے جدھرجی چاہا بھاگ اٹھے حتیٰ کہ دروغیار کی شدت نے وقتی  
طور پر ان کی آنکھوں کو بینائی سے بھی محروم کر دیا اور پھر انہیں اسی میں عافیت  
نظر آئی کہ جس قدر جلد ممکن ہو اس علاقہ سے نکل بھاگیں اور یوں اللہ تبارک  
و تعالیٰ نے مسلمانوں کو بغیر باقاعدہ طور پر قیال کئے قبح نصیب فرمائی۔

مندرجہ بالا آیت کریمہ نے ان دونوں صورتوں کو ہی بیان کر دیا

ہے۔

(۱) مولاۓ کائنات سیدنا حیدر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عمرو ابن عبدو اور اس کے بیٹے کو قتل کر کے کفار کے حوصلے پست کر دیئے اور مسلمانوں کو اللہ تعالیٰ نے قتال سے بچالیا۔

(۲) اللہ تبارک و تعالیٰ نے اس کے بعد کفار پر تیز آنہ میں سلطان فرمادی جس کی شدت کو برداشت نہ کر سکنے کی وجہ سے وہ ہی محاصرہ توڑ کر دیوانوں کی طرح بھاگ کھڑے ہوئے۔

## ابن مسعودؓ کا قول

پہلی وجہ یعنی صورت بمبارکہ متعلق خاتم حفاظ مصر امام جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ابن ابی حاتم ابن مردویہ اور ابن عساکر بیان کرتے ہیں حضرت عبد اللہ ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ جب یہ آیت و کفى اللہ المونین القتال تلاوت فرماتے تو آخر پر فرماتے ہیں یعلی بن ابی طالب یعنی اللہ تعالیٰ نے موننوں کو علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی وجہ سے جنگ کرنے سے بچالیا۔

واخر ج ابن ابی حاتم و ابن مردویہ و ابن

عساکر عن ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کان

یقرا اهذا الحرف عن ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ

عنہ کان یقرا اهذا الحرف واکفى اللہ المونین

735

القتال بعلی ابن ابی طالب.

﴿تَقْسِيرُهُ مُتَّوْرِجٌ ص ۱۹۲﴾ ﴿يَنَابِيعُ الْمُودَةِ جَلْدُ اُولٍ ص ۱۲﴾

سیدنا حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے علاوہ  
حضر الامم سیدنا عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما بھی اس آیت کریمہ کو  
تلاؤت فرماتے تو آپ بھی ساتھ ہی یہ جملہ ادا فرماتے کہ علی کرم اللہ وجہہ  
الکریم کی وجہ سے چنانچہ عبد الکریم خطیب مشہور مؤرخ اور محدث علامہ جاہظ  
کے حوالہ سے نقل کرتے ہیں کہ عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما نے فرمایا  
کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے مسلمانوں کو جنگ احزاب میں حضرت علی کرم اللہ  
وجہہ الکریم کی وجہ سے جنگ وجدال سے بچالیا۔

وقال ابی عباس فی قولہ تعالیٰ "وَكَفَى اللَّهُ  
الْمُؤْمِنِينَ القَتْالَ" علی بن ابی طالب۔

﴿رسائل الجاہظ ص ۶۰﴾ ﴿نور الابصار ص ۹۸﴾

علی ابی طالب مؤلفہ عبد الکریم خطیب ص ۱۲۵  
عبد اللہ ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ برخواست و بر  
خواند کہ وکی اللہ المؤمنین القتال علی و کان اللہ عزیز ا  
حکیما۔

﴿مَدَارِجُ النِّبَوَةِ ج ۲ ص ۱۳۰﴾

## سب سے الگ اعزازات

یہ شان ہے مولا مرتضی، مُعَلِّمُ الشَّاءِ علیہ السلام کی آپ کو ہر جنگ میں

جرأت و بہادری کی مثال قائم کرنے کے لئے وہ پیش بہا موقع فصیب ہوئے جو کسی دوسرے کے حصے میں نہیں آئے۔ دنیا میں عجاف جنگ پر بہادری کے کارنا سے دکھانے والوں کو بھی سر بر اہانِ مملکت کی طرف سے تخدیجے جاتے ہیں انہیں بڑے بڑے اعزازات سے نوازا جاتا ہے مگر دنیا میں کون ایسا ہے جسے معین و مخصوص کر کے اللہ اور اُس کا رسول تنفات و اعزازات عطا فرمائیں۔

خالق کائنات کی طرف سے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریمؐ کو جنگ بدروں کے موقع پر جن جن اعزازات سے نوازا گیا اُن کی تفصیل آپ سابقہ اوراق میں ملاحظہ فرمائیں۔ اُن میں ایک اعزازی بھی تھا۔

**هُوَ الَّذِي أَيَّدَكَ بِنَصْرٍ وَبِالْمُؤْمِنِينَ**

یعنی اے محبوب ! اللہ تبارک و تعالیٰ کی وہی

ذات پاک ہے جس نے آپ کو اپنی اور مسلمانوں کی

مدداً زور عطا فرمایا۔

### ﴿سورة الانفال آیت ۶۲﴾

اور پھر سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس کی وضاحت بھی فرمادی کہ اس سے فرزادِ ولی اللہ اور قوتِ اسرارِ اللہ ہے کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی دعا بھی تو یہی تھی کہ یا اللہ ! ٹو نے موسیٰ علیہ السلام کی امداد کے لئے اُس کے بھائی پاروں کو مقرر فرمایا اور میری امداد کے لئے

میرے برادر علیؑ کو مقرر فرم۔

نبی رحمت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی دعا کس طرح مُسترد ہو سکتی ہے اُسے تو بہر حال قبول ہونا تھا اور پھر سب سے بڑی بات تو یہ ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا خدا تعالیٰ سے کچھ طلب کرنا بھی تو منشاء ایزدی کے مطابق ہی تھا کیونکہ آپ اپنی مرضی سے تو کچھ بولتے ہی نہ تھے اور پھر یہ دعا تو آپ نے نصرت حیدری کا مشاہدہ کر کے مانگی تھی۔

حضرت علامہ قاضی عیاض مالکی رحمۃ اللہ علیہ اپنی مشہور زمانہ اور بے مثال تالیف مبارکہ ”کتاب الشفاء“ میں سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی مسراج مبارکہ کے باب میں نقل فرماتے ہیں کہ۔

ابن قانع قاضی، ابو الحمراء سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ معراج کی رات کو جب ہم نے آسمانوں سے گزر کر عرش کی طرف سفر کا آغاز فرمایا تو عرش کے اوپر لکھا ہوا دیکھا ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ“ اور یہ کہ میں نے (محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کو علیؑ کے ساتھ نصرت و امدادی۔

متن ملاحظ فرمائیں۔

روی ابن قانع القاضی عن ابو الحمراء

قال قال رسول الله صلى الله عليه وآلہ وسلم  
لما أسرى بى الى السماء اذا على العرش  
مكتوب (لا اله الا محمد رسول الله) ايدته  
على.

﴿كتاب الشفاء مطبوعه مصر عربی صفحہ ۵۲﴾

﴿كتاب الشفاء اردو ترجمہ صفحہ ۱۵۵﴾

﴿ینابیع المودة صفحہ ۹۵﴾

﴿نسیم التریاض شرح شفاء جلد اول صفحہ ۲۱۲﴾

اسی طرح زیر آیت "هُوَ الَّذِي أَيْدَكَ بِنَصْرِهِ وَبِالْمُؤْمِنِينَ"

حلیۃ الاولیاء کی یہ روایت آپ پڑھیں چکے ہیں کہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ ہم نے عرش کے اوپر لکھا ہوا ملاحظہ فرمایا کہ "اللہ  
کے سوا کوئی معبود نہیں وہ اکیلا ہے اس کا کوئی شریک نہیں محمد (صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم) میرے بندے اور رسول ہیں میں نے انہیں علی ابن ابی طالب  
کے ساتھ مدعا و نصرت فرمائی۔

قال رأیت مكتوبا على العرش لا اله الا  
الله وحده لا شريك له محمد عبدى ورسولى  
ايدته ونصرته بعلی ابن ابی طالب .

اس ضمن میں اور بھی بہت کچھ پیش کیا جا سکتا ہے تاہم بخوبی  
طوالت دیگر کئی روایات کو قلم انداز کرتے ہوئے، اب ان چند اعزازات کا

ذکر کیا جاتا ہے جو عمر و ابن عبد ود کے قتل کے سلسلہ میں سید الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جناب حیدر کار اعلیٰ المرافق مشکل شاء شیر خدا کرم اللہ وجہہ الکریم کو عطا فرمائے۔

## اعزاز نمبر ۱

اس کے متعلق ہم مختصر عرض کر چکے ہیں کہ جب جناب حیدر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ عمر و ابن عبد ود کے مقابلہ کے لئے تشریف لے گئے تو حضور خاتم الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا !

”سارا ایمان سارے شرک کے ساتھ تکرا گیا“

بعض روایات میں ایمان کی بجائے ”اسلام“ کا لفظ بھی آیا ہے یعنی کل ایمان کی گل شرک کے ساتھ جنگ ہے۔

ویروى أن النبي صلی الله علیه وآلہ وسلم  
حين رأى علياً وقد اسرع نحو عمرو بن عبد ود  
قال ! ”الآن برزا الاسلام كله للشرك كله.“

﴿ على ابن ابي طالب صفحه ۱۲۵ ﴾

حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو گل ایمان یا گل اسلام کے لقب سے ملقب فرمانا اور عمر و بن عبد ود کو گل شرک کے نام سے موسوم کرنا غیر معمولی بھی ہے اور ناقابل تردید حقیقت بھی۔

ہم نے ابیل طواہر اور خوارج وغیرہ کی متعدد ایسی تحریریں بھی دیکھی ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ انہیں تاجدار انبیاء سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا یہ فرمان انتہائی ناگوار گذرا ہے ان نا عاقبت اندیش مبغوض لوگوں نے اس روایت کی اسناد کو مکروہ بتانے کے ساتھ ساتھ منطقی طور پر بھی ناقابلِ یقین اور وضعی ثابت کرنے کی کوشش کی ہے حالانکہ وہ اس حقیقت کو جھٹلانے میں بھی قطعی طور پر ناکام ہوئے ہیں اور اپنے ایمان کا بھی جنازہ نکلوا بیٹھے ہیں۔

### چند منطقی دلائل

پہلی دلیل یہ ہے کہ کفار کے پورے کے پورے لشکر میں ایک شخص بھی عمر و بن عبدود کی نکر کا بہادر موجود نہیں تھا اور اگر ہوتا تو وہ بھی ان دونوں باپ بیٹی کی طرح خندق عبور کر کے مسلمانوں کے لشکر کے سامنے آ جاتا ہذا اپوسفیان کی فتح و میست کا مکمل طور پر انحصار صرف اور صرف عمر و بن عبدود پر تھا اور اس کی سب سے بڑی وجہ یہ تھی کہ اصول جنگ کے مطابق سب سے پہلے ایک شخص کو ایک شخص سے مقابلہ کرنا تھا اگر عمر و خدا نخواستہ اسلام کے چند جانبازوں کو میدان جنگ میں بلا کر شہید کر دیتا تو پھر مسلمانوں کا جنگ احمد سے بھی زیادہ نقصان ہونے کا احتمال تھا کیونکہ یہاں جبلِ احمد جیسی قدرتی فضیل قائم نہیں تھی صرف ایسی خندق تھی جسے اس وقت عبور کر لینا مشکل نہیں

تھا جب اہل اسلام کی توجہ اس طرف سے ہٹ کر عرو سے نبرد آزما ہونے کی طرف مبذول ہوتی،

عن ابی مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ قال لما بَرَزَ

عَلَى إِلَيْهِ عُمَرُ بْنُ عَبْدِ الدُّجَانِ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ

عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ يَرِزُ الْأَيْمَانَ كَلَهُ إِلَى الشَّرْكِ

كَلَهُ فَلِمَا قُتِلَهُ قَالَ أَبْشِرْ يَاعُلَى فَلَوْ زَنَ عَمَلَكَ

الْيَوْمَ بَعْدَ أَمْتَى لِرَحْجِ عَمَلَكَ بَعْدَ مَلْهُومِ

وَلِلْيَمْرُودِيَّةِ يَهُوَ كَمَا أَنْ كَفَارَ اپْنِي جَنَّكَ قُوَّتْ كَامْظا هَرَهْ كَمَغْيَرْ حَمْضْ

خُوفِنَاكَ آنَدْ حَمِيَّ كَمِيَّ سَمِيَّ مِيدَاسِنَ جَنَّكَ قُوَّتْ كَامْظا هَرَهْ كَمَغْيَرْ حَمْضْ

مُسْلِمَانُوں پر اللہ تعالیٰ کا احسانِ عظیم تو کہا جاسکتا تھا مگر واضح فتح کا نام نہیں دیا

جا سکتا تھا اور اس سے کفار کے حوصلے ہمیشہ ہمیشہ کے لئے پست نہ ہوتے

بلکہ اسے وہ ایک عام خادشہ قرار دے کر دوبارہ اپنی قوت کو مجتمع کر کے جملہ آور

ہونے کی کوشش ضرور کرتے خواہ پھر بھی انہیں شکست سے ہی دوچار ہونا

پڑتا۔

وَلِلْيَمْرُودِيَّةِ يَهُوَ كَمَا أَنْ كَفَارَ اپْنِي جَنَّكَ قُوَّتْ كَامْظا هَرَهْ كَمَغْيَرْ حَمْضْ

پکارنے پر لشکرِ اسلام سے کوئی بھی اس کے مقابلہ میں نہ جاتا تو یہ براہ راست

اہل اسلام کی واضح شکست کے متراوِف تھا خواہ وہ بغیر لڑے ہی میدان میں

لکھا رکا کر کروا پس چلا جاتا۔

دلیل نمبر چار یہ ہے کہ عمرو فی الواقع ایک کوہ گران تھا جسے تغیر کر لیتا ہر شخص کا کام نہیں تھا خود امیر المؤمنین سیدنا فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اسی موقع پر حضور کی خدمت میں ایک واقعہ عرض کیا تھا کہ کس طرح اسکے عروض نے ایک ہزار بھادر لیڑوں کے ساتھ مقابلہ کر کے فتح حاصل کی تھی۔

چنانچہ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ اجمعین می گفت

روزے بے ہمراہی طائفہ از قریش کہ عمر بن عبد وہ

در میان ایشان یودرہم تجارت با مال بسیار عزیمت

شام کردہ پو دیم کہ ناگاہ قریب ہزار کس از قاطع ان

طریق بر ما سر را ہر گرفتند اہل کاروں از مال بلکہ جان

و دل بر کنند دریں اشقاء عمر و عبد و دفع از نیام بر کشیدو

مانند شیر ٹیان و پیل د مان بر حنا لفاف حملہ آ و دو آں

جماعت بھر د توجہ او بایشان روے بہریت آ و دندوراہ

فرار پیش گرفتند۔

﴿معارج النبوة رکن چہارم ص ۱۲۸﴾

دلیل نمبر پانچ یہ ہے کہ لشکر اسلام میں سے کوئی کوئی شخص بھی اس

کے ماربار لکارنے کے باوجود اُس کے مقابلے کے لئے جانے کو تیار نہ تھا تجھے

سیرت کی کتابوں میں آتا ہے کہ جب عمر و ابن عبد و بار بار مقابلہ کی دعوت

دے رہا تھا تو سوائے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے کسی شخص نے بھی نہ تو

اس کا چیلنج تبوئ کیا اور نہ ہی اٹھا۔

وروی سہیلی عن ابن اسحاق ابن عمر دعا  
ال المسلمين للمبارزة وعرض رسول الله صلى  
الله عليه وآله وسلم الامر ثلاث مرات ولا يقول  
الا على كرم الله وجهه الکریم .

﴿ حاشیہ تاریخ کامل ابن التیرج ۲ ص ۱۲۲ ﴾

﴿ معارج النبوة ج ۲ ص ۱۲۹ ﴾

ان حالات میں اگر حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو ایمان کل اور  
اسلام کل نہ کہا جاتا تو کیا کہا جاتا ہم گم کرو رہا منطق و انوں پرسوال کرتے  
ہیں کہ اگر علی بھی اُس وقت خاموشی سے بیٹھے رہتے تو اسلام کا وقار خطرے  
میں تھا یا نہیں ؟

ایسی قوم جسے ساری کائنات ارضی پر ایک فائع قوام کی حیثیت سے  
نمودار ہونا تھا وہ اپنے سپہ سالارِ اعظم کی موجودگی ہی میں اعتراف شکست کر  
لیتی تو تاریخ اسلام کی تابندگی کا کون اعتراف کرتا۔

اپنی ناقص عقل کے ترازو پر مقامات علی کو وزن کرنے والویں تو سوچو  
کہ خود سید الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بھی عمر وابن عبد ود کی شجاعت اور  
بہادری کو پورے طور پر جانتے تھے یہی وجہ تھی کہ جب علی کرم اللہ وجہہ الکریم  
اُس سے مقابلے کے لئے اجازت طلب کرتے تو آپ فرماتے علی بیٹھ جاؤ

یہ عمر وابن عبد ود ہے،

اندازہ تو کرو کہ یہ مقابلہ کس قدر شدید اور کس قدر اہم تھا؟ یاد یادوں!

علی نے تو اس کا مقابلہ کر کے اسلام کو وہ شوکت عطا فرمائی ہے جو لوح تاریخ پر تا ابد الہاد چمکتی رہے گی حقیقت یہ ہے کہ اس وقت عمر وابن عبد ود کی فتح پورے شرکستان کی شکست پورے شرکستان کی شکست اور ہزیمت تھی اور اس کے ساتھ ہی ساتھ جناب حیدر کرار کی فتح پورے ایمان اور اسلام کی فتح اور کامرانی کے مترادف تھی۔

یہی وجہ ہے کہ آپ نے علی کو مکمل ایمان اور عمر و کو مکمل گفران اور شرک کے نام سے موسوم کیا، نادانو! کیا تمہاری ناتمام عقلیں اور فرسودہ اذہان عقلِ رسالت کا مقابلہ کر سکتی ہیں؟ اور پھر علی کے پورا ایمان اور پورا اسلام ہو نے پر تو سینکڑوں دیگر شہزادیں بھی دامانِ احادیث رسول میں موجود ہیں۔

## دربارِ مصطفیٰ سے دوسرا اعزاز

سیدنا حیدر کر ارضی اللہ تعالیٰ عنہ جب عمر وابن عبد ود اور اس کے بیٹے کو قتل کرنے کے بعد قطرات خون پکاتی ہوئی تکوار سمیت پسہ سالا را عظیم حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بارگاہ اقدس میں حاضر ہوئے تو آپ نے بے پناہ مسٹرت کا اظہار فرماتے ہوئے ارشاد فرمایا۔

علی کا یوم خندق میں جنگ کرنا میری تمام امت کے قیامت تک

کے اعمال سے بہتر ہے۔

لِمَارْزَةُ عَلَى بْنُ أَبِي طَالِبٍ يَوْمُ الْخَنْدَقِ أَفْضَلُ مِنْ

أَعْمَالِ أُمَّتِي إِلَى يَوْمِ القيمة.

جواب مولا مشکل کشا علیہ السلام کے متعلق حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام

کے اگر اس ایک فرمان کو ہی پیش نظر رکھ لیا جائے تو دشمنانِ حیدر کرا آپ کی شان میں کسی قسم کی گستاخی کا ارتکاب جرم نہیں کر سکتے مگر جس کی قسمت میں ازی شقاوت ہے اسے کوں تبدیل کر سکتا ہے۔

بہرحال مندرجہ بالا روایت بعض کتب میں اس طرح ہے کہ،

علی کی یوم خندق کی ایک ضرب میری امت کے قیامت تک کے اعمال سے افضل ہے۔

عَنْ حَذِيفَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ صَرْبَةِ عَلَى فِي

يَوْمِ الْخَنْدَقِ أَفْضَلُ مِنْ أَعْمَالِ أُمَّتِي إِلَى يَوْمِ

القيمة.

﴿مقتل خوارزمی ص ۲۵ - یہا بیع المودة ص ۹۵﴾

حضرت رسالت آب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

روز دربارہ امیر المؤمنین علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ چنین فر

مود کے مبارزة علیا بن ابی طالب یوم الخندق افضل من

اعمال امتی إلی یوم القيمة - یعنی مبارزت علی دروز

خندق فاضل تراست ازا عمال امت من تا بروز قیا  
امت و امیر المؤمنین ابو بکر صدیق و عمر فاروق رضی اللہ  
تعالیٰ عنہ مجلس بودند کہ وے درآمد ہر دو ہر خاستہ دو  
فرق مبارک رابوسیدند۔

(معارج النبوة ج ۷ ص ۱۳۰)

روایت میں یہ بھی آتا ہے کہ جب حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے  
متذکرہ بالا اعزاز جناب حیدر کرار کو عطا فرمایا تو جناب ابو بکر صدیق اور  
جناب عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہما دونوں نے اٹھ کر حضرت علی کرم اللہ وجہ  
الکریم کے سر اقدس کو چوم لیا۔

## دربارِ مصطفیٰ سے تیسرا اعزاز

ان کے علاوہ جب شیر خدا سیدنا حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے  
خاراشگاف ذوالفقار سے عمرو ابن عبد و دکو واصل جہنم کر کے بارگاہِ مصطفوی  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں حاضر ہو کر سلام عرض کیا تو سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم نے متین ہو کر فرمایا یا علی تمہیں بشارت ہو کہ اگر آج کے تمہارے  
اس عمل کو محمد ﷺ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ﷺ کی تمام امت کے اعمال سے وزن کیا  
جائے تو تمہارا عمل پھر بھی زیادہ وزنی ہو گا۔

747

قال البشر يا على فلو وزن اليوم عملك بعمل

أمة محمد لرجح عملك بعملهم

﴿يَنِ بَيْعُ الْمَوْدَةِ ص ٩٦﴾

## دربارِ مصطفیٰ سے چوتھا اعزاز

علاوه ازیں تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے علی کرم اللہ وجہہ اکریم کی اس حرّات و برادری کا ایک تجھے یہ بھی عطا فرمایا کہ۔

علیؑ کی عمر بن عبد و کو قتل کرنے کی نیکی جنون اور انسانوں کے اعمال سے افضل ہے۔

و ذکر بعضهم ان النبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
عند ذالک قال قتل علی لعمرو بن عبدود،  
افضل من عبادة نقلين .

﴿سیرت حلبیہ ج ۲ ص ۴۳۲﴾

## خواجہ کا اعتراض

جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو بارگاہ رسالتہ ب صلی اللہ علیہ

وآلہ وسلم سے ملنے والے ان اعزازات میں آخری اعزاز پر اعتراضات کا  
دائرہ عمل نسبتاً وسیع ہو جاتا ہے اور خارجی اپنے پیش روؤں کی پیدا کروہ منطقی

تاولیوں میں استہزاء و تشنیر کی مزید رنگ آمیزیاں کر کے عوام النّاس کو گراہ اور بتاہ کرنے کے لئے ایڈی چوٹی کا زور صرف کر رہے ہیں۔

جیسا کہ ہم بتاچکے ہیں کہ شانِ حیدر کڑا رضی اللہ عنہ میں پیش کی جانے والی مقاصد فیہ عبارات پر بحث کے لئے ہم نے ایک مستقل باب لکھا ہے اور محمد اللہ تعالیٰ اس باب میں ان تمام اعتراضات کا قلع قمع کر دیا گیا ہے۔

یہاں ہم اپنے قارئین پر صرف یہ واضح کرنا چاہتے ہیں کہ خارجیوں نے اس روایت پر اعتراضات کے لئے جوتا نابانا تیار کیا ہے اُس کی ابتداء ان کے آقا نعمت ابن تیمیہ نے اپنی رسماعہ و مائہ کتاب منهاج السنۃ میں اس طرح کی ہے۔

وَهَذَا مِنَ الْأَحَادِيثِ الْمُوْضُوْعَةِ الَّتِي لَمْ  
تَرُوفْ فِي شَيْءٍ وَمِنَ الْكَبِيرِ الَّتِي يَعْتَمِدُ عَلَيْهَا وَلَا  
يَسْنَدُ ضَعِيفٌ وَكَيْفَ يَكُونُ قَتْلُ كَافِرٍ أَفْضَلُ مِنْ  
عِبَادَةِ الشَّقَلَيْنِ الْإِنْسَ وَالْجَنْ وَمِنْهُمُ الْأَبْيَاءُ قَالَ  
بْلَىٰ أَنْ عُمَرُو بْنُ عَبْدِوْدِهِذَا لَمْ يَعْرِفْ لَهُ ذِكْرًا  
فِي هَذِهِ الْغَزْوَةِ .

﴿ منهاج السنۃ ابن تیمیہ ﴾

اور یہ روایت ان مخصوص احادیث میں سے ہے جنہیں معتبر کتب نے بیان ہی نہیں کیا اور نہ ہی کسی ضعیف سند سے ثابت ہوتی ہے اور یہ کیسے درست اور ممکن ہے کہ ایک کافر کو قتل کرنے کی نیکی خلقیں کی یعنی جنوں اور

بلکہ عمر وابن عبد ود کا تو سوائے اس جنگ کے کہیں ذکر ہی موجود نہیں اور نہ ہی اُسے کوئی جانتا ہے۔

ابن تیمیہ خود بھی ابتداء میں اس روایت کو شیعوں کی من گھڑت اور وضعی قرار دیتا ہے اور اس کی ذریت نے تو اس پر ایسی ایسی حاشیہ آرائیاں کی ہیں کہ پناہ بخدا خدا ہی بہتر جانتا ہے کہ ان لوگوں پر اس شدت سے دیوانگی کے دورے کیوں پڑتے ہیں اور ان کی بصارت و بصیرت پر تعصّب کے پردوں کی تہیں دبیر سے دبیزتر کیوں ہوتی ہیں کہ انہیں سوائے اپنے باپ دادا اوس کی من گھڑت تاویلات کے کچھ دکھائی ہی نہیں دیتا۔

حالانکہ تو ارتخ دسیر کی شفیقہ ترین کتب میں عمر و بن عبد ود کے متعلق بالوضاحت تحریر ہے کہ وہ جنگ بدر میں بھی کفار و مشرکین مکہ کے ساتھ تھا اور ذخی ہونے کی وجہ سے اپنی قوت کے جو ہرنہ دھام کا لیکن روایت کو کمزور کرنے کے لئے اس قدر ڈھٹائی سے کام لینا کہ جنگ احزاب کے علاوہ اُس کا کہیں تذکرہ ہی موجود نہیں انہی کا کام ہو سکتا ہے جو پورے طور پر ایلیں کے شنبجے میں جکڑے ہوئے ہیں۔

بہر حال جیسا کہ اوپر ذکر کیا جا چکا ہے اس روایت کی ثقاہت کے بارے میں پوری تفصیل مباحثت کے باب میں ملاحظہ فرمائیں۔

یہاں تو صرف یہ دیکھنا ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ اور اس کا رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کسی کو کوئی اعزاز اعطافرمادیں تو کوئی دوسرا نہیں چھین سکتا ہے

یا نہیں؟

اگر جواب نفی میں ہو ہے تو دشمنانِ حیدر کارکو شرم آنی چاہئے کیونکہ  
جناب علی علیہ السلام کو بارگاہِ خدا اور رسول سے ملنے والے اعزازات و انعامات  
نہ تو قلم کے زدر سے چھینے جاسکتے ہیں اور نہ ہی مظہقی تاویلیں انہیں واپس  
لینے پر قادر ہو سکتی ہیں۔

## انعام یافته کی گواہی

اگرچہ قارئین کرام جناب شیر خدا غالباً علیٰ کل غالب علی ابن ابی  
طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو بارگاہِ خداوندی سے ملنے والے تمغات اور دربار  
رسول سے ملنے والے اعزازات کے متعلق بالوضاحت ملاحظہ فرمائے چکے ہیں  
اور یہ بھی پڑھ چکے ہیں کہ شان مرتضائی کی رفتار کو دیکھ کر چیز بھیں ہونے  
والے لوگ کس طریقہ سے روایات کو کمزور کرنے کے لئے زور صرف  
کرتے ہیں لہذا اس مقام پر سوائے اس کے اور کیا کہا جاسکتا ہے۔

پسند اپنی اپنی مقام اپنا اپنا  
کے جا و میخوارو کام اپنا اپنا

تاہم آخر میں خود جناب حیدر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے اس ضمن  
میں چند اشعار پیش کرنے کی سعادت حاصل کی جاتی ہے جن میں آپ نے  
غزوہ احزاب میں ملنے والے عظیم ترین انعامات کا انتہائی غیر محسوس طریقہ

751

سے واضح ترین ذکر فرمایا ہے آپ فرماتے ہیں۔

تمام تعریفیں اُس اللہ تبارک و تعالیٰ کے لئے  
ہیں جو فضل فرمانے والا اور جیل ہے وہ اللہ تعالیٰ جو  
اتمام نعمت کرنے والا اور بہت زیادہ عطا فرمانے والا  
ہے۔

اُس خُداؤندِ قدوس کا شکر ہے جس نے اپنے  
رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نصرت و تائید فرمائی  
جاہل سرکشوں پر قابو حاصل کرنے کی توفیق بخشی۔

اگرچہ میں اپنی زبان کی پوری قوت بھی صرف  
کر دوں تو میں اُن بے شمار ملنے والی نعمتوں کو بیان  
نہیں کر سکتا جنہیں میں اپنی کوشش سے حاصل نہیں کر  
سکتا تھا۔

خُدا کی قسم! اس صبح مجھ پر ہونے والا اللہ  
تعالیٰ کا فضل و احسان ظاہر ہو گیا خواہ میں کچھ طلب  
کروں یانہ کروں۔

گروہ کفار نے رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ  
وسلم کی فوج اور آپ کو اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے  
حاصل ہونے والی نصرت و امداد کا مشاہدہ کر لیا ہے

جس میں غور کرنے والے کے لئے نصیحت ہے خواہ وہ  
عقلمند ہو یا نا سمجھ۔

عمر ابین عبد وہ نے جب اپنی بات پر اڑانے کی کوشش کی تو جواب

شیر خدا رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اسے مخاطب کر کے فرمایا۔

اے عمر ابین عبد وہ تو ایک ایسا اپہار سوار ملا ہے

جو بار بار جنگ میں پیش قدمی کرتا ہے۔

مگر وہ سوار تجھے ہدایت اور شرائع اسلام کی

طرف بُلا کر خدا کے دین کی امداد کرنے کی دعوت دیتا

ہے جو آل ہاشم کے لوگوں سے ہے ہم وہ لوگ ہیں جو

مہذب شریف نفس اور صاحبِ تاج کرامت ہیں

اور ہم وہ ہیں جن کی روشنی غالب آنے والی اور عالمگیر

ہے۔

اور تجھے اسلام کی دعوت دیتا ہوں اس ہندی

شیشیر براں کے ذریعے سے جس کی دھار انتہائی

باریک ہے اور یہ آبدار قاطع شمشیر پشت کی ہڈیوں کو

کاٹنے والی ہے۔

اور ہم میں محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ایسے ہیں کہ آپ کی جبین اقدس

ن طرح چمکتی ہے جس طرح بادل کے درمیان آفتاً بچمکتا ہے۔

الحمد لله الجميل المفضل  
المسبح المولى العطاء المجلد  
شكرا على تمكينه لرسوله  
بأنصر منه على الغوطة الجهل  
كم نعمة لا استطيع بلوغها  
جهدا ولو اعملت طاقة المقول  
للله اصبح فضله متظاهرا  
من علیي ثالث ام لم استئن  
قد عاشر الاحزاب من تائده  
جد النبی وذی البيان المرسل  
ما فيه موعظة لگل مفكر  
ان کان ذا عقل وان لم يعقل  
»ديوان على عليه السلام ص ۱۲۵«

اور خدا ہی اپنے دین اور پیغمبر کا بد دگار ہے اور پیش قدمی کرنے والے تو حیدرست کا حامی و ناصر ہے۔

قریش اور تمام شعوب و قبائل والے لوگ اچھی طرح جانتے ہیں اور اس امر پر گواہ ہیں کہ ان میں ایک بھی ایسا نہیں جو میرا ہمسرا اور قائم مقام ہو،

باعمر مو قد لاقيت فارس بهمة  
عند اللقاء معاد و الدقاد  
من آل هاشم من سباء باهر

وَهُدًىٰ لِّبِنِ مَرْجَنِ كَرَامٍ  
يَدْعُوا لِلَّهِ دِينَ الْأَلَّهِ وَنَصْرَهُ  
وَالَّهُ الْهَدِي وَشَرَائِعُ الْإِسْلَامِ  
بِسْمِهِ نُورٌ عَصْبٌ رَقِيقٌ حَذَّةٌ  
ذِي رُونَقٍ يَفْرِي الْفَقَارِ حَسَامٍ  
وَمُحَمَّدٌ فِي نَاكَانِ حَبِيبٍ  
شَمْسٌ تَجَلَّتْ مِنْ خَلَالِ غَمَامٍ  
وَاللَّهُ نَاصِرٌ دِينَهُ وَنَبِيٌّ  
وَمَعِينٌ كُلُّ مُوْحِدٍ مُعَذَّامٍ  
شَهَادَاتٌ قَرِيشٌ وَالْقَبَائلُ كَلَّهَا  
أَنْ لَيْسَ فِيهَا مِنْ يَقُولُ مَقَامِي  
﴿دِيْوَانٌ عَلَى عَيْلِهِ السَّلَامُ ص ۱۶۹﴾

## ابن عبدود کی ہلاکت کے بعد

جناب حیدر کرا سیدنا علی علیہ السلام نے عمرو بن عبدود کا سر قلم کرنے  
کے بعد فرمایا کیا سوار مجھ پر اس طرح حملہ آور ہوں گے؟ اے میرے ساتھیو!  
ان کو مجھ سے اور دوسرے مسلمانوں سے پچھے ہٹا دو آج میری غیرت اور  
کھوپڑی تک پہنچنے والی اور نہ اچھتے والی میری توار بخانگے سے روکتی ہے حملہ  
کرنے والے ابن عبدود نے قسم کھائی ہے اور لوگوں نے اس کا ذب کے  
حلفیہ بیان کوسا ہے کہ وہ نہ اسلام قبول کرے گا اور میں نے قسم کھائی ہے اور

پھر ہم دونوں پوری قوت سے گلزار گئے اور پورے طور پر لڑے اور پھر میں نے اسے ریگزاروں میں چٹانوں کے درمیان درخت کے تنا کی طرح کٹا ہوا پایا تو میں رک گیا اور اسے برہنہ کرنے سے باز رہا لیکن اگر میں شکست کھا جاتا تو وہ کپڑے بزدل چھین لیتا۔

ابن عبدود اپنی ناقص عقل کی وجہ سے پھروں کو پوجتا رہا اور میں صائب الرائے اور صاحب شعور ہونے کی وجہ سے محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے رب جل جلالہ کی پرستش کرتا رہا۔

ابن عبدود نے جب میری خاراشگاف توار کو حرکت میں دیکھا تو اُسے معلوم ہو گیا کہ یہ مخاربہ کھیل تماشہ نہیں۔

ابن عبدود کو میں نے مصقالو ہے کی پاکیزہ توار سے اس وقت قتل کیا جب اس نے بغاوت کی۔

اے گروہ کفار! خدا نے رحمٰن کے متعلق یہ گمان نہ کرو کہ وہ اپنے پیغمبر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو نظر انداز کر دے گا۔

لَكِ

فَزُوْهُ بِعِنْقَرَبَطَه

لَر

حَمْدُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

## غزوہ بنو قویظہ

### پس منتظر

جیسا کہ ہم سابقہ اوراق میں یہودیوں کی بد عہدی کے متعلق ایک واقعہ بیان کر چکے ہیں ایسے ہی یہودیوں نے اپنی شیطنت اور فطری جلت کا مظاہرہ کرتے ہوئے متعدد بار دیگر بھی کئی ایک بد عہد یاں کیس حتیٰ کہ غزوہ احزاب میں بھی مشرکین مکہ کے ساتھیل کر مسلمانوں کے خلاف متعدد قسم کی ناپاک سازشیں کیں۔

سپہ سالارِ اعظم تاجدارِ عرب و جم حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جب غزوہ احزاب سے کامیاب و نکام ران ہو کر مع صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کے مدینہ منورہ میں واپس تشریف لے آئے اور سب لوگ اپنے اپنے گروں کو چلے گئے تو آپ نے اسلحوں غیرہ اتار کر غسل فرمایا اور ظہر کی نماز ادا فرمائی،

بعض روایات میں آتا ہے کہ آپ واپسی پر اُم المؤمنین سیدہ عائشہ الصدیقہ رضی اللہ عنہا کے حجرہ مبارکہ میں تھے کہ جب ریل علیہ السلام نے حاضر ہو کر عرض کی کہ یا رسول اللہ ! اللہ تعالیٰ آپ سے درگزر فرمائے، آپ نے

السلح وغيره أتار بھی دیا ہے حالانکہ فرشتوں نے ابھی تک اپنا اسلحہ نہیں آتا را۔  
لہذا آپ تیاری فرمائیے اور یہودیوں سے ان کی بد عہدیوں کا بدلہ لیں  
چنانچہ حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اسی وقت حضرت علی کرم  
الله وجہہ الکریم کو علم عطا فرمایا کہ یہودان بنو قصیر کی طرف روانہ فرمادیا اور ان  
کے عقب میں چلنے کی خود بھی تیاری شروع فرمادی۔

مواہب اللہ نیہ وغیرہ میں ہے کہ آپ نے مقدمہ کے طور پر  
حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو علم عطا فرمایا کہ یہودان بنو قریظہ کی طرف  
روانہ فرمایا اور پھر رب نفس نصیخ خود بھی تین ہزار سپاہیوں پر مشتمل لشکرِ اسلام  
کے ساتھ یہودیوں کی سمتی کا حماصرہ کر لیا۔

لما راجع رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم  
وضع السلاح واغتنبل اتاه جبریل فقال قد  
وضعت السلاح والله ما وضعنَا اخرج اليهم  
واشار الى بنى قريظة فانى عاقد اليهم فمزلزل  
بهم فامر رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم موذنا  
فاذن فی الناس من كان ساما مطينا فلا يصلين  
العصر الا في .

بنی قریظة وبعث مناديا ينادي يا خيل الله  
ارکبی وبعث عليا رضی الله عنه على المقدمة ثم  
سار في المسلمين وهم ثلاثة آلاف والخيل ستة

وثلاثون فرساً وحاصرهم عليه الصلة والسلام

خمس وعشرين ليلة.

«أنوار محمدية من المawahب اللدنية مطبوعة مصر ٨٧»

سیرت حلبیہ میں ہے کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم جنگ خندق (ازباب) سے واپس تشریف لائے تو حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو علم عطا فرمایا کہ ”بنو قریظہ“ کی طرف روانہ فرمادیا۔

اور دوسری روایت میں ہے کہ گھر تشریف لانے سے پہلے ہی حضور سرفراز کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو پرچم عطا فرمایا اور بنو قریظہ کی طرف روانہ فرمادیا۔

وقدم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
علی ابن ابی طالب کرم اللہ وجہہ الکریم وجہہ  
برأیته الی بنی قریظہ ، ای وفی روایۃ دفع الیه  
لوانہ علی حالہ لم یحل من مرجعۃ من الخندق  
ومر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بنفر من بنی النجار  
قد بسو السلاح .

«سیرت حلبیہ جلد دوم صفحہ ۶۵۹»

## حضور کہاں تھے؟

سیرت کی مشہور کتاب ”معارج العوت“ میں بھی یہ واقعہ تفصیل کے ساتھ موجود ہے چنانچہ ملا معین کاشفی یہ روایت مزید بیان فرماتے

ہیں کہ جب جبریل امین علیہ السلام نے یہودیوں کی بستی پر حملہ کرنے کے لئے حضور رسالت آب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت اقدس میں عرض کیا تو آپ اس وقت خاتونِ جنت سیدہ فاطمۃ الزہرا کے گھر تشریف فرماتے ہیں اور یہی روایت درست اور قرآن میں صحت معلوم ہوتی ہے کیونکہ ثقہ روایت کے مطابق حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی عادت تشریف ہی یہ تھی کہ آپ جب بھی کسی سفر یا غزوہ وغیرہ سے واپس تشریف لاتے تو سب سے پہلے اپنی عزّت آب صاحبزادی سیدہ فاطمۃ الزہرا سلام اللہ علیہا کے دوست کدہ پر تشریف لاتے۔

چنانچہ صاحب معارج القوۃ حضرت عبداللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کرتے ہیں کہ حضور سید عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اس وقت سیدۃ النساء العالمین، شہزادی گوئیں سیدہ فاطمۃ الزہرا صلوا اللہ علیہا کے بیت الشرف میں تشریف فرماتے ہیں اور خشن مبارک فرمانے کے بعد آپ نے ظہر کی نماز ادا فرمائی اور خود کو معطر فرمانے کے لئے وہ انگیٹھی طلب فرمائی جس میں خوبیوں میں وغیرہ سُلکائی جاتی ہیں اور پھر آپ نے سفید برآق دستار مبارک سر انور پر باندھی اسی اثناء میں ایک ناقہ سوار نے حاضر ہو کر گزارش کی کہ یا محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اللہ تبارک و تعالیٰ آپ سے درگز رفرمائے، آپ نے خود کو غیر مسلح فرمایا ہے حالانکہ ملائکہ ابھی تک مسلح حالت میں ہیں۔

آپ بھی جلدی سے دوبارہ اسلخ زیب تن فرما لیں اور بنو قریظہ کی طرف متوجہ ہو جائیں خدا کی قسم میں ان کی طرف جا رہا ہوں تاکہ میں ان کے قلعہ کو اس طرح توڑ کر ریزہ ریزہ کر دوں جس طرح مرغی کا اندھہ پتھر سے پاش پاش کر دیا جاتا ہے۔

## بلال نے اعلان کیا

یہ خبر سن کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت بلال رضی اللہ تعالیٰ کو طلب فرمایا کہ مدینہ منورہ زاد اللہ شرفہ اعظمیاً و تکریمیاً میں منادی کر دیں کہ اے شکرِ خدا اپنی سواریوں پر سوار ہو جا اور جو مطیع و سمیع یعنی فرمائیں بردار اور اطاعت گزار ہے وہ عصر کی نماز مدینہ منورہ کی بجائے بنو قریظہ کی بستی میں پڑھے۔

## حضرت علی کی روانگی

حضرت بلال رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو یہ ارشاد فرمانے کے بعد آپ نے تاجدارِ ملک آقی شیر خدا سیدنا حیدر کرتا رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو طلب فرمایا اور ان کو پرچم اسلام تفویض فرمایا کہ ہر اول کے طور پر بنو قریظہ کی طرف روانہ فرمادیا اور خود زرہ مبارک زیب بدن فرمائی ڈھال مبارک پوشانہ اقدس پر لٹکایا اور دوست یہ اللہ میں نیزہ پکڑ کر طیفانا می گھوڑے پر سوار ہو گئے اور دوسرے گھوڑے کو آراستہ فرمایا کہ حضرت عبد اللہ ابن مکتوم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو مدینہ

منورہ میں خلیفہ مقرر فرمایا کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے پیچھے پیچھے روانہ ہو گئے۔

برواست این عباس رضی اللہ عنہما آنکہ درخانہ  
 فاطمہ بود بعد از غسل نماز پیشین ادا کردہ مجرم طلبیہ  
 تا خود را معطر و مطیب ساز و دستار سفید از اتمق بر  
 سربستہ بود و بر اشتراع سوار گفت یا محمد صلی اللہ علیہ  
 وآلہ وسلم خدا نے ازو تعفو کنا و کہ سلاح از خود باز کر دی و  
 حال آنکہ طالکہ هنوز سلاح از خود باز نہ کرده اندہ زود  
 برخیز و سلاح پوش و بجانب نبی قریضہ متوجہ شو۔ واللہ کہ  
 من می روم تا قلعہ ایشان را بکوہم و خود گردانم چنانکہ  
 بیضہ مرغ را بر سنگ پس حضرت مقدس نبیو صلی اللہ  
 علیہ وآلہ وسلم پلاں را طلبید و فرمود کہ تائدا کر دو در مدینہ  
 کہ یا خیل اللہ سوار شوید کہ ہر سمیع و مطلع است یعنی  
 فرمایہ دار نماز و گیر عذرا و مگر در نبی قریضہ علی کرم اللہ  
 وجہہ را طلب کر دو علم بدست او وادوے را از پیش  
 فرستاد و خود زرہ پوشید سپر بر دوش کشید و نیزہ در دست  
 گرفته بر اپ خود طیقاً سوار خد و اسپ دیگر جنیت  
 و عبید اللہ این مکتوم را در مدینہ خلیفہ ساخت و از عقب علی

رضی اللہ عنہ روان شد۔

»معارج النبوت للعلم معین کاشفی ج ۱ ص ۱۳۱«

شیخ محقق فرماتے ہیں !

ودر روایت آمدہ کہ درخانہ طیبہ فاطمۃ الزہرا بود  
 رضی اللہ عنہا عادت شریفہ برائی رفتہ بود کہ چوں از  
 غزوہ یاسفرے باز گشته بخانہ فاطمہ رضی اللہ عنہا  
 آمدے و سر مبارک اور ابوسیدے و بہر تقدیر ناگاہ  
 مردے بیرون از خانہ سلام کرد۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم برخاست و  
 بیرون رفت و من نیز از عقب تادرخانہ فتم داحیہ کلپی  
 بود کہ غبارے بر روئے و بر دنداں ہائے پیش وے  
 نشسته و بر اشتہر سفید سوار بود آں حضرت صلی اللہ علیہ  
 وآلہ وسلم بر دابے مبارک خویش غبار از مرد روئے  
 اوپاک میکرد و باس سرو رگفت چوں بخانہ درون آمد  
 فرموداں جبریل است۔

»مدارج النبوت ج ۱ ص ۵۷۴«

## یہودی کانپ گئے

حضرت امیر المؤمنین امام الاجمیعین حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ

روایت بیان فرماتے ہیں کہ جب ہم بنو قریظہ کے قلعہ کی فصیل کے قریب پہنچ تو قلعے کے اوپر کھڑا ایک یہودی پکار آٹھا کر پیشک عمر وابن ود کو قتل کرنے والا علی آگیا۔

پہلے یہودی کی یہ پکار سنی تو دوسرا یہودی چلانے لگا۔ علی نے عمر وابن ود کو قتل کیا ہے۔

علی ہمیں شکار بنانا کر چیز دینے والا ہے۔ علی ہماری باتیں ظاہر کرنے والا ہے۔

علی ہمیں غزہ کرنے اور مضبوط کام کرنے والا ہے علی ہمارے بھید کو ظاہر کرنے والا اور ہمیں رسول کرنے والا ہے۔

جناب علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ جب ہم نے ان دونوں یہودیوں کی لرزتی ہوئی آوازیں سنیں تو کہا کہ۔

تمام تعریفیں ہیں اس ذاتِ کریم جل جلالہ کے لئے جس نے اسلام کا غالبہ ظاہر فرمایا اور شرکِ کوتباہ و بر باد کیا۔

نقل است کہ امیر المؤمنین علی کرم اللہ وجہہ

الکریم فرمود کہ چوں نزدیک حصار بنی قریظہ رسید ہم

شخے ازاں قوم کہ بالائے قلعہ یو د مراد یہ وند اکر د کر قد

جائے کم قاتل عمر و دیگرے گفت قتل علی عمر و صار علی صقر ا

قصہم علی ظہر ابرم سی ار هستک علی سر اعنہ من گفت

765

الحمد لله الذي ظهر الاسلام وقع الشرك -

﴿معارج النبوت ص ۲ من ۱۳۷﴾

## غیرتِ هاشمی

معمولی تغیر لفظی کے ساتھ یہ روایت متعدد کتب سیر میں موجود ہے کہ جب حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے اسلامی پرچم کو یہودیوں کے قلعہ کی بنیاد کے قریب گاڑ دیا تو اس وقت مسلمانوں کی ایک جماعت بھی آپ سے ملتی۔

مسلمانوں کی مسلح افواج کو آتے دیکھ کر یہودیوں نے بھی قلعہ کی فصیل پر مجمع ہونا شروع کر دیا اور پھر اچانک ان ملعونوں نے حضور سرور کائنات علیہ الصلوٰۃ والسلام اور آپ کی ازواج مطہرات کی شان میں گتا خانہ کلمات بکنا شروع کر دیئے۔

مسلمانوں نے جب ان کی خرافات کو سنا تو پہلے خاموشی اختیار کی اور پھر کہا کہ ہمارے اور تمہارے درمیان تواریخ فیصلہ کرے گی جناب شیر خدا شاہ عردار اس قوت پر ورد گار حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے گوش ہائے مبارک میں جب ملعون و مردود یہودیوں کی رسول اللہ پر کی جانیوالی دشنا� طرازی کی آواز پڑی تو آپ کا خون کھول اٹھا غیرتِ ہاشمی جوش میں آ کر فیصلہ کن مرحلے میں داخل ہو کر اپنی قوت کا مظاہرہ کرنے کے لئے بے تاب ہو گئی۔

## حضرتؐ خدمتِ سرکار میں

تاہم عالیٰ کل غالب علیٰ ابن ابی طالب علیہ السلام نے کمال بصیرت سے کام لیتے ہوئے جوش کو ہوش پر غالب نہ آنے دیا اور پرچم اسلام کو حضرت ابو قادہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی حفاظت میں چھوڑ کر نہایت تیزی سے اس راستے کی طرف روانہ ہو گئے جس سمت سے تاجدار انبیاء سید المرسلین اصل کائنات فخر موجودات حضور رحمتِ دو عالم نور جسم احمد مجتبی حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مع دیگر جاہدین اسلام کے تشریف لارہے تھے۔

ابھی جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ شاہراہ پر تشریف لائے ہی تھے کی حضور رسالت پناہ علیہ التحیۃ والثنا کار رخ انور نظر آ گیا آپ جلدی سے حضور سرورِ کائنات علیہ الصلوٰۃ والسلام کے قریب پہنچ گئے اور عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم آپ کچھ وقت کے لئے یہاں قیام فرمائیں اور خبیث یہودیوں کے قلعہ کے قریب تشریف نہ لے جائیں حتیٰ کہ اللہ تبارک و تعالیٰ انہیں ذپیل ورسوا کر کے تباہ و بر باد کر دے۔

رسول غیب دان حضور امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے استفار فرمایا علیٰ کیا تم نے کچھ ایسی باتیں سنی ہیں جو ہمارے لئے تکلیف اور ایذا کا باعث ہوں جناب علیٰ کرم اللہ وجہہ الکریم نے عرض کی ہاں یا رسول اللہ ایسا

ہی ہے۔

سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا! علی تم پچھم نہ کرو جب ہم ان کے پاس پہنچیں گے تو انہیں کسی قسم کی بکواس کی جرأت نہیں ہو گی چنانچہ حضور تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مع حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے جب ملعون یہودیوں کے قلعہ کے قریب تشریف لائے تو آپ نے آتے ہی ان کو فرمایا اُرے بندروں اور سو روں کے بھائیو خدا اور رسول کے حکم سے نیچے آ جاؤ۔

نقل است کہ چوں شاہ مردان علم پیاسے قلعہ

بُنیٰ قریضہ بُرز میں زد یہوداں ازاب لائے حصار زبان

سبب و دشام حضرت سید الانام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

بکشا دند و علی مرتفعی کرم اللہ وجہہ الکریم ابو قاتا دہ را

مجھا فیظت رایت گذاشتہ و بر سر را پیغمبر صلی اللہ علیہ

وآلہ وسلم آمدہ گفت یا رسول اللہ نزد یک بقلعہ یہوداں

مرزو دو باشد کہ اللہ تعالیٰ ایشان را رسوا گرداند حضرت

صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرمود کہ چیزے از ایشان دربارہ

من شنیدہ؟ گفت آرے آں سرور صلی اللہ علیہ وآلہ

وسلم فرمود چوں مرابہ بینداں تو اند گفت چوں حضرت

صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بحصار ایشان نزد یک رسید فرمود

یا اخوة القردہ و اخناظ ریز و آئید بحکم خدا و رسول۔

﴿معارج النبوة رکن چهارم صفحہ ص ۱۳۷﴾

ایک روایت کے مطابق حضور سر و کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یہ پوچھیا کہ تم کس طبق کر کے یہ ارشاد فرمایا اے بندروں ارسو روں کے بھائیو اور طاغوت کے بندوں اللہ تبارک و تعالیٰ نے تو تم پر عذاب نازل فرمائیں مگر ذمیل اور رسوا کر دیا تھا اور تم مجھ کا لیاں دیتے ہو۔

فَلِمَا دَنَّ عَلَىٰ بْنُ أَبِي طَالِبٍ كَرَمُ اللَّهِ وَجْهَهُ

الْكَرِيمِ مِنَ الْحَصْنِ أَىٰ وَ مَعَهُ نَفَرٌ مِّنَ الْمُهَاجِرِينَ

وَالْأَنْصَارِ وَعَزَّزَ اللَّوَاءَ عِنْدَ اَصْلِ الْحَصْنِ سَمِعَ

مِنْ بَنِي قَرِيظَةَ مَقَالَةً قَبِيحةً فِي حَقِّهِ صَلَّى اللَّهُ

عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ أَىٰ وَ حَقَّ ازْوَاجِهِ

أَىٰ فَسَكَتَ الْمُسْلِمُونَ قَالُوا السِّيفُ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ

فَلَمَّا رَأَى عَلَىٰ كَرَمُ اللَّهِ وَجْهَهُ الْكَرِيمِ رَسُولُ اللَّهِ

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُقَبِّلًا أَمْرَا بِاقْتَادِهِ الْأَىٰ

نَصَارَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَن يَلْزِمَ اللَّوَاءَ وَرَجَعَ إِلَيْهِ

رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، فَقَالَ يَارَسُولُ اللَّهِ

لَا عَلَيْكَ أَن لَا تَدْلُو مِنْ هُوَ لَاءُ الْخَابِثِ قَالَ

لَعْلَكَ سَمِعْتَ مِنْهُمْ أَىٰ أَذْى قَالَ نَعَمْ يَارَسُولُ

الله قَالَ لَوْ رَأَوْنِي لَمْ يَقُولُوا مِنْ ذَالِكَ شَيْئًا.

فَلِمَا دَنَارَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ مِنْ حَصْوَنَهُمْ، قَالَ يَا خَوْانَ الْقَرْدَةَ هَلْ أَخْرِزُكُمُ اللَّهُ وَأَنْزَلْ لِقَمَةً؟ وَفِي رِوَايَةِ نَادِي بَاعْلَى صَوْتِهِ نَفَرَ إِلَيْهِمْ حَتَّى اسْمَعُهُمْ وَقَالَ أَجِبُوهَا يَا أَخْوَةَ الْقَرْدَةِ وَالْخَنَازِيرِ وَعَبْدَ الطَّاغُوتِ. وَإِنَّمَا قَالَ لَهُمْ يَا أَخْوَانَ الْقَرْدَةِ وَالْخَنَازِيرِ، لَا نَالَ يَهُودٌ وَمِسْخٌ شَبَانَهُمْ قَرْدَةٌ وَشَيْرَخَهُمْ خَنَازِيرٌ عِنْدَ اعْتِدَانَهُمْ يَوْمَ السُّبْتِ بِصَيْدِ السَّمَكِ

﴿ سیرت حلبیہ مطبوعہ مصر جلدوم صفحہ ۶۶۰ ﴾

بہر حال ! سرو رِ انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے قرآن مجید میں نازل ہونے والے اسی واقعہ کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ان کے مذہب کا ابطال اور ان کے کرتوتوں کا اظہار فرمایا تھا۔

بہر حال ! یہ بات تو برسیلِ تذکرہ ضمناً سامنے آگئی بتانا یہ تھا کہ چنابِ مرتفعی مشکل کشائے شیرِ خدا حضرت علی ابن ابی طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے جب یہودیوں کی بکواس سنی تو اس سے پہلے کہ آپ انہیں ان کی خرافات کا جواب تکوار سے دیتے اس امر کو ضروری خیال فرمایا کہ جس قدر جلدی ممکن ہو سکے حضور سرو رِ انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بارگاہِ القدس میں حاضر ہو کر آپ کو یہودیوں کے قریب آنے سے روک دیا جائے تاکہ آپ کی شان میں کی جانے والی گستاخانہ گفتگو آپ کے لئے باعثِ آزار و تکلیف نہ ہو۔

اور میں آپ کو ان کی آوازوں سے دُور رکھ کر شجاعت کے وہ جو ہر دکھاؤں جوان کی نسلوں کے لئے بھی یا عرض عبرت ہوں ان تمام امور کی نشاندھی آپ کے صرف اس ایک جملہ ہی سے ہو جاتی ہے کہ محبوب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم آپ قلعہ کے قریب تشریف نہ لے جائیں حتیٰ کہ اللہ تبارک و تعالیٰ انہیں ذمیل و رسول اور تباہ و بر باد کر دے۔

گزشتہ سے پیوستہ:-

وَأَنَّمَا قَالَ لَهُمْ يَا أَخْوَانَ الْقَرْدَةِ وَالْخَنَازِيرِ  
لَانَّ الْيَهُودَ مَسَخَ شَانِهِمْ قَرْدَةٌ وَشَيْوَ خَنَازِيرٍ  
عِنْدَ عِنْدِ أَنَّهُمْ يَوْمَ السُّبْتِ بَصِيدِ السَّمَكِ .

﴿سیرت جلبیہ مطبوعہ مصراج ۲ ص ۲۲۰﴾

## یہودیوں کا محاصرہ

محضریہ کہ جب تاجدار انہیاء والمرسلین حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان انسان نماشیا طین یہود کے آباؤ اجداد کے معبد ب ہو کر بندرا اور سور بنے کے واقعہ کو یاد دلا کر انہیں اخوان القردۃ والخنازیر کہا تو یہودیوں نے آپ کے اخلاق کریمانہ کی آڑ لیتے ہوئے یہ تیر پھینکا کہ۔

وَيَقُولُونَ يَا أَبَا الْقَاسِمِ مَا كَسْتَ جَهُولًا وَمَا

كَنْتَ فَاحِشَاءً .

﴿سیرت حلبیہ ج ۲ ص ۲۲۰﴾ ﴿طبقات ابن سعد ج ۲ ص ۴۲۱﴾

﴿سیرت ابن هشام ج ۲ ص ۱۹۵﴾

یعنی اے ابوالقاسم آپ نے اس سے قبل تو اس قسم کی سخت اور بعید از اخلاق گفتگو کبھی نہیں فرمائی آج آپ کو کیا ہو گیا ہے حالانکہ آپ نے یہودیوں کے ساتھ پیش آنے والے دُرست اور صحیح واقعہ کو دہرانے پر ہی اکتفا فرمایا تھا اور یہ بُد طفیت اور بُد گو یہودی خُود اس سے قبل حضور رحمۃ العالمین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی شان میں خرافات بگ چکے تھے جو زگاہ رسالت سے بھی پوشیدہ نہیں تھی اور تاجدار ولایت جناب شیر خدا علیہ السلام کی ناقابل تردید گواہی بھی اس پر موجود تھی مگر جن کے اخلاقی حسنے کے بدترین وشن بھی معترض تھے اور یہ اعتراف مذکورہ بالا گفتگو میں بھی واضح طور پر موجود ہے۔

آپ یہودیوں کے اس فقرہ سے ہی پریشان ہو گئے اور آپ پر اس قدر رحیا کاغذی ہوا کہ آپ کے شانہ اقدس سے روائے انور ڈیمک کرز میں پر گر پڑی اور دستِ اقدس سے تازیانہ نیزہ چھوٹ کر گر پڑا اور آپ چند قدم واپس تشریف لا کر رُک گئے۔

”اُزیں جہت حضرت راصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حیاد است و اُن چند قدم باز پس گشت و گوئند از مرماں خن بمرتبہ متاثر گشت کہ تازیانہ درست داشت بیضاً دو ردا از دوش مبارکش برز میں آسید۔“

﴿معارج النبوت ج ۲ ص ۱۳۷﴾

بہر حال آپ چند قدم واپس تشریف لا کر رُک گئے تو آپ کی طرف

سے اسید بن حضیر رضی اللہ عنہ نے یہودیوں کو مخاطب کر کے ارشاد فرمایا کہ آئے دشمنان خدا ہم تمہارے اس قلعہ کا محاصرہ اس وقت تک نہیں تو ڈیں گے جب تک کہ تم لوگ بھوک سے ترپ ترپ کرنے مر جاؤ اور تم اُس مکار لومڑی کی طرح رہو گے جو سوراخ سے سر باہر نہ نکال سکے۔

اسید بن حضیر رضی اللہ عنہ فقال لهم يا

أعذاء الله لا تبرحوا من حصنكم حتى

تموتوا جوعا إنما انتم بمنزلة ثعلب في الجحر .

یہودیوں نے اس کے بعد کافی کوشش کی کہ کسی طرح اپنی شا طرائی اور مکارانہ گفتگو سے کام چلا لیں مگر خدا تعالیٰ کا وعدہ پورا ہونے والا تھا اور حضور رحمت للعلمين فرمان خداوندی کی تعلیم کرتے ہوئے انہیں بہر صورت واصل جہنم کر دینا چاہتے تھے چنانچہ ان کی بستی کو چاروں طرف سے محاصرہ میں لے لیا گیا۔

## یہودیوں کی گرفتاری

جب یہودیوں کا محاصرہ کئے بقول بعض میں یا پچیس روز اور صحیح روایت کے مطابق پندرہ شب و روز گزر گئے اور اس عرصہ میں رسد و گمک کی گیورت بھی ان تک نہ پہنچ سکی تو انہوں نے تن بے تقدیر اپنے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے فیصلہ طلب کیا آپ نے فرمایا تم خود ہی کوئی ٹالر ث مقرر کرو چنانچہ انہوں سعد بن معادر رضی اللہ عنہ کو شالت بنانے کی درخواست

پیش کی جئے قبول فرماتے ہوئے آپ نے حضرت سعد بن معاذ رضی اللہ عنہ کو مدینہ منورہ سے طلب فرمایا اور تمام صورت حال سے آگاہ فرمادیا۔

سعد بن معاذ نے عرض کیا کہ ان یہودیوں کے مردوں کو قتل کر دیں اور ان کی عورتوں اور بچوں کو چھوڑ دیں حضور سرورِ دنیا مصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا سعد کا فیصلہ وہی ہے جو خدا تعالیٰ نے آسمانوں پر فرمایا ہے۔

﴿ طبقات ابن سعد ج ۲ ص ۱۲ ﴾

چنانچہ تمام یہودی پاہر نکل آئے اور ان میں سے مردوں کے ہاتھ پاندھ دیئے گئے اور مدینہ منورہ میں لا کر حضرت اُسامہ بن زید کی سرائے میں محصور کر دیا اور ان کی عورتوں اور بچوں کو رملہ بنت حارث کے گھر میں بخ کر دیا گیا اور انہیں کھانے کے لئے کھجور میں وغیرہ بھی دی گئیں۔

## یہودیوں کی ہوت

بعد ازاں حضور سرور کائنات مصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک نالہ نہا خندق کھوڈنے کا حکم فرمایا خندق تیار ہو گئی تو آپ نے حضرت مولائے کائنات امیر الاجھیین امام الاولیاء شیرخدا سیدنا علی المرتضی اور حضرت زبیر رضی اللہ عنہما کو ارشاد فرمایا کہ اپنی تلواریں بے نیام کرو اور جیسے جیسے تمہارے پاس ان یہودیوں کو لایا جائے ان کی گرد میں کاٹ کاٹ کر اس نالے میں پھینکتے جاؤ۔

بعد ازاں حضرت رسالت مصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کہ تادر

رجاں بنی قریضہ رادست ہائے بستہ بدینہ بردنہ و در

سرائے اسامہ بن زید محبوس گردانیدند کو دکان ایشان را

درخاٹتہ رملہ بنت حارث کی ضیغہ یودا زبی النجاشی و

مضبوط ساختند و چند خردار خار مارا بید ہاں می خور دند و در

شب آں روز کہ براہ عدم می خواستند رفت تاصح بہ

درس توریت اشغال می نمودند یک دیگر رابیات

وصیت می کروند و رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرمان

داو کہ درموضع مناسب خندق بکنند و فوج راز خانہ

اسامہ بیرون می آور دن علی وزیر رضی اللہ تعالیٰ عنہ

بغرمودہ آں سرور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کہ تنع ہا کشیدہ

گردن ہائے ایشان را می زدند و خون ہائے ایشان

را خندق روای می ساختند۔

چنانچہ ان کمیہ خصلت اور شرائیز یہودیوں کی ایک ایک جماعت کو

حضرت اسامہ بن زید کے گھر سے لایا جاتا اور شیر خُدا سیدنا حضرت حیدر کرّار

رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور حضرت زیر رضی اللہ عنہ کے پرداز دیا جاتا۔

چنانچہ یہ سلسلہ سارا دن جاری رہا اور یہودی قتل ہو ہو کرواصل جہنم

ہوتے گئے حتیٰ کہ خدق نہانالہ ان کے ناپاک خون سے نہر کی طرح بہنے لگا۔

رُات کا اندر ہیرا پھینے لگا تو مشعلین رُوشن کر دی گئیں اور سیف

حیدری نے پھر اپنا فریضہ ادا کرنا شروع کر دیا۔

## شیطان بدکر دار ذیرو ذو الفقار

چیسا کہ پہلے بھی بتایا جا چکا ہے کہ بنو نفیر کے یہودیوں کا شیطان صفت سردار تھی بن اخطب انتہائی شاطر اور چالاک ہونے کے ساتھ ساتھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا سب سے زیادہ اور بدترین دشمن تھا بنو نصیر کی بستی میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر پتھر گرانے کا مشورہ بھی اسی شیطان نے دیا تھا اور پھر جب بنو نصیر کے لوگوں کو شہر بدر کر دیا گیا تو اُس نے بنو قریضہ کے پاس پناہ لے لی اور یہیں سے مکہ معظمه میں چاکر ابو سعیان کو مدینہ منورہ پر حملہ کرنے کا مشورہ دیا اور بنو قریضہ والوں کی اس جنگ میں پوری پوری معاونت کا یقین دلایا حالانکہ بنو قریضہ والوں کا مشورہ مان کر ابو سعیان وغیرہ کا ساتھ دینے اور مسلمانوں سے بد عمدی کرنے کا صد دینا پڑ رہا تھا بہر حال دوسرے لوگوں کے ساتھ یہ بھی گرفتار ہو کر آیا تھا اور اب ذوالفقار حیدری کی زاد میں آ کر اپنے انجام کو پہنچتے وقت حضرت علی علیہ السلام تھی خدمت میں ملتمنس ہوا کہ میری ایک آخری آرزو ہے کہ مجھے برهنہ نہ کیا جائے۔

جناب شیر خدا نے فرمایا ہم تمہاری اس استدعا کو قبول کرتے ہیں کیونکہ یہ بات تمہارے قتل کرنے کے معاملہ میں انتہائی معمولی اور خفیف ہے

لہذا سرکٹوانے کی تیاری کرو۔

تو ذوالفقار حیدری یوں منضمانہ انداز میں اس پر بھلی بن کر گری جیسے  
عقاب اپنے شکار پر جھپٹتا ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا یہ بدترین  
اور شدید جانی دشمن بھی جناب شیر خدا علی علیہ السلام کے ہاتھوں ہی واصل  
جہنم ہو کر اسفل السافلین میں جا پہنچا۔

گویند کہ چوں حیدر کراز برائے قتل حی بن  
اخطب ذوالفقار کشیدجی گفت اتماس من آن است  
کہ جامہ از من پیرون شرکنی علی رضی اللہ عنہ فرمود کہ معنی  
نہ دمن از آسان است از کشن لیعنی گردن زدنی بعد  
از اس حکم ساخت و با سفل السافلین فرستاد۔

﴿مدارج النبوت ج ۲ ص ۱۸۰﴾

## مقتولوں کی تعداد

معارج النبوت، میں آتا ہے کہ قتل ہونے والوں کی تعداد میں  
سیرت نگاروں کا اختلاف ہے۔

بعض روایات میں آتا ہے کہ ان کی تعداد چار سو تھی بعض میں ہے کہ  
چھ سو تھی اور بعض میں ان کی تعداد نو سو لکھی ہے۔

ایشان چار صد نفر بودند و گویند کہ شش صد نفر  
بودند و گرو ہے گوئند کہ نہہ صد بودند ﴿واللہ اعلم﴾

و آن روز تاشب علی کرم اللہ وجہہ وزیر رضی  
اللہ عنہ بقتل بنی قریضہ مشغول بودند چوں شد بقیہ  
ایشان اور روشنائی مشتعل کشتند و می گوئند جموعہ شاہ  
چہار صد نفر بودند و فرقہ سے صد گھنٹنڈ و جمع گوئند ہفت  
صد بودند۔

﴿مدارج النبوت ج ۲ ص ۱۸۰﴾

﴿معارج النبوت ج ۳ ص ۱۲۰﴾

دیگر متعدد کتب میں بھی اس تعداد میں  
اختلاف موجود ہے تاہم صحت کہ قریب بیور و است  
ہے وہ یہ ہے کہ ان جہنم رسید ہونیوالوں کی تعداد سات  
سو یا سات سو پچاس تھی ﴿واللہ اعلم﴾

غزوہ بنو قریضہ میں قید ہونیوالے یہودیوں کے سات سو پچاس  
آدمی قتل کئے گئے۔

﴿التبیینہ والا شراف مسعودی ص ۷۱﴾

قارئین اندازہ فرمائیں کہ ایک یاد و آدمیوں کا مسلسل ایک ہی دن  
میں سات سو آدمیوں کو گاجرموں کی طرح کاٹ کاٹ کر پھیکتے رہنا معمولی

بات نہیں مسلسل اتنی ضربات لگاتے رہنا اسی قوت یہاں کا کام ہے جسے  
لافتی کہا گیا ہوا اور اس قدر تیزی سے وہی توارکاٹ سکتی ہے جس کا نام  
ذوالفقار ہو۔

حضور سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اگر مناسب خیال فرماتے  
تو مزید بھی سینکڑوں صحابہ رضی اللہ عنہم کو مامور فرماسکتے تھے جو سب مل کر ایک  
ہی وقت میں ان غیر مسلح اور جکڑے ہوئے ملعونوں کو تہہ تفع کر دیتے مگر  
مشیت تو لوگوں کی قوت حیدری کا مشاہدہ کرانا چاہتی تھی اور بتانا چاہتی تھی۔

شَاهٌ مَرْدَانٌ شَهِيرٌ يَرْدَانٌ قُوَّتٌ پُرْوَرَگَارٌ

لَا فَتَحَ لِلَّهٗ عَلَىٰ لَا سَيْفَ لِلَّهٗ ذَوَالْفَقَارٌ

## نڈک کیسے فتح ہوا؟

اسی سال حضور سید المرسلین امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے شیر  
جرار حیدر کر اسد اللہ الغالب علی ابن ابی طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو قبیلہ سعد  
بن بکر کی سرکوبی کے لئے روانہ فرمایا اور آپ کے زیر قیادت صرف ایک صد  
افراد پر مشتمل سپاہ اسلام کو بھیجا اور اس حملہ کی ضرورت اس لئے پیش آئی کہ  
حضور رسالت مأب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ساعت ہمایوں تک یہ اطلاع پہنچی  
کہ یہود ان قبیلہ سعد بن بکر لشکر جمع کر رہے ہیں اور ان کا راوہ پہ ہے کہ خبر  
کہ یہودیوں سے امداد حاصل کر کے متفقہ طور پر اکٹھے ہو کر مدینہ منورہ زاد

الله شرفہا پر حملہ آور ہوں چنانچہ یہودیوں کی ان تخریب کاریوں کا قلع قع  
کرنے کے لئے لشکر گش و صدر گش تاجدار مل اتنی شیر خدا غالب علی گھن  
غالب علی ابن ابی طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ اپنے مختصر کرار فوج نشان لشکر کو لے  
کر یہودیوں کے پورے قبلہ کے ساتھ نکرانے کے لئے تشریف لے گئے۔  
چنانچہ آپ دن کا وقت لمبیں گزارتے اور رات کے وقت سفر شروع  
فرمادیتے اور یوں ہی قطع مسافت کرتے ہوتے تیج نامی ایک قصبه میں پہنچ  
گئے وہاں آپ نے ایک مشرک کو دیکھا اور پکڑ کر اس سے مخالفین کے بارے  
میں پوچھنا پکھکی۔

اس شخص نے بتایا کہ میں آپ کو یہودیوں کے لشکر کے سروں پر لے  
جا سکتا ہوں مگر شرط یہ ہے کہ آپ مجھے امان دینے کا وعدہ فرمائیں۔

جناب شیر خدا حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اسکو امان عطا فرمادی  
چنانچہ وہ شخص جناب شیر خدا اور آپ کے ساتھیوں کو اس مقام پر لے گیا۔

اس پر اہل یہودا پنی افواج جمع کر رہے تھے اور حملہ کرنے کی  
تیاریوں میں مصروف تھے۔

امیر المؤمنین امام الحسین نے اپنے چھوٹے سے جیش اسلامی کے  
ساتھ جاتے ہی ان پر اسقدر شدید حملہ کیا کہ انہیں سر پر کا بھی ہوش نہ رہا  
ذوالفقار حیدری نے چند ہی لمحوں میں جنگ کو فیصلہ کن مرحلہ میں داخل کر دیا  
اور بنو سعد بن بکر کو ذلت آمیز ٹکست سے ہمکنار کرنے کے بعد مال غنیمت

میں پانچ سو اونٹ اور دو ہزار بکریاں لے کر فتحانہ انداز میں واپس تشریف  
لے آئے۔

عاشقِ مُصطفیٰ جناب علی المُرْقَفِی سلام اللہ علیہ نے ان اونٹوں میں  
نے چند بہترین اونٹ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں پیش  
کرنے کے لئے پہلے ہی الگ کر لئے اور پھر خمس علیحدہ کر کے باقی ماندہ کو ان  
تمام ساتھیوں میں برابر تقسیم کر دیا جنہوں نے آپ کے ساتھ اس جنگ میں

حصہ لیا تھا۔

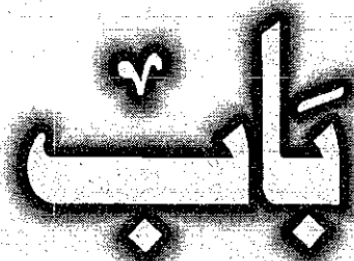
ہمدریں سال علی ابن ابی طالب رضی اللہ عنہ  
با صد کس بقبيله ء سعد بن بکر سجائب فدک فرستاد و  
سبب آنکہ بسم جمایلوں رسید کے ایشان در جمع کردن لشکر  
اند داعیہ در انک کہ انداد یہود خبر نہ ماند تبا تقاق مدینہ

متوجہ شوند و آں لشکر کش صدر کش باعسا کرن ضریت شعار  
شب قطع مسافت می نمود و در روز مخفی می بودتا بوضع یعنی  
رسیدند در آں جامشیر کے دیندندوازوںے احوال  
منافقان پرسیدند؟ آں شخص گفت من شمارا برسر ایشان

می برم بشرطیکہ در امان باشم  
ملتمن او مبذول افادہ تخبرے مسلمانان را برسر  
ایشان بر دبو سعید ہزیمت غنیمت شمردہ پانچ صد شتر و

دو هزار گوسقد ایشان بدست مسلمانان افتاده علی ابن ابی  
طالب کرم اللہ وجہہ چند شتر خوب جہت آں حضرت  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم از میان شتر آن اختیار فرموده  
بیرون کرده باقی را برپا آں سیر قسمت کر دو در زمان  
صحت وسلامت ازاں سفر بکریہ نمراجعت نموده

«معارج النبوت ج ۱۲۵ ص ۱۰۵» «مدارج النبوت ج ۱۹۳ ص ۱۰۲»  
«تاریخ خمیس ج ۲ ص ۱۲»



شَرْفُهُ حَمْدَهُ

لَهُ

حَمْدَهُ كَلَارِي  
العَلَيْهِ الْكَلَارِي

## غزوہ خدیبیہ

### پس منظر

اگرچہ اس غزوہ مبارکہ میں اہل اسلام کو اللہ تبارک و تعالیٰ نے جنگ وجدال سے قطعی طور پر محفوظ رکھاتا ہم بغیر لڑائی کے بھی یہ غزوہ فتح مکہ کا مقامہ مہ شاہست ہوا اور اس میں جرأت حیدری کے کچھ مناظر بھی سامنے آتے ہیں۔

حضور امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم عمرہ کی نیت کر کے مدینہ متورہ سے روانہ ہوئے تھے اور آپ کا کفار سے لڑائی وغیرہ کرنے کا ارادہ بھی نہیں تھا تا ہم کفار مکہ کی طرف سے یہ خدا شہر صورت موجود تھا کہ وہ کسی بھی وقت آمادہ پیکار ہو سکتے ہیں حالانکہ آپ نے سوائے ان تواروں کے جو چھرے کے نیاموں میں بندھیں اور کسی قسم کا اسلحہ اپنے ساتھ نہیں لیا تھا۔

### روانگی بسوئے مکہ معظمه

بہر حال حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حضرت عبد اللہ ابن مکتوم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو مدینہ متورہ میں جائشیں مقرر فرم کر ذی قعده ۶ھ بروز دوشنبہ اپنی سواری مبارکہ تصویی نامی ناقہ پر سوار ہوئے اور صحابہ کرام کو ساتھ لے کر مکہ معظمه کی طرف روانہ ہو گئے اور منزل بہمن چلتے ہوئے مکہ معظمه زاد اللہ شرفہ میں نو میل ادھر کی طرف مقامِ حدیبیہ پر فروکش ہو گئے اور شیر

جرّار امیر المؤمنین فاروق عظیم عمر ابن الخطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو ارشاد فرمایا کہ مکہ معظمه میں جا کر کفار مکہ کو بتا دو کہ ہم جنگ کرنے کی غرض سے نہیں بلکہ عمرہ کی غرض سے مکہ معظمه میں داخل ہونا چاہتے ہیں۔

## سفیر کون بنے؟

امیر المؤمنین حضرت عمر فاروق عظیم نے معذرت طلب کرتے ہوئے عرض کیا کہ مکہ معظمه میں میرے قبیلہ کے لوگ قلیل تعداد میں ہیں اس لئے ممکن ہے میں وہاں قتل کر دیا جاؤں ہندا آپ حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو اس کام پر مأمور فرمائیں کیونکہ ان کے قبیلہ کے لوگ وہاں کثرت سے موجود ہیں چنانچہ ایسا ہی کیا گیا۔

## بیعت رضوان

حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے کفار مکہ کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا پیغام پہنچایا تو وہ لوگ مشوروں میں مصروف ہو گئے بالآخر انہوں نے سہیل بن عمر و کوئی نہ بنا کر حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خدمت میں بھیج دیا۔ ادھر حضرت عثمان ذوالغورین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی جلد واپسی نہ ہونے پر حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے صحابہ کرام کو جمع فرمایا کہ میدان سے فرار نہ ہونے کی بیعت لی جئے ”بیعت الرضوان“ کہا جاتا ہے اور فرمایا کہ اگر خدا نخواستہ کفار مکہ نے حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ساتھ زیادتی کی تو

اس کا پورا پورا انتقام لیا جائے گا۔

اس بیعت کے تھوڑے عرصے کے بعد ہی امیر المؤمنین حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ حق سفارت ادا فرما کر مجمع کافروں کے سفیر سہیل بن عمرو کے حضور سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو گئے

## علی گردنیں اڑانے والا ہے

سہیل بن عمرو جو کفارِ مکہ کا سفیر بن کر آیا تھا اس کا یہاں اسلام قبول کر چکا تھا بیٹھ کر دیکھ کر اسکے خون میں جذبہ پدری نے جوش مارا اور بالآخر طوعاً و کرہاً حضور سرورِ کائنات نے اس کے بیٹھ کو اس کے ساتھ جانے کی بھی اجازت دے دی تاہم اس واقعہ کی مختلف روایات میں سے ایک روایت یہ بھی ہے جو ترنجی کی صورت میں ہدیہ قارئین ہے۔

امیر المؤمنین امام المُتَقْبِلین الشیخ النّاس سیدنا و مرشدنا حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم خود روایت فرماتے ہیں کہ صلحِ حدیبیہ کے روز سہیل بن عمرو چند آدمیوں کے ساتھ جب کفارِ مکہ کا سفیر بن کر حضور سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا تو کہنے لگاے محمد آپ ہمارے بیٹھ ہمارے بھائی ہمارے غلام اور ہمارا مال لے کر ہمارے پاس آگئے ہیں الہذا یہ سب کچھ تھیں واپس کر دیں۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا !

اے کروہ قریش تمہیں اب ان حرکات سے باز آ جانا چاہیے ورنہ  
میں تمہاری طرف ایک ایسے شخص کو بھیجن گا جو دین کی خاطر تمہاری گرد نہیں  
اڑا دے گا اور اس معاملہ میں اللہ تبارک و تعالیٰ نے اس کے دل کے ساتھ  
ایمان کا امتحان لے لیا ہے۔

صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین نے عرض کیا وہ شخص کون ہے تو  
حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کروہ شخص نعلین  
مرمت کر رہا ہے اور اس وقت حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اپنی نعلینِ قدس  
جناب علی علیہ السلام کو درست کرنے کے لئے عطا فرمائی تھی۔

«بینا بیع المودة ص ۴۲۹»

حدیث ”خاصف النعل“، یعنی نعلین مبارک کو سینے کی روایت دیگر  
بھی متعدد مقامات میں آتی ہے اور ایسا ہونا قطعی طور پر خلافی واقعہ نہیں بلکہ  
قرین قیاس ہے کیونکہ سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم، ہی اکثر امام الانبیاء علیہ  
الصلوٰۃ والسلام کی نعلینِ مقدس کی مرمت فرمایا کرتے تھے۔

بہر حال غزوہ حدیبیہ درحقیقت صلح حدیبیہ ہی کی حیثیت رکھتا ہے اور  
یہ صلح نامہ ہی فتح مکہ کا مقدمہ قرار پانا تھا اس لئے بجائے جنگ و جدل کے صلح  
کی باتیں ہونے لگیں اور بالآخر جانبین نے صلح کی جن شرائط کو تتمی صورت  
میں قبول کر لیا اُنہیں دستاویز کی صورت دینے کے لئے تیاری ہونے لگی،

## صلح نامہ کی ابتداء

چنانچہ کتب سیر میں آتا ہے کہ صلح کی شرائط طے ہونے کے بعد  
کاغذ قلم دوات وغیرہ ملکوں لئے گئے اور حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ  
 وسلم نے حضرت اوس بن خولی انصاری کو طلب فرمایا تاکہ وہ صلح نامہ تحریر کریں  
 اور اوس بن خولی کا انتخاب حضور سرورِ کونین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس  
 لئے فرمایا تھا کہ وہ فنِ کتابت میں خاصی مہارت رکھتے تھے مگر اوس بن خولی  
 رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی کتابت کو مانظور کرتے ہوئے سہیل نے کہا نے محمد صلی  
 اللہ علیہ وآلہ وسلم اس کام کے لئے اپنے بھیڑاً اد بھائی علی ابن ابی طالب رضی  
 اللہ عنہ کو یا عثمان رضی اللہ عنہ کو مقرر کیجئے۔

شاہ عبد الحق محدث دہلوی فرماتے ہیں کہ سہیل نے یہ بات اس لئے  
 کی تھی کہ معاهدہ تحریر کرنے والا وہ شخص ہو جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے  
 گھر کا آدمی ہوتا کہ نقض عہد کا احتمال باقی نہ رہے۔

ثم دعا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

علی ابن ابی طالب کرم اللہ وجہہ ای بعد ان

کان امر اوس بن خولہ ان یکتب فقال له سهیل

لَا یکتب الا ابن عمک علی او عثمان ابن عفان،

فما مر علیاً کرم اللہ وجہہ فقال: أکتب بسم اللہ

الرحمن الرحيم فقال سهیل بن عمرو لا اعرف

هذا ای الرحمن الرحيم ولكن اكتب باسمك

اللهم

﴿سیرت حلبيه﴾

”سمیل گفت اے محمد با کد کہ ایں نامہ پر عزم تو علی بن ابی طالب نویسند و ظاہر ایں بنا بریں خواہ بود کہ حق و اولی معاملہ مرداز مصالح و معایدہ نقض آں عصبات اہل اویند“

﴿مدارج النبوت ج ۲ ص ۴۱۲﴾

چنانچہ سمیل کی اس گزارش پر حضور رسالتہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حضور ولایت آب سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو صلح نامہ کی دستاویز لکھنے کا ارشاد فرمایا۔

چنانچہ جب حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے یہ معایدہ تحریر کرنا

”بعد از تعداد و شروع طبع چون قلم دوات و سارا دوات کتابت مرتب گشت“

حضرت مقدس نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اوس بن خولی النصاری را طلبداشت  
ٹا بکتابت عہد نامہ قیام نماید سمیل گفت اے محمد ایں کتاب را پر عزم تو علی بن ابی طالب  
نویسند یا عثمان رضی اللہ عنہما۔ بنا بریں اس سمیل حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم علی رارضی  
اللہ عنہ بفرمود یوں لیں بسم اللہ الرحمن الرحيم سمیل گفت بخدا سو گند ما رحمن رائی  
شایم کہ چہ کس است۔ یوں لیں بہمک اللہم مسلمانان گفتند کہ با بغیر از بسم اللہ الرحمن الرحيم

فاری متن جاری ہے.....

شرع کیا تو حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا  
 یا علی لکھو بسم اللہ الرحمن الرحيم حضرت علی علیہ السلام جب بسم اللہ  
 الرحمن الرحيم لکھنے لگئے تو کافروں کے سفیر سہیل نے کہا کہ میں نہیں جانتا رحمٰن  
 کون ہے آپ لکھئے ”بِاسْمِ اللّٰهِ“  
 سہیل کا ابتداء ہی پر یہ اعتراض سُنَّاتُو صَحَابَةَ كَرَامِ رَضْوَانُ اللّٰهِ عَلَيْهِم  
 اجمعین کہنے لگے کہ ہم بسم اللہ کے علاوہ کوئی دوسرا بات نہیں لکھیں گے۔  
 مگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا ”یا علی<sup>۱</sup>  
 بِاسْمِ اللّٰهِ“ ہی لکھ دیجئے۔ چنانچہ امیر المؤمنین سیدنا علی کرم اللہ وجہہ  
 الکریم نے حضور سید المرسلین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ارشاد کی تعییل کرتے  
 ہوئے بجاے بسم اللہ الرحمن الرحيم کے معاهدہ کی تحریر کی ابتداء بِاسْمِ  
 اللّٰهِ سے ہی فرمادی۔

چیزے دیگرنی تو یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرمودا۔ علی بنویس بِاسْمِ اللّٰهِ  
 امیر المؤمنین علی رضی اللہ بفرمودہ حضرت سید المرسلین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرمود  
 بعد از فرمود بنویس بذا قصی علیہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم علی رضی اللہ عنہ آں  
 را بتوشت سہیل گفت ! ما بر رسالت تو اعتراف نداریم اگری دستیم کر رسول خدائی از  
 دیار و حاتمة او کے منع می کر دیم ؟ حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرمود کہ اے علی ! فقط  
 رسول راحک ساز و بجاے ..... فاری متن جاری ہے

شہاب الدین محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ سہیل کا یہ خواہ  
خواہ مناقشہ تھا اس لئے کہ ان دونوں ہجۃ کا مضمون ایک ہی جیسا ہے اور کفار  
کے اس مطالبہ میں دین کے لئے فساد نیت موجود نہیں تھی اور یہ مفسدہ اُسوقت  
ہوتا اگر وہ لوگ یوں کہتے کہ ہم بتوں اور طاغوتوں کے نام سے صلح نامہ لکھنے  
کی ابتداء کریں گے چنانچہ آپ نے لکھا ہے۔

”داریں مناقشہ سہیل است زیرا کہ مضمون ہر  
ووکلام یکے است و در آنچہ کفار خواستند مفسدہ نیت  
وآل بریں تقدیر است کہ ابتداء بنام احناام و طواغیت  
ایشان می کر دند“

«مدارج النبوت ج ۲ ص ۶۱۴»

## علیٰ لکھو

بہر حال اس کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علیٰ  
کرم اللہ وجہہ الکریم کو ارشاد فرمایا یا علیٰ لکھے ہذا اقتضاء علیہ محمد رسول اللہ صلی

..... او محمد بن عبد اللہ ثابت گن و چوں خواجه عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم حضرت امیر رارضی

اللہ عنہ، بحک لفظ رسول دلالت فرمود،

علیٰ لگفت واللہ کمن وصف رسالت ترا مجوہ گردانیم،

وبروائے سہیل بن عمرو لگفت اے علیٰ رسول اللہ احوجن و گرنہ کمن ازیں

اللہ علیہ وآلہ وسلم چنانچہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے فرمانِ مصطفوی کی تعمیل کرتے ہوئے مذکورہ بالاجمل تحریر فرمادیا۔

## حضر کو رسول اللہ نہ ماننا

یہ جملہ لکھا گیا تو سہیل کہنے لگا یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ آپ معابدہ میں اس طرح سے خود ہی خود کو محمد رسول اللہ لکھوا کیں جبکہ ہم آپ کی رسالت کو تسلیم نہیں کرتے اگر ہم لوگ آپ کو اللہ کے رسول تسلیم کر لیں تو پھر جھگڑا کس بات کا ہے اور اگر ہم جان لیتے کہ آپ اللہ کے رسول ہیں تو ہم آپ کو اللہ کے گھر میں داخل ہونے سے نہ روتے۔

سید کائنات فرمودیں رسول اللہ و رسول اللہ و محمد بن عبد اللہ و محمد کی لفظ رسول اللہ را وہ تو میں بجائے آں ابن عبد اللہ علی مرضی فرمودنگی تو یہ میں من ہرگز وصف رسالتِ حسن سازم۔

﴿مدارج النبوت مسلسل﴾

..... مصالحہ بیزار ام امیر المؤمنین علی رضی اللہ صحیفہ را از دست بینداخت و بعد ازاں دست بشمشیر بردا شرکان را ایں حکم معزول کند حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرمود بگذارے علی ! امیر گفت یا رسول اللہ مر امر عات ادب و تقطیم جانب تو مانع می آید کہ من ایں کلمہ راحو کنم، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم آں صحیفہ را گرفتہ لفظ رسول اللہ را خود مجھ کرو۔

﴿معارج النبوت ج ۲ ص ۱۵۵﴾

حضور رسالت ماب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو ارشاد فرمایا اعلی لفظ رسول اللہ کھڑج دو اور اس کی بجائے محمد بن عبد اللہ تحریر کر دو کیونکہ ہم اللہ کے رسول بھی ہیں اور ابن عبد اللہ بھی ہیں لہذا محمد رسول اللہ مثا کر محمد ابن عبد اللہ تحریر کر دو۔

حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے بارگا ورسالت میں عرض کیا خدا کی قسم میں ہرگز ہرگز آپ کے وصف رسالت کوئیں مٹاؤں گا۔

تم قال صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کتب ہذا ما

صالح علیہ محمد رسول اللہ سہیل بن عمرو فقال

سہیل بن عمرو لو شهدت انک رسول اللہ لم اقا

تلک ولو اصدق عن البيت ولكن اكتب

باسمك و اسم ابیک ارو فی لفظ لو اعلم انک

رسول اللہ ما خالفتک واتبعنک الشرغ عن

اسمک و اسم ابیک محمد بن عبد اللہ فقال

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم لعلی کرم اللہ

وجہہ امحجه وفی لفظ امحرس رسول اللہ فقال علی کرم

الله وجہہ ما انا بالذی امحجا و فی لفظ لا امحوک

و فی لفظ والله لا امحوک ابک فقال ارینہ فاراہ

ایاہ فمحاجه رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

بیدہ الشریفة۔

«سیرت حلیبیہ مسلسل»

793

گذشتہ سے پیوستہ درآمدہ است کہ علی صحیفہ  
 از دست بینداخت و دست بر شمیر بروڈاں متناع علی  
 از محو لفظ رسول اللہ از باب ترک مثال است کہ مستلزم  
 ترک او بست بلکہ عین امثال و ادب و ناشی از غائب  
 عشق و محبت است“

پس بستید آں حضرت نامہ را از علی و محو کرد لفظ

رسول اللہ او نوشت بجائے آں این عبد اللہ“

『مدارج النبوت جلد دوم ص ۴۲۱』

## الادب فوق الامر

ایک روایت میں آتا ہے کہ سہیل بن عمرو نے کہا تھا کہ اے علی  
 رسول اللہ کا لفظ مٹا دو میں اس قسم کے صلح نامہ سے بیز ار ہوں چنانچہ ایمر  
 المؤمنین امام الْجعین مولاۓ کائنات سیدنا حیدر کو رضی اللہ عنہ نے جب  
 سہیل کی یہ بات سنی تو دستاویز کو ہاتھ سے چھوڑ دیا اور توارکو ہاتھ میں پکڑ لیا  
 اور حضرت علی کا یہ اقدام یعنی لفظ رسول اللہ کا مٹنے سے انکار کرنا نافرمانی اور  
 ترک ادب کو مستلزم نہیں بلکہ عین تعییل ارشاد کرنے کے مکالم فرمانبرداری اور  
 محبت پر دلالت کرتا ہے اور آپ کا یوں تکوار لے کر امتحنا حضور رسالت مآب  
 صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ انتہائی عشق و محبت کی کامل ترین ولیل ہے چنانچہ  
 شاہ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ اس مقام پر فرماتے ہیں۔

## کس نے بدلا؟

چنانچہ حضور مسیح انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس دستاویز کو اپنے مبارکہ ہاتھوں میں لے کر خود اپنے ہاتھ سے رسول اللہ کے لفظ کاٹ کر ابن عبد اللہ لکھا یعنی محمد رسول اللہ کی بجائے محمد ابن عبد اللہ کے نام سے تحریر کا دوبارہ آغاز کر دیا گیا۔

## علیٰ کو امیر المؤمنین نہ ماننا

بہر حال جناب مرتضیٰ مشکل گشا شیر خدا رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے معاملہ میں الامر فوق الادب پر الادب فوق الامر کو ترجیح دیتے ہوئے لفظ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو کائنے سے صاف انکار کر دیا جب صلح نامہ کی تحریر مکمل ہو گئی اور اُس پر گواہوں کے دستخط ہو گئے تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے امیر المؤمنین قائد الغر المُحْجَّبِین امام اُسلمین سید الاولیاء ولا صفیاء سیدنا حیدر کرا رضی اللہ عنہ کی طرف رُخ انور کے ارشاد فرمایا۔

## پیشگوئی

یا علی! جس طرح تم نے میرے نام سے ماحقہ لفظ رسول اللہ مثاثنے سے انکار کر دیا ہے اور یہ کام ہمیں خود کرتا پڑا ہے ایک وقت آنے والا ہے کہ تمہارے نام کے ساتھ بھی یہی معاملہ پیش آئے گا۔

چنانچہ آئندہ سیرت کے مطابق رسول غیب داں سید المرسلین امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی یہ پیشگوئی مبارکہ اس وقت پوری ہوئی جب جنگ صفين کے وقت امیر المؤمنین سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم اور امیر معاویہ کے درمیان صلح نامہ لکھا جانے لگا تو پہلے یہ تحریر کیا کہ یہ امیر المؤمنین علی کرم اللہ وجہہ الکریم اور معاویہ کے مابین صلح نامہ ہے تو معاویہ نے کہا کہ می کے نام سے پہلے امیر المؤمنین کا لفظ کاٹ دیا جائے اور علی بن ابی طالب لکھا جائے کیونکہ اگر میں اپنیں امیر المؤمنین جانتا ہوتا تو ان سے ہرگز مقابلہ نہ کرتا بلکہ ان پر تابعداری کرتا۔

فجعل على بدلکاویا می ان یكتب الا محمد  
 رسول اللہ فقال له صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
 اكتب فان لك مثلها وهو اشاره منه صلی اللہ  
 علیہ وآلہ وسلم لما سبق بين على و معاویہ  
 رضی اللہ تعالیٰ عنہما فانہما في حرب صفين  
 فلما كتب الكاتب في الصلح هذاما صالح عليه  
 امير المؤمنين على بن ابی طالب کرم اللہ وجہہ  
 و معاویۃ بن ابو سفیان رضی اللہ عنہما وارسل  
 معاویۃ يقول لعمرو لا تكتب ان عليا امیر  
 المؤمنین لو كنت اعلم انه امیر المُرْمَنِین ما  
 قاتله فبئس لر جل انا ان اقررت انه امیر

المؤمنين اقاتلهم ولكن اكتب على بن ابی طالب  
واصبع امیر المؤمنین فلما سمع على کرم الله  
وجهه ذالک وامره لمحوه و قال امحها تذکر

قول النبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم له فی  
الحدیبیہ ما تقدم ومن ثم قال اللہ اکبر مثل بمثیل.

﴿سیرت حلیبیہ جلد ۲ مطبوعہ مصر صفحہ ۲۰۸﴾

آں حضرت فرمود کہ اے علی تراہم در وقت ایں چنیں  
پیش خواہد آمد و میگوئند کہ چوں در قضیہ صفين برصغیر  
قرار یافت در صلحتا مہر نوشتم کہ ایں حکایت مصالحہ امیر  
المؤمنین است باماواہیہ بن ابو سفیان معاویہ گفت کہ  
لفظ امیر المؤمنین محبوس نہ بنسد علی بن ابی طالب  
اگر من اور امیر المؤمنین داخم با او مقاتله کنتم و مطاوحت  
ومتابعت او نامم پس علی گفت صدق رسول اللہ ہم  
چنان کہ معاویہ می گوئد بنویں،

﴿مدارج النبوت جلدوم ص ۲۱۲۔ ۲۱۳﴾

## آپ نے سچ فرمایا ہے

حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے معاویہ کے الفاظ سے تو فرمایا  
یا رسول اللہ آپ نے سچ فرمایا ہے اور بعد ازاں کاتب کو فرمایا کہ جس طرح

معاویہ کہتا ہے اسی طرح کر دو۔

وچوں از تحریر صلح نامہ فارغ شد حضرت رسالت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم روئے بجاشب علی آور دہ و فرمودہ کہ یا علی ترا مثل ایں واقعہ روئے خواہ غمود و شمہ ایں واقعہ آں کہ در لکھر صفین کہ میان امیر المؤمنین علی رضی اللہ عنہ کتابت مصالحة امیر المؤمنین علی است رضی اللہ عنہ معاویہ گفت لفظ امیر المؤمنین محسا ز و بنویں کہ ابن ابی طالب من اگر می دل نہیں علی امیر المؤمنین است باوے مقاتلہ نہی کردم و متابعت اوی نہیں امیر المؤمنین علی گفت رضی اللہ عنہ کہ صدقت یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بعد ازاں کاتب را گفت کہ یہ کتنا کہ معاویہ می گوید بنویں

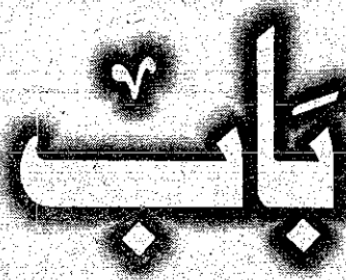
﴿معارج النبوت ج ۲ ص ۱۵۵﴾

## یہ واقعہ

صلح نامہ حدیبیہ کو تحریر کرتے وقت محبوب علیہ الصلوٰۃ والسلام کی ایک صفت مبارک کو محو کرنے کے معاملہ میں غیرت حیدر کرا کایہ واقعہ اور حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا ایسے ہی واقعہ سے دوچار ہونے کی حضرت علی کے لئے پیش گئی فرمانا دیگر بھی متعدد کتب حدیث و سیر میں موجود ہے جن کا تذکرہ ہم

علی اور مجتب رسول کے باب میں تفصیل کے ساتھ کریں گے۔

جناب حیدر کار علی کرم اللہ وجہہ الکریم سے متعلق غزوہ حدیبیہ صلح  
حدیبیہ کے چند واقعات پیش کرنے کے بعد اب ہم قارئین کو پھر و زور دیا گی  
اور قوت حیدری کے چند ایک تابناک مناظر کا عکس جیل دکھانے کے لئے  
غزوہ خیبر اور حیدر کار کا باب شروع کرتے ہیں۔



حَمْرَةُ الْجَنَّةِ

لِدَرِ

حَمْرَدُ كَرَادَ<sup>وَ</sup>الْعَلَيْهَا

## خیبر کہاں ہے؟

یہودیوں کی زبان میں خیبر قلعہ کو کہتے ہیں اور متعدد قلعوں پر مشتمل آبادیوں کو خیاب کہتے ہیں۔

متذکرہ قلعہ خیبر بہت بڑا شہر ہونے کے ساتھ زراعت کے لئے کافی رُزخیز علاقہ ہے اور وہاں پر کثرت سے نخلستان موجود ہیں۔

علامہ برهان الدین حلبی لکھتے ہیں کہ خیبر اور مدینہ منورہ زاد اللہ شرفہما کے درمیان آٹھ منزلیں ہیں جیسا کہ اپنی سیرت کی کتاب میں دمیاطی نے نقل کیا ہے اور ان آٹھ منزلوں کی مسافت اس طرح ہے کہ ہر منزل چار فرائخ کے فاصلہ پر واقع ہے اور ہر فرائخ تین میلوں کے برابر ہوتا ہے گویا ہر منزل بارہ میل کی مسافت کے مطابق ہے اور اس طرح خیبر کا قلعہ مدینہ منورہ زاد اللہ شرفہما و تعظیماً و تکریماً سے چھیانوے میل کے فاصلہ پر بنتا ہے ”اور یہی درست ہے“

الخیبر بسان اليهود الحصن ومن ثم قيل لها

حيانا بر لا شتم لها على الحصون وهي مدينة

كثيرة ذات حصون ومزارع و نخل كثيرة بينها

وَبَيْنَ الْمَدِينَةِ الشَّرِيفَةِ ثَمَانِيَّةِ بُرُودٍ كَمَا فِي سِيرَةِ  
الْحَافِظِ دَمِيَاطِيِّ وَمَعْلُومٌ أَنَّ الْبَرِيدَ أَرْبَعَةَ  
فَرَاسَخَ وَكُلَّ فَرَسَخٍ ثَلَاثَةَ أَمْيَالٍ.

(سیرت حلبیہ جلد دوم صفحہ ۲۷۱)

## غزوہ خیبر کا پس منظر

غزوہ خیبر کے پس منظر کا نہ کہ یہ ہے کہ صلح حدیبیہ کے پندرہ روز بعد حضور سرورِ کونین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے یہودیوں کی سرکوبی کے لئے ایک ہزار چار جاہز مجاہدین اسلام کا شکر ترتیب دیا تاکہ اہل اسلام یہودیوں کی نتیجی تخریب کا ریوں اور یشید وابیوں سے محفوظ رہ سکیں۔

حضور سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حکم پر مدینہ منورہ زاد اللہ شرفہ میں جن شرائیز منافقین کو نکال دیا گیا تھا وہ لوگ یہودیوں کی بستیوں میں پہنچ کر سازشوں کے جاں تیار کرتے اور مدینہ منورہ میں رہنے والے باقی ماندہ مخالفین کو اپنے ناپاک عزم میں شامل کر کے ہڑوہ تربہ استعمال کرنے کی کوشش میں مصروف رہتے جس سے شمع اسلام ہمیشہ ہمیشہ کے لئے گل ہو کر رہ جائے۔ (معاذ اللہ)

لیکن خداوند قدوس جل جلالہ نے تو اپنے نور کو پورا فرمانے کا ارشاد فرمرا کھا تھا پھر ان لوگوں کو اپنے نہ موم ارادوں میں کس طرح کامیابی ہو سکتی تھی اُن کی ہرسازش کو نگاہ رسالت اور بصیرتِ نبوت پہلے ہی بھانپ لیتی اور

وہ ہر بار منہ کی کھا کر رہ جاتے تاہم یہ ضرور ہو گیا تھا کہ تبلیغ اسلام کا فریضہ ادا کرنے کے ساتھ مسلمانوں کو یہودیوں کے شر و فساد اور شیطانی چالوں سے محفوظ کیا جانا انہی حالات کے پیش نظر ذنیا کے سب سے بڑے سپہ سالار صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنی ہی قیادت میں چودہ سو افراد پر مشتمل جیش اسلامی کو لے کر رے ہرم الحرام کی آخری تاریخوں میں مدینہ متورہ سے عازم خبر ہو گئے۔

یہودیوں کی ان بستیوں میں سے آٹھ بستیاں مضبوط بستیاں مضبوط قلعوں کی صورت میں موجود تھیں اور ان آٹھ قلعوں کے نام بالاتفاق یہ ذکر کئے گئے ہیں ۱) کیمہ ۲) ناعم ۳) صعب ۴) بطة ۵) شق ۶) اسطح ۷) سالم ۸) قموص، اگرچہ یہ آٹھوں قلعے ہی یہودیوں کی رہائش کا ہوں کے ساتھ ساتھ ان کی عسکری قوت کے بھی عظیم مرکز تھے مگر قلعہ نمبر آٹھ جس کا نام قموص یا غموص ہے نہایت پائیدار اور مضبوط ترین قلعہ متصور کیا جاتا تھا یہی وجہ تھی کہ یہود کے اکثر بڑے بڑے گروہ اسی قلعہ میں رہائش پذیر تھے تاکہ ہر قسم کے حالات میں ان کے جان و مال کا تحفظ ہو سکے۔

تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنے جان نثاروں کے ساتھ چند ہی دنوں میں مذکورہ بالا پہلے سات قلعوں میں سے کچھ کو فتح کرنے کے بعد قلعہ قموص کی طرف تشریف لے گئے۔

## محاصرہ

پرسالا راعظم حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے قلع کی مضبوطی کا اندازہ فرماتے ہوئے محاصرہ کر لینے کا ارشاد فرمایا چنانچہ شکرِ اسلام نے یہودیوں کو باہر سے آنے والی کسی بھی قسم کی مک یا امداد کی تمام را ہیں مسدود کر دیں۔

چونکہ مدینہ منورہ کے یہودی منافقین کے زعماً نے اہل خبر کو جیشِ اسلامی کی تیاریوں کی پہلی سے اطلاع ہے رکھی تھی اس لئے سامان خوردوں تو ش کا دافرِ خیرہ ان کے پاس موجود تھا بایں ہمدر قلمجہ بند ہو کر رہ جانا ان کے لئے متعدد پریشانیوں کا باعث بنا۔

## مقابلہ

یہ طویل محاصرہ تقریباً ایک ماہ تک جاری رہا ایک روز اہل خبر کا سب سے بڑا بھادر پہلوان مُرحب محاصرے کی تنگی کو محصور کرتے ہوئے قلعہ سے باہر آیا اور کھلے میدان میں گھوڑے کو دوڑا تاہوا ”هل من مبادر“ کے نفرے لگانے لگا۔

اُس کے مقابلہ کے لئے ایک صحابی رسول تشریف لے گئے مقابلہ شروع ہوا تو انہوں نے پوری قوت سے مُرحب پر توار چلانی مگر توار بجائے مُرحب کو کسی قسم کا کوئی گزند پہنچانے کے ان کی اپنی ہی پنڈلی میں پیوست ہو

گئی چنانچہ زخمی حالت میں دیکھ کر مرحب نے تلوار کے پے درپے وار کر کے انہیں شہید کر دیا۔

تاجدار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو اپنے جان باز کے اس کر بنا ک قتل کا شدید صدمہ ہوا چنانچہ آپ نے دوسرے دن باقاعدہ طور پر جنگ کے آغاز کا پروگرام مرتب فرمایا۔

صحیح ہوئی تو آپ نے جناب ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو پرچم اسلام عطا فرمایا اور آپ کی معیت میں جیش اسلامی کو روانہ فرمادیا اسلامی لشکر کو میدان میں آتے دیکھ کر یہودیوں کا لشکر نہیں دل کی طرح قلعہ قوص سے باہر آنا شروع ہو گیا اور پھر پورا دن جنگ جاری رہی بالآخر ہارجیت کا فیصلہ کے بغیر جیش اسلامی اپنے مستقر پر واپس آگیا اور یہودی اپنے قلعہ میں داخل ہو گئے۔

حضور امام الاغیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے دوسرے روز لشکر اسلام کی قیادت سیدنا فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو تفویض فرمائی اور ان کے ہاتھوں میں پرچم اسلام دے کر یہودیوں سے مقابلہ کے لئے روانہ فرمادیا چنانچہ پہلے روز ہی کی طرح سخت مقابلہ ہوا مگر فتح اور شکست کا فیصلہ پھر بھی نہ ہو سکا اور سر شام جناب فاروق اعظم بھی لشکر اسلام کو بے نیل و مرام واپس لے آئے۔

ایک روایت کے مطابق تیرے روز حضور سرور دو عالم صلی اللہ علیہ

وآلہ وسلم نے انصار کے ایک شخص کو اسلامی پرچم عطا فرمایا کہ میدان میں بھیجا  
مگر وہ بھی خیر کو فتح کئے بغیر ہی غروب آفتاب کے ساتھ لشکر کو لے کر واپس  
آگئے

ثُمَّ بَعْثَ رِجَالًا مِّنَ الْأَنْصَارِ فَقْتَلُ وَرَجْعُ وَلَمْ  
يَكُنْ فَتْحٌ .

﴿سیرت حلبيه ج ۲ ص ۴۳۶﴾

بہر حال جب تمیں روز اسی طرح گزر گئے تو حضور سرور کو نین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے صحابہ کو مجاہد کر کے ارشاد فرمایا کہ کل ہم اپنا عالم اس شخص کو عطا فرمائیں گے جس کے ہاتھوں پر اللہ تعالیٰ خیر کو فتح فرمائے گا اور وہ شخص اللہ اور اس کے رسول سے محبت کرتا ہے اور اللہ اور اس کا رسول اس سے محبت کرتے ہیں اور وہ شخص میدان سے فرار نہیں ہوگا۔

## جب یاد تیری آئی

مَارِجُ النَّبَوتِ وَغَيْرَهُ كَتَبْ سِيرَ مِنْ آتَاهُ كَهْ رَأَدَهُ الْبَيْ اَزَلَ هِيَ

عَنْ سَلْمَهُ بْنِ اَكْوَعْ قَالَ بَعْثَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ ابْنَ ابْكَرَ صَدِيقَ بْرَ ابْيَتِهِ الْيَ حَصْونَ خَيْرَ فَقَاتِلَ فَرَجَعَ وَلَمْ يَكُنْ فَتْحٌ وَقَدْ جَهَدَتْ بَعْثَ عَمَرَ الْفَدَ فَقَاتِلَ فَرَجَعَ وَلَمْ

سے یہ تھا کہ خیر کو فتح کرنے کا اعزاز خاص بھی حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم  
کی دیگر خصوصیات ہی میں شامل ہو۔

چونکہ قلغہ قوم خیر کے تمام قلعوں سے زیادہ سخت اور مستحکم تھا اس  
لئے اس کو جناب شیر خدا حیدر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ہاتھوں پر فتح کروایا  
اور اس عظیم فتح کو خیر کے تمام قلعوں اور تمام شہروں کی اساس بنایا حالانکہ ان  
میں نیطاۃ اور صعب وغیرہ چند قلعے پہلے فتح ہو چکے تھے لیکن اتمام و اکمال فتح  
خیر امیر المؤمنین جناب علی الرقیٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہی سے منسوب ہے۔

و يكُنْ فَتْحٌ وَقَدْ جَهَدَ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ  
وَسَلَّمَ إِلَّا عَطَيْنَا الرَّأْيَةَ غَدَارِجَلٍ يَحْبُّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يَفْتَحُ اللَّهُ  
يَدِيهِ لَيْسَ بِفَرَارٍ .

﴿خصالیص نسائی صفحہ ۵﴾ ﴿بخاری ج ۱ ص ۵۲۵﴾

﴿فتح الباری ج ۲ ص ۳۸۶﴾ ﴿تیسیر القاری ج ۳ ص ۲۲۵﴾

﴿حلیۃ الا ولیاء ج ۱ ص ۴۲﴾ ﴿مدارج النبوة ج ۲ ص ۲۱۲﴾

﴿اشرف المرید ص ۱۱۲﴾ ﴿أسد العابد ج ۲ ص ۲۱﴾

﴿مواهب الدینیہ ص ۹۸﴾ ﴿نور الابصار ص ۱۰﴾

﴿ترمذی ج ۲ ص ۷۸﴾ ﴿مستد احمد ج ۱ ص ۷۸﴾

﴿مشکوہ ج ۲ ص ۶۲۱﴾ ﴿اشعة اللمعات﴾ ﴿معارج النبوة ج ۲ ص ۱۴۳﴾

﴿سیرت حلییہ ج ۲ ص ۳۷﴾ ﴿سیرت ابن هشام ج ۱ ص ۲۲۹﴾

﴿روض الانفج ج ۲ ص ۱۳۹﴾

خداوند نے ذُریں جل مجدہ اکرم کی پوشیدہ حکمتوں کو جان لینا نہایت مشکل ہے جیشِ اسلامی جب تا جدارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زیرِ کمان مدینہ منورہ زادِ اللہ شرفہ سے روانہ ہوا تو ایک روایت کے مطابق اُس وقت تا جدارِ بُلْ اُتی مرتضیٰ مشکل گشا خیر خدا حضرت علی علیہ السلام کی پشمانت مبارک کو تکلیف تھی جس کی وجہ سے آپ لشکر کے ہمراہ روانہ نہ ہو سکے مگر جب حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی صحبت و معیت کا خیال آیا تو پر وائد شمع رسالت بے چین ہو گیا اور آنکھوں کی شدید تکلیف کے باوجود آپ نے آغازِ سفر کر دیا اور تیزی سے قطعِ منازل کرتے ہوئے بارگاہِ رسالت مآب میں حاضر ہو گئے خیر کا قلعہ قوص مدینہ منورہ زادِ اللہ شریفًا و تکریماً سے آٹھ منزلوں کے فاصلہ پر واقع ہے۔

## یہ اعزاز علی کیلئے تھا

چنانچہ ادھر جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ لشکرِ اسلام میں تشریف لے آئے ادھر حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اعلان فرمادیا کہ گل پر چم اسلام اُس شخص کو عطا فرمایا جائے گا جو خیر کو فتح کرے گا اور پھر اس کے ساتھ اُس کی یہ نشانی بھی بتادی کہ وہ شخص خدا اور اُس کے رسول سے محبت کرتا ہے اور خدا اور اس کا رسول اُس سے محبت کرتے ہیں۔

ان عظیم اعزازات کے حصول کی کس مسلمان کو خواہش نہیں تھی ہر

شخص تمنا رکھتا تھا کہ میں ہی خُدا و مصطفیٰ کے اس خصوصی الطاف و اکرام کا م سور دہنوں۔ حضور سرورِ کوئین علیہ الصلوٰۃ والسلام کا یہ اعلان جب جناب حیدر گزار علیہ السلام کے گوش گزار کیا گیا تو آپ نے پار گاہِ خُداوندی میں عرض کیا!

اللَّهُ جَبْ تُو عَطَافِرْ مَانَا چَبْ هَےْ تَوْ سَےْ كُوئِيْ روْكَنَےْ وَالآتَيْنَيْسْ اُورْ جَبْ تُو  
روْكَ دَرْ تُو كُويْ دَيْنَےْ وَالآتَيْنَيْسْ۔

”اللَّهُمَّ لَا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ وَلَا مَعْطِيَ لِمَا مَنَعْتَ“

﴿معارج النبوة ج ۲ ص ۱۷۳﴾ ﴿سیرت حلبیہ ج ۲ ص ۲۳۷﴾

﴿مدارج النبوت ج ۲ ص ۲۱۲﴾

## صحابہ کی خواہش

بہر چال تمام اہل لشکر اختمام شب کے منتظر تھے اور وہ منظر دیکھنے کے لئے بے تاب نہ تھے جب حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس شخص کو پرچم عطا فرمانا تھا جس کے ہاتھوں پر خبر کو شخ ہونا تھا۔

روایات میں آتا ہے کہ وہ شب اہل اسلام نے اس طرح بسر کی کہ ان کی آوازیں اس بیات پر تبرہ کرتے ہوئے آپس میں نکراتی تھیں کہ مجھ میں خوش نصیب کو پرچم مُبھٹے عطا فرمایا جائے گا۔

عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ

اور پھر جب صحیح کے وقت صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین بارگاہ رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں خاضر ہوئے تو آپ نے ان کو مخاطب کر کے فرمایا کہ ! علی کہاں ہے ؟

وسلم قال يوم خير لا عطين هذه الراية رجلا يفتح الله يديه  
يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله قال فبات الناس يدو  
كون ليتهم ايهم يعطها، فقال ابن ابي طالب؟ فقالوا  
يا رسول الله يشتكي عينه ! قال فارسلوا اليه ! قال فاتى به،  
قال ضيق رسول الله صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فی عینه وہ  
دعاة فبرا حتى كان لم يكن به ورع واعطاه الراية .

﴿حلیۃ الاولیاء ج ۱ ص ۲۲﴾ ﴿مدارج النبرة ج ۲ ص ۲۱۲﴾

﴿بخاری ج ۱ ص ۵۲۵﴾ ﴿فتح الباری ج ۲ ص ۳۸۶﴾

﴿تيسیر القاری ج ۲ ص ۲۱۲﴾ ﴿شرف الموبد ص ۱۱۶﴾

﴿ترمذی مترجم ج ۲ ص ۴۲۰﴾ ﴿مواهب الدنیہ ص ۱۱۸﴾

﴿نور الابصار ص ۹۰﴾ ﴿خصائص نسائی ص ۵﴾

﴿مسند احمد ج اص ۷۸..... ج اص ۹۹..... ج اص ۱۳۳..... ج اص ۱۸۵..... ج اص ۳۲۰..... ج ۵ ص ۳۳۲..... ج ۵ ص ۳۵۸﴾

﴿مشکرہ ج ۲ ص ۱۱۲﴾ ﴿أشعة اللھمات صواعق معرقة ص ۱۲۱﴾

﴿معارج النبوة ج ۲ ص ۱۴۳﴾ ﴿سیرت حلیبہ ج ۲ ص ۷۳۲﴾

﴿سیرت ابن هشام ج ۱ ص ۲۲۹﴾ ﴿روض الانف ج ۱ ص ۲۳۹﴾

﴿الاصابع ج ۲ ص ۵۰۲﴾ ﴿مسلم ج ۲ ص ۲۶۸..... ج ۲ ص ۲۶۹﴾

صحابہ نے عرض کیا یا رسول اللہ ان کی آنکھوں کو سخت تکلیف ہے  
 آپ نے فرمایا نہیں بلاؤ چنانچہ جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم بارگاہ مصطفیٰ  
 میں اسی حالت میں حاضر ہوئے کہ آنکھوں کی شدید تکلیف کی وجہ سے آپ  
 اپنے پاؤں مبارک کی طرف بھی نہیں دیکھ سکتے تھے اور آپ نے حضور صلی اللہ  
 علیہ وآلہ وسلم کے سامنے اپنی اس تکلیف کے اظہار بھی کیا کہ محبوب میں تو  
 اپنے پاؤں بھی نہیں دیکھ سکتا۔

ادھر صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کی معجزہ کے انتظار میں دم

بخود تھے کیونکہ اس حالت میں خیر کو فتح کرنا تو کیا ممید ان کا درزادہ میں بخوبی  
 بھی سخت دشوار تھا اور پھر وہ معجزہ ظہور میں آئی گیا رسول خدا صلی اللہ علیہ  
 وآلہ وسلم نے شیر خدا علیہ السلام کو اپنے پاس بٹھا کر ان کا سرا بھی آغوش رافت

فَنَالَ عَلَى كَرْمِ اللَّهِ وَجْهَهُ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَنِي أَرْمَدْ كَمَا تَرَى لَا  
 أَبْصِرُ مَوْضِعَ قَدْ مَبِي فَتَفَلَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ وَفِي لَفْظِ بَصَقٍ  
 فِي عَيْنِهِ، أَيْ بَعْدَ أَنْ وَضَعَ رَأْسَهُ فِي حَجَرَهُ وَنَبَى لَفْظٌ فَتَحَلَ فِي كَفَهِ  
 وَفَتَحَ لَهُ عَيْنَهُ،

﴿سیرت حلبيه ج ۲ ص ۴۳۵﴾

کان له صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم لواء ابیض مکتوب فيه

لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ أَيْ بَالْسُوَادِ

﴿سیرت حلبيه ج ۲ ص ۴۳۵﴾

میں لیا پہلے وہ تھی ہوئی آنکھوں کو کھول کر اپنا دستِ رحمت پھیرا اور دعا فرمائی پھر انگلی کے ساتھ اپنا العاب دہن مبارک لگا کر آنکھوں میں بگایا ہی تھا کہ تمام تکلیف پلک جھکنے سے بھی پہلے پہلے ختم ہو گئی اور جناب حیدر کراز رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی پشمائن مبارک بلور کی طرح چکنے لگیں۔

پھر آپ نے جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی طرف متبرت سے دیکھتے ہوئے سفید رنگ کا جھنڈا جس پر سیاہ روشنائی سے ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ“ لکھا ہوا تھا عطا فرمادیا بعض روایات میں اس علم کے دیگر مختلف رنگ بھی آتے ہیں مگر محققین کی کثیر جماعت اسی طرف ہے کہ خیر کے دن پر چم اسلام سفید رنگ کا تھا اور اس پر سیاہ رنگ سے کلمہ شریف لکھا ہوا تھا۔

## علی گرمی سردی سے محفوظ

لعاد دہن مبارک لگانے کے ساتھ حضور تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جناب علی علیہ السلام کے لئے جو جامع ترین دعا فرمائی وہ یہ تھی ”اللَّهُمَّ اذْهَبْ عَنِّي الْحَرُورَ وَالْقَرَ“

”اللَّهُمَّ اذْهَبْ عَنِّي الْحَرُورَ وَالْقَرَ“

”اللَّهُمَّ اذْهَبْ عَنِّي الْحَرُورَ وَالْقَرَ“

»سیرت حلبيہ ج ۲ ص ۷۳۷<sup>۱</sup>« معارج النبوة ج ۲ ص ۷۳۷<sup>۱</sup>

»مدارج النبوة ج ۲ ص ۷۱۲<sup>۲</sup>«

بظاہر تو یہ نہایت مختصری دعا ہے مگر اپنے مفہوم کے اعتبار سے یہ چھوٹا سا جملہ اس قدر پھیلا ہوا ہے کہ الفاظ و معانی کی وسعتیں اس کا احاطہ کرنے

سے قاصر نظر آتی ہیں کی انسان کے لئے اس سے بُداکمال اور کیا ہو سکتا ہے  
کہ وہ عالم بشریت کی زندگی میں رہتے ہوئے بھی حرارت و برودت جیسی بنیادی  
کیفیتوں سے دوچار نہ ہو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی یہ مقدس دعا اُسی  
وقت شرف قبولیت کو پہنچ گئی اور مشیت الہی نے گرمی اور سردی سے محفوظ  
رہنے کا اعزاز عظیم بھی جناب حیدر کارک جھولی میں ڈال دیا۔  
صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین فرماتے ہیں کہ اس کے بعد ہم  
نے دیکھا کہ جناب شیر خدار ضمی اللہ عزیز گرمیوں میں گرم روئی کا لباس زیب  
مدن فرماتے اور سردیوں میں یا ریپ سا کپڑا پہن لیتے۔

عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي لَيْلَى عَنْ أَبِي قَالِ لَعْلَى  
كَانَ يَسِيرُ مَعَهُ أَنَّ النَّاسَ قَدْ انْكَرُوا مِنْكُمْ شَيْءًا  
تَخْرُجٌ فِي الْبَرِّ وَ فِي الْمَاءِ وَ تَخْرُجٌ فِي الْحَرْفِ فِي  
الْحَشْنِ وَ الشَّوْبِ الْغَلِيلِ.

﴿حَصَائِصُ نِسَاءٍ صِفَةٌ ۝﴾ (مَدَارِجُ النَّبِيَّةِ ج ۲ ص ۴۲۱)  
﴿سِيرَتُ أَبْنَى هَشَامَ ج ۲ ص ۴۲۹﴾ (رُوضَ الْأَنْفَ ج ۲ ص ۴۲۹)  
﴿مَعَاجِمُ النَّبِيَّةِ ج ۲ ص ۱۷۲﴾

بلکہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم خود بھی اس امر کی تصدیق ان  
الفاظ میں فرماتے ہیں !

کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے میرے لئے سردی اور  
گرمی سے محفوظ رہنے کی دعا فرمادی تو اُس دن کے بعد میں نے بھی گرمی اور

سردی کو محسوس نہیں کیا جاتی کہ میں گرمیوں میں سخت گرم پشینہ کی قبایپہننا اور سردیوں میں خفیف اور باریک پیڑے کا لباس پہن لیتا مگر نہ تو گرمیوں میں گرم لباس سے گرمی کا احساس ہوتا اور نہ سردیوں میں باریک اور سخنہ لباس پہننے سے سردی محسوس ہوتی۔

علاوه از میں حضور سرورد عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے تعاب دہن کی برکت سے پھر کبھی میری آنکھوں کو کسی بھی قسم کی تکلیف نہیں ہوئی بلکہ اہل عرقان حضرات بیان فرماتے ہیں کہ جناب شیر خدا کی آنکھوں کو حضور سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے تعاب دہن میں ایک مخصوص قسم کی چک بھی عطا فرمادی تھی جو صد یاں گزر جاتے کے بعد آج بھی سادات کرام کی پشممان مبارک میں ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔

بات دُور نکل گئی بتانا یہ تھا کہ ذاتِ خداوندی کے راز ہائے سرستہ کو

عن علىٰ كرم الله وجده الكريمه انه صلى الله عليه وآلہ وسلم  
دعاله بقوله اللهم اكفه الحر و البر قال علىٰ كرم الله وجده فما  
وجدت بعد ذلك اليوم لا حر ولا برد اى فكان يلبس في الحر  
الشديد القاء المحسوا النخين ويلبس في برد الثوب الخفيف فلا  
يتألم بالبرد

﴿سیرت حلبيه ج ۲ ص ۴۳۵﴾ ﴿سیرت ابن هشام ج ۲ ص ۲۲۹﴾

﴿روض الانفج ج ۲ ص ۴۲۲﴾ ﴿معارج النبوة ج ۲ ص ۱۴۲﴾

جان لیں ہر انسان کے مقدار میں کہاں ہے۔ اپنی حکمتوں کو وہی ذات مقدس

خوب جانتی ہے اور یا پھر وہ جن پروہا پنی حکمتوں کو خود ظاہر فرمادے۔

سر کار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک روز قبل ہی خیر کے فتح

کی بشارت مسلمانوں کو دے کر یہ بھی فرمادیا کہ کل ہم اس شخص کو پرچم عطا

فرمائیں گے جو خیر کو فتح کرے گا۔

ہم نے بڑی کوشش کی کہ کوئی ایسی روایات بھی مل جائے جن میں

حضور سرور انبياء عالم بنا کان و مانگون نے یہ الفاظ ارشاد فرمائے ہوں کہ ہمیں

جبریل نے یہ خبر دی ہے کہ کل علیؑ کے ہاتھ پر خیر کو فتح ہو گا مگر کوشش بسیار کے

باوجود دیہ الفاظ ہمیں سے بھی نہیں مل سکے بلکہ صاف صاف اور واضح ترین

روایت یہی ہے کہ کل ہم اس کو جھنڈا اعطافہ فرمائیں گے جس کے ہاتھوں پر اللہ

تعالیٰ خیر کو فتح فرمائے گا اور وہ شخص ایسا ہے کہ وہ خود بھی خداوند قدوس اور اس

کے رسول سے محبت کرتا ہے اور خدا تعالیٰ حل و علا اور اس کا رسول اس کے

ساتھ محبت کرتے ہیں کچھ لوگ اسے پیش گوئی کا نام دے کر ہی خود کو مطمئن کر

لینے کی کوشش کرتے ہیں مگر اس پیش گوئی کا اصلی نام محبوب خدا صلی اللہ علیہ

وآلہ وسلم کا علم غیب پر مطلع ہونا ہی قرار پاسکتا ہے۔

بہر حال یہ اعزاز عظیم جناب شیر خدا رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے لئے ہی

محصول تھا اور آپ ہی کو حاصل ہونا تھا کیونکہ،

یہ سعادت جس کو ملنا تھی اُسے مل کر رہی۔

## حضرت سعد کے انداز

حضرت سعد بن ابی وقار صلی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ مجھے یقین تھا کہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کل مجھے ہی جھنڈا عطا فرمائیں گے روایت میں آتا ہے کہ وہ اسی خیال سے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے انتہائی قریب دوڑا تو ہو کر بیٹھے ہوئے تھے کہ ابھی مجھے یہ اعزاز ملنے والا ہے۔

سعد بن ابی وقار صلی اللہ تعالیٰ عنہ گوید کہ در بر ابر چشم رسول

الله صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم بر انور در آمد بعد ازاں بر خاستم

پامید آنکہ صاحب رایت من باشم۔

﴿معارج التبوّت ج ۱ ص ۱۵۳﴾

اُن کے اس خیال کی خاص وجہ یہ بھی ہو سکتی ہے کہ آپ سابقون الائلوں میں سے تھے اور آپ پرجن کو تقدیم ہو سکتی تھی۔ وہ جناب صدق اکبر اور فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہما ہی تھے مگر وہ دونوں یکے بعد دیگرے ناکام واپس لوٹ چکے تھے اسی طرح دیگر ہبہ زور صاحبہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین بھی اپنے اپنے مقام پر یہ آس لگائے بیٹھے شے کہ ممکن سے قریب فار مبارے ہی نام نکل آئے۔

فَلَمَا اصْبَحَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ

غَدَوًا كُلَّهُمْ بِرْ جَوَانٍ يَعْطِي مَا فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى

اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ إِنِّي عَلَى إِنِّي طَالِبٌ

﴿الاصابه ج ۲ ص ۵۰۲﴾ ﴿بخاری ج ۱ ص ۵۲۶﴾

﴿تيسير الباری ج ۲ ص ۲۲۵﴾ ﴿فتح الباری ج ۲ ص ۳۲۸﴾

اگر جناب شیر خدا علی المرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی آنکھیں تدرست  
ہوئیں تو یقینی طور پر ہر مسلمان یہی تصور کرتا کہ کل آپ ہی خیر کو فتح کریں  
گے کیونکہ آپ سے زیادہ بہادر شخص پورے لشکر اسلام میں کوئی موجود ہی نہ تھا  
لیکن آپ کی آنکھوں کی تکلیف کی وجہ سے ان کے متعلق کوئی سوچ بھی نہیں  
سکتا تھا کہ فتح خیر کا سہرا بھی آپ کے ہی سر پر مزین ہو گا۔

اُدھر امیر المؤمنین شیر خدا منار الایمان قاتل الکفار تاجدار ہل الٰی  
مرتضی مشکل کشا حلی کرم اللہ وجہہ اکرمیم نے کبھی تشكیل و شہادت کی دنیا میں  
قدم رکھا ہی نہ تھا چنانچہ آپ پورے یقین و اعتقاد کے ساتھ اپنے خدا کے  
پاک سے اس طرح محور ازا و نیاز ہیں کہ

یا اللہ جسے تو عطا فرمائے اسے کون روک سکتا ہے  
اور جسے تو روک دے اسے کون عطا کر سکتا ہے ؟

## حقِ حق دار رسید

بلا آخر رحمت خداوندی جوش میں آگئی حق بحق دار رسید کی صورت

سامنے آگئی

اُس دن کے بعد جناب سعد بن ابی وقاص رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرمایا  
کرتے تھے کہ علی کرم اللہ وجہہ اکرمیم کو تین چیزیں محبوب کریا کی بارگاہ سے  
ایکی عطا ہوئیں کہ مجھے ان میں سے ایک بھی مل جاتی تو میرے لئے صرخ

اُونٹوں سے بہتر تھی اور ان میں سے ایک چیز خبر کے روز آپ کو فتح کا جھنڈا  
عطایا ہوا تھا۔

يقول في على ثلاث خصال الان يكون لى

واحلى منهن احب الى من حمرا النعم سمعت

يقول لا عطين السراية غدار جلا يحب الله

ورسوله ويحبه الله ورسوله.

﴿ خصال نسائي ص ۲ ﴾

جناب فاروق اعظم رضي الله تعالى عنہ فرماتے ہیں کہ مجھے کبھی امیر

بننے کی خواہش نہیں ہوئی سوائے اس دن کے جب علیؑ کو خبر کی فتح کا پرچم  
دیا گیا۔

وعن عمر ابن الخطاب رضي الله عنـه را انه قال ما

اجت الامارة الا ذلك اليوم .

﴿ سیرت حلبيه ج ۲ ص ۴۳۳ ﴾ ﴿ معارج النبوت ج ۲ ص ۱۴۳ ﴾

﴿ خصال نسائي صفحه ۸ ﴾ ﴿ مسلم ج ۲ ص ۲۷۹ ﴾

## حضرت علیؑ کی تیاری

بہر حال حضور امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے امیر علیہ السلام کو  
میدان کا رزار میں بھینجنے کے لئے حسب سابق اپنے مبارک ہاتھوں سے تیار  
کیا پہلے اپنی زرہ مبارک اپنے دستِ رحمت سے خود پہنائی پھر ذوالفقار  
حیدری کو میان میں باندھا اور فتح کا جھنڈا ہاتھوں میں تھماتے ہوئے فرمایا۔

الى نه و رعه الحديد و شد ذو الفقار اي الذى هو  
سيفه فى وسطه و اعطاه الراية و وجهه الى  
الحصن .

﴿سیرت حلبیہ ج ۲ ص ۷۳﴾

علی جاؤ خدا تمہارا حامی و ناصر ہو میرے شیر کافروں سے اُس وقت  
تک جنگ کرنا جب تک وہ توحید و رسالت کا اقرار نہ کر لیں۔  
وفی روایة لما اعطاه صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
الراية قال له امش ولا تلتفت فسار شیاثم وقف  
ولم يلتفت فصرخ بیار رسول اللہ علام اقاتل  
الناس؟ قال قاتلهم حتى يشهدوا ان لا إله الا الله  
وان محمد رسول الله .

﴿سیرت حلبیہ ج ۱ ص ۷۴﴾ مسلم ج ۱ ص ۲۷۹

وسری روایت میں ہے کہ شیر خدا چند قدم آگے بڑھ کر لوٹ آئے  
اور عرض کیا یا رسول اللہ کیا میں دشمنوں سے اُس وقت بھی جنگ کرتا رہوں  
جب وہ مسلمان ہو جائیں تو حضور رحمۃ لل تعالیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے  
ارشاد فرمایا۔

## حضور کی علی کیلئے هدایات

علی عجلت نہ کرنا جنگ سے پہلے کافروں کو دعوت اسلام دینا اگر وہ  
قبول سے گریز کریں تو پھر آغاز جنگ کر دینا خدا کی قسم اگر تمہاری دعوت سے

ایک بھی کافر مسلمان ہو گیا تو وہ تمہارے لئے سُرخ اونٹوں سے بہتر ہے

فَقَالَ عَلَىٰ كَرَمُ اللَّهِ وَجْهَهُ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَقْاتِلْهُمْ

حَتَّىٰ يَكُونُوا مِثْلُنَا؟ قَالَ انْفَذْ عَلَىٰ رَسُولَكَ حَتَّىٰ

تَنْزَلَ بِسَا هَتَّهُمْ ثُمَّ ادْعُوهُمْ إِلَى الْإِسْلَامِ

وَأَمْبَرُهُمْ بِمَا يَجْبُ عَلَيْهِمْ مِنْ حُقُوقِ اللَّهِ فِيهِ فَوْلَهُ

لَنْ يَهْدِيَ بَكُّرٌ جَلَّا وَاحِدًا حِيرَ لَكَ مِنْ آنَ

يَكُونُ لَكَ حُمْرٌ نَعْمٌ .

﴿حلية الأولياء﴾ ج ۱ ص ۶۳۷ ﴿سیرت حلبيه﴾ ج ۲ ص ۶۳۷

﴿بغاری﴾ ج ۱ ص ۵۲۵ ﴿مواهب الدنيا﴾ ج ۱ ص ۱۱۸

﴿نور الا بصار﴾ ص ۹۰ ﴿مسند احمد﴾ ج ۱ ص ۳۳۰

﴿معراج النبوت﴾ ج ۲ ص ۱۷۴ ﴿صواعق معرقة﴾ ج ۱ ص ۱۲۱

﴿مشكوة﴾ ج ۲ ص ۶۲۱ ﴿الاصابه في تيز الصابه﴾ ج ۲ ص ۵۰۲

﴿خصائص نسائي﴾ ص ۷ ﴿فتح الباري﴾ ج ۲ ص ۳۲۸

﴿تيسير القارى﴾ ج ۳ ص ۶۶۶

## کیا علیٰ نہیں جانتے تھے؟

یہاں پر ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیا علیٰ نہیں جانتے تھے کہ اگر کوئی

شخص مسلمان ہو جائے تو اس سے جنگ منوع ہے لیکن یہ سوال اس وقت

بے جان ہو جاتا ہے جب ہم دیکھتے ہیں کہ یہ معاملہ یہودیوں سے تھا جو

موت کو سر پر دیکھ کر کلمہ بھی پڑھ لیتے تھے اور مناقفانہ روشن پر بھی ڈالنے

رہتے تھے۔

بہر حال جناب حیدر کر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے سرنیا زخم کرتے  
ہوئے پرچم مصطفیٰ کو عقیدت کے ساتھ آنکھوں سے لگایا اور فضا میں بلند کر دیا  
اور پھر لشکر اسلام کی ترتیب درست فرمائ کر تلعہ کی طرف پیش قدمی شروع  
فرمادی۔

آپ قلعہ قوص کے قریب پہنچے تو سطوتِ اسلام اور شکوہ حیدری کا  
مظاہرہ کرنے کے لئے بلند آواز سے یہ رجز پڑھنا شروع کر دی کہ،  
ستشهدی بالکر والطعن رایہ

جانی بھا الظہر النبی المهدب  
میرے ہمیلے اور تیزہ بازی پر یہ پرچم گواہی دے گا جو مجھے رسول  
پاک صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے عطا فرمایا ہے۔

وتعلم انی فی الحروب اذا نظرت  
بنیر انہا البث الہوس المجبوب  
کافرو ! تمہیں معلوم ہو جائے گا کہ جب آگ کے شعلے ہم کی  
امتحیں تو میں نہایت اطمینان اور سکون سے چلنے والا شیر ہوں۔

دشی لا تی المھول فی مصطعائہ  
وقل لہ الجیش الخمیس العطبیط  
جُجھ جیسا شخص اُس وقت مصائب کے خطرات میں بے دھڑک  
چھلانگ لگادیتا ہے جب اُس کا پانچ رکنی لشکر تعداد میں کم ہو۔

وَقُوَّاتُ الْأَحْيَاءِ إِنِّي زَعَلْتُ مَهَا  
 وَإِنِّي لِدِ الْحَرْبِ الْعَذِيقِ الْمَوْجِ  
 قَبَائِلَ كَمْ لَوْكَ جَانِتَهُ بِئْ كَمْ مِنْ أَنْ كَاسِرَ دَارُهُوْنَ اُورْ جَنْگَ كَمْ  
 وَقْتٌ خَاصٌ طُورٌ پُرْ كَام آتا هُوْنَ

«دیوانِ علی صفحہ نمبر ۴۳۲»

جناب حیدر کرار شیر خدا امیر المؤمنین سیدنا و مرشدنا حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم پورے جلال و جیروت مجاہد انہ کے ساتھ اس قسم کی رجزیں پڑھتے ہوئے اور پرچم اسلام کو عقاب کی طرح فضائیں اہرے دیتے ہوئے قلعہ قوص کی دیوار کے قریب پہنچ گئے

ملائکہ مقررین آج کی فتح میں کا منظر دیکھنے کے لئے میدانِ خیبر کی طرف دیکھ رہے تھے جو دری فتح کے سہرے گانے کے لئے تیار کرٹی ہیں آفتاب پسپھرا لاجوردی سے طلوع کر کے مجاہدین اسلام کے قدموں پر اپنی کر نیں نچھا ور کرنے کے تیزی سے آگے بڑھ رہا ہے قلعہ خیبر کی دیواروں نے ابھی سے کانپنا شروع کر دیا ہے مشیت فاتحہ خیبر کا تمغہ جناب حیدر کرار علیہ السلام کے سینے پر سجانے والی ہے جناب رسول خدا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اپنے اخی ووصی کی کامیابی اور کامرانی کا کامل یقین رکھتے ہوئے بھی معروف دعا ہیں جیشِ اسلامی جو مسلسل تین روز نما کافی کی صورت میں واپس ہوتا رہا ہے آج فتح کے تصور سے ہی فرحت و انبساط میں ڈوبا ہوا ہے۔

یہودی قلعہ کی دیواروں پر چڑھتے ہیں اور آج کے دن لشکرِ اسلام کو  
نئے انداز میں آتے دیکھ کر لزتے ہوئے نیچے اتر جاتے ہیں جناب شیرِ خدا  
علی المرتضی علیہ السلام فضیل قلعہ کے قریب پہنچتے تو آپ نے سنگریزوں کے  
ایک ڈھیر پر چم اسلام گاڑ کر دیوار پر پھرتے ہوئے یہودیوں کو فاتحانہ انداز  
میں دیکھا اُن لوگوں میں سے اخبار یہود میں سے بھی ایک شخص موجود تھا اُس  
نے جناب حیدر کرگار کا پروقار چڑھا اور دیکھا تو پوچھنے کا اے علم بردار آپ کا  
نام کیا ہے؟

آپ نے فرمایا! علی ابن ابی طالب،

یہ اُم پاک سنا تو یہودیوں کے عالم نے اپنی قوم کو مخاطب کر کے کہا  
کہ اے قوم یہود مجھے حضرت موسیٰ علیہ السلام پر نازل ہونے والی توریت کی  
قسم ہم لوگ مغلوب ہو جائیں اور یہ ہم پر غالب آئیں گے،

حتى رَكَزْ رَايْتَهُ فِي رَضْمِ مِنَ الْهَجَارَةِ تَحْتَ

الْحَصْنِ فَأَطْلَعَ إِلَيْهِ يَهُودِيًّا مِنْ رَاسِ الْحَصْنِ فَقَالَ

مَنْ أَنْتُ؟ فَقَالَ عَلَىٰ إِبْنَ أَبِي طَالِبٍ قَالَ يَقُولُ

الْيَهُودِيُّ غَلَبْتُمْ وَلِمَا نَزَلَ عَلَىٰ مُوسَىٰ أَوْ كَمَا قَالَ

فَمَا رَجَعَ حَتَّىٰ فَتَحَ اللَّهُ عَلَىٰ يَدِيهِ.

﴿حَلَيْةُ الْأَوْلَيَّاتِ﴾ ج ۱ ص ۶۳ ﴿مَعَارِجُ الشَّبُوْتِ﴾ ج ۲ ص ۱۷۳

﴿مَدَارِجُ النَّبُوْتِ﴾ ج ۲ ص ۶۱۲ ﴿رُوضُ الْأَنْفِ﴾ ج ۲ ص ۶۳۹

ایک روایت ہے تمہیں غالب رہو گے اور جو موسیٰ پر نازل ہوا وہ حق

ہے

فقال اليهودی علوت وحق ما نزل على موسى

﴿سیرت حلبیہ ج ۲ ص ۳۰﴾ (روض الانف ج ۲ ص ۲۲۹)

اگرچہ یہودیوں کے عالم کی اس پیش گوئی نے یہودیوں کو بدواس کر دیا تھا اور قلعہ بند ہونے والوں میں سر ایمکی کے عام آثار پیدا ہو گئے تاہم وہ لوگ آسانی سے شکست تسلیم کرنے والے نہیں تھے۔

## حارت، مولا علی کے روبرو

چنانچہ یہودیوں کے بہت بڑے پہلوان مژہب کا سگا بھائی حارت جو مژہب کی طرح ہی قوی تھیں اور دیوبیکر عفریت انسان تھا قلعہ سے باہر آ گیا یہودیوں کے اس پہلوان کی ہیئت اور بہت کا صرف اس ایک بات سے ہی آسانی اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ اس کے نیزے کا وزن تین من ٹھا اس نے قلعہ سے باہر آتے ہی مسلمانوں پر وحشیانہ حملہ کر دیا اور پہلے ہی حملہ میں دو مسلمانوں کو شہید کر دیا حارت کا نیزہ حملہ اس قدر غیر متوقع تھا کہ مسلمانوں کو سنبھلنے کا موقع بھی نہ مل سکا اور وہ اپنا کام کر گیا اس اثناء میں جناب حیدر گرار کی عقابی نظریں اس کی طرف اٹھ گئیں اور پھر بھلی کی طرح تڑپتی ہوئی ڈوال فقار حیدری ایک ہی وار میں اس کا خون چاث گئی۔

ثم حرج اهل الحصن و كان اول من حرج منهم

إِلَيْهِ الْحَارِثُ أَخْوَمُ رَبٍّ وَ كَانَ مَعْرُوفًا

بالشجاعة فانكشف المسلمون وثبت على كرم

الله وجهه فتضار باقتله على.

﴿سیرت حلیہ ج ۲ ص ۴۳۷﴾

یہودی قلعہ کی فصیل پر کھڑے ہو کر حارث کے اچانک حملہ سے دو مسلمانوں کی شہادت پر خوشی کا نغمہ بلند کر رہی رہے تھے کہ فوراً ہی ان کی صدائے مسرت حلق میں ہی گھٹ کر رہ گئی ان کا مانا ہوا بہادر ایک ہی ضرب یہاں سے جہنم رسید ہو چکا تھا۔

جواب شیر غد علیہ السلام پہلے یہودیوں کو دعوتِ اسلام دینا چاہتے تھے مگر ان بد نصیبوں کی قسم نے یاوری ہی نہ کی اور وہ بغیر کچھ کہے نہ ہی جنگ کی آگ میں کوڈ پڑے۔

کیکہ از حصار با قوم خویش بجنگ آمد حارث یہودی  
بودے برادر مرحباً غاز کر دو و مسلمانان را شہید گردانی  
نید آنگاہ امیر المؤمنین علی رضی اللہ متوج آں شدو بیک  
ضرب تیغ جہور ک رابد وزخ فرستاد۔

﴿معارج النبوت ج ۲ ص ۱۴۲﴾

## مرحباً کی آمد

حارث نے جنگ کی ابتداء ہی ایسے انداز میں کی تھی کہ تبلیغ کافر یعنی ادا کرنے کی مہلت ہی نہ مل سکی اور اس وقت تو جنگ قطعی طور پر ناگزیر ہو گئی

جب حارت کے قتل کے چند لمحوں بعد ہی اُس کا بھائی مرحب جوشِ انتقام میں اندازا اور بہرا ہو کر میدان میں پہنچ گیا۔

مرحب اپنے بھائی سے طاقت میں کہیں زیادہ تھا اور نہ صرف طاقت ہی میں اس پر بھاری پڑتا تھا اپنے ذیل ذول اور قوی الجثہ ہونے میں بھی وہ اُس سے کہیں زیادہ تھا۔

حارت کی بات چھوڑ یہ حقیقت یہ ہے کہ یہودیوں کی پوری فوج میں مرحب کی نکر کا ایک بہادر بھی موجود نہیں تھا اور پھر جن لوگوں کو ساتھ لے کر وہ میدان میں آیا تھا وہ یہودیوں کی دو ہزار افراد پر مشتمل فوج کا دل متصوّر کئے جاتے تھے اور اہل یہود کی فتح و شکست کا انحصار انہی لوگوں کی فتح و شکست پر تھا جو مرحب کے ساتھ میدان کا رزار میں پہنچ چکے تھے ان لوگوں میں کثرت سے آنے والے یہودیوں کے وہ سردار اور زعماء تھے جو بہادر رہے زور اور بے پناہ قوت کے مالک ہونے کے ساتھ ساتھ فینِ حرب سے بھی پوری واقفیت رکھتے تھے اور پھر اس پر طرہ یہ کہ ان میں یہودیوں کا سب سے زیادہ شجاع اور خوفناک طریقہ سے جنگ لڑنے والا مرحب بھی موجود تھا۔

مرحب آج جس انداز سے میدان میں آیا تھا اس سے پہلے شاید کبھی نہ آیا ہو اُس نے گردن سے لے کر ناف کے نیچے تک اوپر نیچے آہنی گزیوں کو مضبوط زر ہیں پہنچ رکھی تھیں اور دونوں ہاتھوں میں برق کی طرح چمکتی ہوئی دو تواریں تھام رکھی تھیں علاوہ ازیں اس نے سر پر جو خول پہنچ

826

رکھا تھا وہ عجیب وضع کے بیضوی شکل میں تراشے ہوئے پھر کا تھا۔

وجاء ان مر حبا المارای ان اخاه قد قتل خرج

سر يعا من الحصن في سلاحاً أى وقد كان لبس

ورعين وتقلد بسيفين واعتم بعما متين وليس

فو قهما مغفراً وحرجاً قد ثقبه قدراً البيضة و

معه ساح ثلاثة استان وهو يرتجز ويقول من

ایات.

﴿سیرت حلیبہ جلد ۲ ص ۴۳۷﴾

جس کو آہنی کڑوں میں مضبوطی سے ٹھوں دیا گیا اس خوف ناک

ہمیت کرنا ایک دمزید بھیاں کنک بنانے کے لئے اُس نے خود کے اوپر دو پیڑیاں  
باندھی ہوئی تھیں،“

عام حالات میں بھی سرحد کے بھاری بھر کم جسم اور مہیب چہرے کو

دیکھتے ہی بڑے بڑے پہلوانوں اور شجاع ترین انسانوں کا زہرہ آب ہو جاتا

تھا مگر آج تو وہ انتہائی وحشت ناک انداز لئے ہوئے میدان میں آیا تھا اور

آب جب کہ وہ اپنے بھائی کو قتل ہوتا بھی دیکھ چکا تھا تو اُسکی وحشت اور

دورندگی کی کیفیت کیا ہوگی اس کا اندازہ قارئین خود ہی کر سکتے ہیں اس کا چہرہ

تانبے کی طرح سرخ ہو گیا تھا اور آنکھیں شعلے بر ساری تھیں۔

اُس نے میدان میں میں آتے ہی نہایت متکبرانہ اور وحشیانہ انداز میں

چیخ چیخ کرید جز پڑھنا شروع کر دیا کہ

قد علمت خيرا نى مرحب  
شاكى السلاح بطل محرب  
اذا ليوت اقبلت تلهب

فامجمت عن صولتى المحجوب  
خلست حمای ابد الا يقرب  
اطعن احيانا و حين اضرب  
ان غالب الدهر فانى الغالب  
والقرن عتدى بالدماء مخضب

﴿تفسير خازن ج ۲ ص ۱۱۶﴾ ﴿معالم التنزيل ج ۲ ص ۱۱۱﴾

﴿ديوان على ص ۲۲﴾ ﴿مدارج الشبور ج ۲ ص ۲۱۳﴾

﴿خصائص نسائي ص ۴﴾ ﴿سيرت حلبيه ج ۲ ص ۷۲۶﴾

جس وقت شيرگر جتے ہوئے آتے ہیں تو میرے مقابلہ سے ہٹ  
جاتے ہیں خوب غور کرو کہ میری آبرو ہمیشہ محفوظ رہتی ہے اور میں اپنی آبرو کی  
حفاظت کرنے کے لئے کبھی نیزہ بازی کرتا ہوں اور کبھی توار چلاتا ہوں۔

اگر تمام دنیا کو بھی مغلوب کر لیا جائے تو میں غالب ہی رہوں گا۔

میرے ساتھ جو بھی مقابلہ کرے گا میرے سامنے خون میں رنگا ہوا

ہو گا۔

## مرحب، مولا علی کے روپیرو

مرحب کی خوفناک صورت اور دلوں پر لرزہ طاری کروئے والی

گرجتی ہوئی آواز کو سنا تو طرفین پر سکتہ طاری ہو گیا

حضرت علی نے جیشِ اسلامی پر اچھتی ہوئی نگاہ ڈالی اور کسی بھی  
بہادر کو اس کے مقابلہ پر نکلتے ہوئے نہ دیکھا تو آپ نے گھوڑے کو ایڑ لگادی  
اور پھر اس سے پہلے کہ مرحب اہل اسلام کو دوسرا بار چیخ کرتا اُس کے  
سامنے چیخ گئے اور پورے جاہ و جلال مرتضائی کے ساتھ ارشاد فرمایا!

میں علی ہوں اور عبدالمطلب کا بیٹا ہوں“

میں پاکیزہ اور صاحب سطوت و جلال ہوں“

میری پروش ایسے عزت والے گھر میں ہوئی ہے جس میں کوئی  
پریشان نہیں“

اور میں حادثہ زمانہ اور جنگ کی پرواہ نہ کرنے والے ماحول میں  
پروان چڑھا ہوں“

چوں در معز کر رجز گویاں در آمد چند انکہ اظہار جلا  
دت خود چھج کس راز ازا حل اسلام طاقت و مقاومت آں نہ  
بود کہ باوے در میان قتال در آئند لا جرم شاہ مرداں و شیریں  
وال علی ابن ابی طالب کرم اللہ وجہہ بجانب اور وان شد۔

﴿معراج النبوت ج ۲ ص ۱۴۷﴾

ان علی و ابن عبدالمطلب

مهذب و ذو سطوة و ذو حسب

غذیت فی الحرب و عصیان التوب

من بیت عزیس فیه مشعب

و فی یمینی صارم یجد الکرب

من یلقنی یلق المسايا والعلب

از کف مثلی بالرسون یلتعب

﴿ریاض النصرہ ج ۲ ص ۲۲۲﴾ (دیوان علی ص ۴۳۲)

میرے دائیں ہاتھ میں توار ہے جو تمام مصائب کو دُور کر دیتی ہے۔

جو شخص بھی جگ میں مجھ سے ملے گا موت اور ہلاکت سے ملے گا،

اس لئے کہ میرا ہاتھ روں سے کھیلا کرتا ہے۔

علاوه ازیں تاجدارِ ہل اُتی مرتضی مشکل گشاہیر خُدارضی اللہ تعالیٰ

عنه نے مرجب کے جواب میں جو جرأت مندانہ اور مجاهدانہ رجیزیہ اشعار

پڑھے ان کا ترجمہ ہے !

میں وہ شخص ہوں کہ میری ماں نے میر انام شیر رکھا ہے۔

اور میں وہ شیر ہوں جو چیر پھاڑ کر رکھ دیتا ہے۔

میں شیر ببر کی طرح مُہیب صورت اور مضبوط گردن والا ہوں،

میں توار سے ٹھیک اس طرح ناپوں گاہس طرح بڑے پیلانے سے

ناپا جاتا ہے۔

میں تمہیں اسکی مار ماروں گا جو پشت کی بڑی کو علیحدہ کرو۔۔۔

میں اپنے مقابلہ میں آنے والے کے ٹکڑے ٹکڑے کر دوں گا اور  
تموار سے کافروں کی گرد نیں اس طرح اڑاؤں گا جس طرح شریف اور  
طاقوت گرد نیں اڑاتے ہیں۔“

اور جو حق کو ترک کرے گا وہ ذلت اٹھائے گا۔

ان الذى سمعتنى امى حيدرة

ضرر غمام اجام ولیث قسورۃ

عبدالذرا عین شدید القصرة

حليث غربات كريه المنظرة

اكيلكم بالسيف كيل السندرة

اضربكم ضربا بين الفقرة

واترك القرن بقاء جذرة

اضرب السيف رقاب الكفرة

ضرب غلام ماجد خرورة

من يترك الحق يقول صيغرة

﴿تفسیر خازن ج ۳ ص ۱۲۶﴾ ﴿تفسیر معالم التنزيل ج ۳ ص ۱۱۶﴾

﴿هرباً من النصرة ج ۲ ص ۴۲۲﴾ دیوان علی ص ۸۱

﴿مدارج النبوة ج ۲ ص ۴۳۱﴾ ﴿معارج النبوة ج ۲ ص ۴۲۵﴾

﴿سیرت حلبيه ج ۲ ص ۴۳۷﴾

## مرحباً کا خاتمه

مرحباً میں یہ الفاظ سننے کی تاب کب تھی وہ تو اس زعم باطل کا شکار

تھا کہ اس کا مقابلہ کرنے والا کوئی شخص دنیا میں موجود ہی نہیں اگرچہ وہ اپنے بھائی کو جناب حیدر کار کے ہاتھوں واصل جہنم ہوتے دیکھے چکا تھا تاہم اُسے اپنی طاقت کا پورا پورا اندازہ تھا یہی وجہ تھی کہ جناب شیر خدا کے اشعار اس پر بھلی بن کر گئے اور اس کا استعمال پہلے سے کئی گناہ برداشت گیا۔

اُسے اس بات پر بھی ناز تھا کہ وہ سر سے پاؤں تک لو ہے میں ڈو بنا ہوا ہے اور اسے اس بات پر بھی فخر تھا کہ آج تک میدان میں اُسے کوئی شخص بھی شکست نہیں دے سکا تھا خواہ وہ کتنا ہی بہادر کیوں نہ ہو۔

مگر اب اُس کے تکبر و غرور اور ناز و نخوت کو توڑنے والا اپنے رجیہ اشعار سے اُسے مزید مشتعل کر رہا تھا اپنے انتقام اور غصہ کی آگ نے اُس کو جلا کر رکھ دیا اور وہ سراپا غیظ و غصب بن کر زخمی درندے کی طرح جناب شیر یزدان پر حملہ آور ہو گیا اگرچہ اُس نے پیش دستی کرنے میں انتہائی چا بدستی سے کام لیا تھا مگر اس کی وار کرنے کی حرست دل ہی دل میں دم توڑ کر رہ گئی۔

اُس کی تلوار چلنے سے پہلے ہی ذوالفقار حیدر کی اپنا فریضہ سرانجام دے چکی تھی جناب شیر خدا علیہ السلام کی خاراشگاف تلوار جب اُسکے فولادی خول میں گئے ہوئے پتھر کے خول پر پڑی تو اُس کی صدائے بازگشت پورے شکر میں سن گئی اور اس زور کا چھٹا کا ہوا کہ لوگ لرز کر رہ گئے ذوالفقار حیدر کی اُس کے سر پر منڈھے ہوئے لو ہے اور پتھر کو کاٹتی ہوئی اُس کے سر کی کھوپڑی کو بھی چیر گئی نہ صرف یہ کہ اس کی کھوپڑی کو ہی چیرا بلکہ اُس کے جڑوں کو

چیرتی ہوئی گردن تک آپنی۔

کیا ذوالفقار علی نے صرف گردن تک ہی پہنچنے پر اکتفا کر لیا تھا؟  
نہیں..... نہیں..... ضربت حیدری نے تو دنیا میں مثال بن کر زندہ رہنا تھا۔  
یہاں تو قدرت کی آواز لافتِ الاعلیٰ لاسیفِ الاذوالفقار کی تقدیق  
کر رہا تھا پھر ذوالفقار گردن تک کیوں رکتی اگرچہ مرحب نے اپنے  
فولادی جسم پر انہائی مضبوط قسم کی آہنی زر ہیں اور پہنچنے پہن رکھی تھی مگر وار علی  
کا تھا تلوار ذوالفقار تھی جو پتھر کے خود اور لو ہے کی زر ہوں کو کامیابی ہوئی  
گھوڑے کی زین تک اُترتی چلی گئی اور مرحب کو رانوں تک درمیان سے  
سیدھے کا سیدھا چیر کر کھو دیا۔

بعض روایات میں آتا ہے کہ ذوالفقار حیدری مرحب کو چیرتی ہوئی  
زین سمیت اُس کے گھوڑے کے بھی دوٹکڑے کر گئی۔  
جانب شیر خدا سیدنا علی الرقیبی سلام اللہ علیہ کی جرأۃ وجلالت کو  
بیان کرنے کے لئے الفاظ کہاں سے لائے جائیں خدا اور رسول ہی بہتر  
جانتے ہیں کہ جناب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو کن اجزاء ترکیبی سے  
ترتیب دیا گیا تھا اور لفظ ”علی“ میں کون سی جو ہری تو انکی موجود ہے جو  
آج بھی یا علی کا نعرہ لگانے سے لفڑا و مشرکین پر لرزہ طاری ہو جاتا ہے۔

خدا ہی جانتا ہے کہ ذوالفقار حیدری پر کن اسماے مقدسہ کے وظیفہ  
کی پان چڑھی ہوئی تھی جو فولادی طرح مضبوط اجسام کے ساتھ ساتھ لو ہے

اور پھر کوہی خس و خاشاک کی طرح کاشتی چلی جاتی ہے۔

اس مقام پر اگر عقل پر بیثان ہو جاتی ہے تو اس میں تجھ کیا ہے علی تو

علی سے مشتق ہے پھر اسفل کی اعلیٰ تک رسائی کیسی یہ تو ممکن ہی نہیں، علی کے زور

و شجاعت کوہی جانتا ہے جس نے یہ تو تین عطا فرمار کھی تھیں اور یادہ جانتے تھے

جنہیں نے بارگاہ ایزدی سے یہ زور و قوت لے کر دیا تھا ﴿صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ﴾

یہودیوں کا سب سے بہادر پہلوان ایک ہی ضربت حیدری سے دو

نکرے ہو کر خاک و خون میں لٹھرا پڑا تھا اور اس کے ساتھ آنے والے

دوسرے بہادر سکتے کی حالت میں یہ سمجھنے کی کوشش کر رہے تھے کہ مرحب قتل

کیسے ہو گیا، بھی وہ بھر تھیر میں غوطہ زن ہی تھے کہ لشکرِ اسلام ان کے سروں پر

پہنچ گیا اور پھر چند ہی لمحوں میں خوزیر زلزالی شروع ہو گئی نیزوں سے نیزے

اور تلواروں سے تواریں نکرانے لگیں جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ

مرحب کو قتل کرنے کے بعد اس کے ساتھیوں پر مسلط ہو چکے تھے۔

وَفِي أَخْرِهِ قَصْهَ مَرْحَبٍ وَقُتْلَ عَلَى لَهِ

فَضْرِبَهُ عَلَى هَامِتَهُ ضَرِبَةً حَتَّىٰ عَضْنَ السَّيْفِ مِنْهُ

بِضَّةٍ رَأَسَهُ وَسَمِعَ أَهْلَ الْعَسْكَرِ صَوْتَ ضَرِبَةٍ فَمَا

نَامَ أَخْرَ النَّاسَ حَتَّىٰ فَتْحُ اللَّهِ لَهُمْ .

﴿الاصابه في تميز الصحابه ج ۲ ص ۵۰۲﴾ ﴿خصائص نسائي ص ۷﴾

﴿معارج النبوة ج ۱ ص ۱۷۳﴾ ﴿مدارج النبوة ج ۲ ص ۴۲۱﴾

﴿رياض النصره ج ۲ ص ۲۲۵﴾ ﴿تفسير خازن ج ۲ ص ۱۶۶﴾

﴿معالم التنزيل ج ۲ ص ۱۶۶﴾

## حیدرو عنتر

ذوالفقار حیدری پورے جلال و جبروت کے ساتھ دشمنوں کے  
سرنوں کے پیانے ناپ رہی تھی کہ یہودیوں کا ایک مرحب نما بہت بڑا ہوا در  
ابوالبلیت عہتر درج ذیل رجزیہ اشعار پڑھتا ہوا آگے بڑھا کہ۔

انا ابوالبلیت و اسمی عہتر

شا کی السلاح و بلا دی خیر

اشجع مفضل هزارا زور

جهنم عبوس باز مسمرا

عند الیوت لیوت قسور

”میں ابوالبلیت ہوں اور میر انام عہتر ہے۔ میں پوری طرح مسلح ہوں اور میر اونٹن خیر ہے۔

میں پیکر شجاعت اور شیر کج سینہ ہوں۔ میں سامنا

کرنے والا تھا اور ترش رو شیر ہوں۔

میں شیروں کے پاس شیروں کو چیر پھاڑ دینے

والا درندہ ہوں۔

﴿۶۸۲﴾ دیوان علی ص

پھر جناب شیر خدا علی علیہ السلام نے عہتر اور دیگر یہودیوں کو مخاطب کر کے پورے وقار و تمکنت کے ساتھ یہ رجز پڑھا،۔

835

هذا عِمْكَم معاشرَا لِلْحَزَاب  
مِنْ فَالْقَاهِمَاتِ وَالرُّقَابِ  
اے احزاب یہود تم پر یہ حملہ تمہاری گردنوں اور  
کھوپڑیوں کو مجروح کرنے والے علی کی طرف سے  
ہے۔

فَاسْتَعِجِلُوا لِلطَّعْنِ وَالضَّرَابِ  
وَاسْتَنْلِحُوا لِلْمَوَاتِ وَالْمَآبِ  
اب تم نیزہ بازی اور شمشیر زنی کے جو ہر دکھانے کے  
لئے سُرعت سے کام لو اور اپنے انجام کے لئے اپنے  
سروں پر مسلط ہونے والی موت کے لئے گردنیں جھکا  
دو۔

صَيْرْ كَمْ سِيفَى إِلَى العَذَابِ  
بَعُونْ رَسِى الْوَاحِدُ الْوَاهَابِ  
میری شمشیر خارا شگاف نے تمہیں عذاب کی  
وادی تک پہنچا دیا ہے اور یہ سب کام میرے اکیلے  
پروڑوگار کی تائید و نظرت سے ظہور میں آیا ہے۔

﴿دیوان علی ص ۳۳﴾

وَبِرُوِى ان عَلِيَا كَرَمُ اللَّهُ وَجْهَهُ ضُربَ مِنْ حِبَا

فَتَرَسَ فَوْقَ السِّيفِ عَلَى التَّرَسِ فَقَدَهُ وَشَقَ

المحفوظ والحجر الذى تحمله. والعمامتين وخلق

ها مته حتى اخذ السيف فى الا ضراس.

﴿سيرت حلبية ج ٢ ص ٤٧٣﴾ ﴿معارج النبوة ج ٦ ص ٣١٣﴾

﴿تفسير خازن ومعالم التنزيل ج ٦ ص ١٦٦﴾

سیدنا حیدر کرامہ اللہ تعالیٰ عنہ اس قسم کے رجزیہ اشعار پڑھتے ہوئے شیر کی طرح چاروں طرف حملہ اور ہو کروشمنوں کی صفوں کو ان لئے چلے جائے رہے ہیں اس معمرکہ میں ابوالبلیت عنتر نے بھی اپنے ارمان پورے کرنے کے لئے شیر خدا علیہ السلام پر حملہ کیا مگر چند ہی لمحوں میں اپنی شجاعت سمیت

ذوق القوار حیدری کا لقبہ بن کر رہ گیا۔

یہودیوں کے ایک بہادر ریبع بن ابی حقیق نے چند رجزیہ اشعار پڑھ کر اپنی بہادری کا سکھ جانا چاہا مگر جناب حیدر کرامہ نے پہلے تو اس کے رجز کا جواب درج ذیل رجزیہ اشعار میں دیا اور پھر ایک ہی واد سے واصل جہنم کر دیا آپ نے فرمایا۔

ان على وابن عبد المطلب

احمى ذمارى و اذب عن حسب

والموت خير للفتى من الهرب.

میں علی ہوں اور عبد المطلب کا بیٹا ہوں۔

میں اپنی حفاظت اور اپنے حسب و نسب کا تحفظ

کرنا جانتا ہوں۔

837

جو ان کے لئے میدان چھوڑ کر بھاگنے سے  
بہتر ہے کہ وہ موت کی آغوش میں چلا جائے۔

﴿دیوان علی صفحہ ۴۳۳﴾

اب جناب شیر خُدانے عامِ خبر والوں کو خطاب فرمایا۔

اس اعلیٰ این عبد المطلب

محذب ذو سطوة و ذو حسب

میں علی ہوں اور عبد المطلب کا بیٹا ہوں میں  
پاکیزہ اور صاحبِ حرمت و سلطنت اور اعلیٰ خاندان کا  
فرد ہوں۔

قرن اذا القيت قرباً لم اهـب

من يلقى المنـيا والـكرـب

میں جب اپنے مقابل حریف سے ملتا ہوں تو  
ڈرتا نہیں ہوں بلکہ جو مجھ سے ملے گا وہ موت اور  
مصادب سے ہمکنار ہو گا۔

﴿دیوان علی ص ۴۳۲﴾

## قوّتِ حیدری ویا سر خیبری

یہودیوں کا ایک اور شجاع ترین نوجوان درج ذیل رجز پڑھتا ہوا

آگے پڑھا کر

غیبر والوں کو معلوم ہے کہ میں یا سر ہوں اور رُسْلَح دلیر اور حنگمہ جو ہوں۔

جس وقت شیر پیش قدمی کرتے ہیں تو میرے جملے سے دیہاتوں

کے سردار پیچھے ہٹتے جاتے ہیں۔

آگے بڑھ کر آ کہ میرے نیزہ مارنے کے وقت موت حاضر ہوتی

ہے یا سر کی اس خرافات کا جواب دیتے ہوئے جناب اَسَدُ الدِّيْنِ الْفَالِبِ لے

فرمایا !

اے کافر کے بچے تجوہ پر افسوس ہے اور تیرے لئے ہلاکت ہے

کیونکہ میں فوجوں کو شکست دینے والا علی ہوں۔

میں وہ ہوں جو تجوہ پر تلوار کے دار پروار کرے گا۔ میرا مددگار خدا ہے

اور اسی کے لئے میری بھرت ہے۔

تباوت عسايا ابن الكافر

ان على هازم العساكر

اَنَّ الَّذِي اصْرَبَكُمْ وَنَاصَرَى

اللَّهُ حَقٌ وَلَهُ مَا جَرِى

اصْرَبَكُمْ بِالسِيفِ فِي المصاَغِرِ

اجْوَدُ بِالطَّعْنِ وَصَرَبَ ظَاهِرِ

مَعَ ابْنِ عَمِيْ وَالسَّرَاجِ الْمَظَاهِرِ

حَتَّى تَدِينُوا عَلَى الْقَادِرِ

صَرَبَ غَلامٌ صَارَمٌ مَمَاصِرِ

بِنَصْرَنِي رَبِّي خَيْرٌ نَاصِرٌ  
آمَنْتُ بِاللَّهِ بِقَلْبٍ شَاكِرٍ  
اضْرَبْ بِالسَّيفِ عَلَى الْمَغَافِرِ

مَعَ النَّبِيِّ الْمُصْطَفَى الْمَهَاجِرِ

﴿دِيْوَانُ عَلَى عَلِيِّ السَّلَامِ صِ ٤٨٢﴾

میں تمہیں مقامِ ذلت پر تلوار سے ماروں گا اور تم پر شمشیر برہمنہ اور نیزہ کے واروں کی بارش کروں گا۔

اور یہ کام میں اپنے آقا نے نعمتِ ابنِ عَمٍ اور سرانج منیر کی معیت میں میں کروں گا یہاں تک کہ خدا نے قادر و بند کی اطاعت کرنے لگو۔

یہ ماراں تو جوان کی مار ہو گی جو کائیے والا اور جنگوں کا ماہر ہے۔

میری استعانت و امداد وہ خُد افرمائے گا جو بہترین مددگار ہے۔

میرا خدا پر ایمان شکر گزاروں کے ساتھ ہے۔

میں محمد مصطفیٰ صَلَّی اللہُ عَلَیْہِ وَاٰلِہٖ وَسَلَّمَ جو بنی اور بحرث فرمانے والے

ہیں کی معیت میں تلوار سے سروں پر پہنی ہوئی خود پر ضریب لگاتا ہوں۔

## صَحِیحٌ یا غَیرِ صَحِیحٍ

صحیح نامی یہودی کو قتل کرتے وقت جناب امیر علیہ السلام نے

فرمایا۔

میں علی ہوں مجھ کو بنی ہاشم نے پیدا کیا ہے۔

میں جنگوں کا شیر مردوں کی کمر توڑنے والا ہوں۔

میں دورانِ جنگ میں گرد و غبار کے بولوں میں در آنے والا اور پیش  
قدی کرنے والا بہادر ہوں۔

جو شخص بھی دورانِ قیال ملے گا اس پر دفعہ موت ٹوٹ پڑتی ہے۔

اے اعلیٰ ولدِ تنی هاشم

لیث حروب لرجاں قاصم

موصوص بفی نقعہ مقادم

من یلقنی یلقاہ موت ہاجم

﴿دیوانِ علی ص ۱۷۰﴾

اللہ اور اس کے رسول کے شیر امام الاعین سیدنا و مرشدنا جناب  
حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنی تیخ آبدار کے جو جو ہر جنگ خیر کے  
وقت پیش کئے ان کی مثال تاریخ عالم میں کہیں موجود نہیں۔

کمال یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے آپ کو صاحب  
علم بھی بنار کھا تھا اور صاحب علم بھی، آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
کے عطا فرمودہ علم کو بھی لہراتے جاتے ہیں اور آپ عطا کی ہوئی ذوالفقار کی  
کاث کے جو ہر بھی دکھاتے جاتے ہیں۔

اور اس کے ساتھ ہی ساتھ نبی گریم روف الرحیم مدینہ العلم کے  
عطائے ہوئے علم سے فی البدیہہ رجیہ اشعار پڑھ کر چرب زبان یہودیوں

کی زبانیں بھی گنگ کرتے جاتے ہیں اور علم باطنیہ اور قُوٰۃ ظاہریہ کی شوکت سے انہیں موت کی وادیوں میں بھی دھکیلتے جاتے ہیں۔

صاحبِ علم و دانش اور اہل فہم و بصیرت آپ کے رجزیہ اشعار کی شوکت و تملکت سے شکوہ و جلال حیدری کا اندازہ لگاسکتے ہیں کہ ایک طرف تو جناب اللہ الغالب علی ابن ابی طالب کرم اللہ وجہہ الکریم با وجود گھسان کی جنگ ہونے کے پورے وقار و عظمت اطمینان قلبی اور جرأت و جوانبردی کے ساتھ سیف ذوالفقار سے دشمنوں کی گرد نیں اڑا رہے ہیں اور دوسرا طرف شوکتِ اسلام کا پرچم سر بلند رکھنے کے لئے چرب زبان یہودیوں کو اپنے رجزیہ اشعار سے خوفزدہ کر کے اُن کی زبانوں کو بھی بند کرتے جاتے ہیں۔

اسی جنگ میں ایک موقعہ پر آپ نے یہودیوں کو مخاطب کر کے فرمایا تمہارے سروں کے بالائی حصوں پر یہ سخت قسم کی مار ایک ہاشمی نوجوان کی طرف سے ہے یہ ایک ایسی مار ہے جو آبدار اور قلم کر دینے والی توار سے کھوپڑیوں کے بالوں کو کھینچنے والی ہے اور یہ قاطع تکوار ایسی ہی ہے۔

هذا لكم من الغلام الهاشمي

من ضرب صدق في ذو الكمان

ضرب يقود شعر الجماجم

يصارم ايض اى صارم

» دیوان علی علیہ السلام صفحہ ۱۷۰ «

ذوالفقار حیدری دشمنوں کے جسموں میں تیرتی جا رہی تھی آپ چند لمحات میں ہی یہودیوں کے مزید سات بڑے بڑے بہادروں کو موت کی نیند سلا چکے تھے کہ اچانک ہی یہودیوں نے میدان چھوڑ کر قلعہ کی طرف بھاگنا شروع کر دیا جناب حیدر کرار آن کے پیچھے جا رہے تھے ایک یہودی نے انتہائی جرأت سے کام لیتے ہوئے جناب شیر خدا کے ہاتھ پر وار کر دیا مگر اس کا وار سپر پر ہوا اور سپر زمین پر گرگئی چنانچہ ایک دوسرا یہودی جوان کے سرداروں میں سے تھا اس سپر کو اٹھا کر قلعہ کی طرف بھاگ نکلا۔

## دروازہ علی کے ہاتھ میں

یہودیوں کی اس حرکت سے جناب امیر علیہ السلام کو جوش آگیا جلال حیدری پوری تمکنت اور شان سے ظاہر ہو گیا آپ پر آپ کی روحانی قوت کا اس قدر شدید غلبہ ہوا کہ آپ ناقابلِ عبور خندق سے ایک ہی جست میں پار پہنچ گئے اور قلعہ کے دروازہ کو فولادی پنجھ میں پکڑ کر اس قدر شدید جھٹکا دیا کہ اس کا آہنی دروازہ اکٹھ کر آپ کے ہاتھ میں آگیا آپ نے اس دروازہ کو اس طریقہ سے اپنے ہاتھ میں اٹھایا ہوا تھا کہ وہ سپر کا کام بھی دیتا رہے اور آپ تواریخی چلاتے رہیں۔

امیر ازیں واقعہ بغاوت نشناک گشتہ خود را بدر

قلعہ قوص رسانید واز خندق یک جست محمودہ خود را بدر

حصار گرفت و نجیب فولاد نجیب در حلقہ در زد و دور حصار را پکندو

پر خود ساخت۔

﴿مدارج النبوة ج ۲ ص ۲۱۵﴾

لکتب میر میں آتا ہے کہ سیدنا امام باقر علیہ السلام وعلیٰ آباء العظام و اولادہ الکرام روایت بیان فرماتے ہیں کہ جب امیر المؤمنین علیٰ کرم اللہ وجہہ اکرمیم نے خبر کے دروازہ کو اکھڑنے کے بھنجھوڑا تو سارا قلعہ کا پینے لگا چنانچہ یہودیوں کے سردار حسین بن الخطب کی بیٹی صفیہ تخت سے گر کر زخمی ہو گئی، یاد رہے کہ یہی جانب صفیہ اسیروں کو دربار رسالت میں آئیں تو سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے انہیں اپنی زوجیت کے شرف سے نواز کر ام المؤمنین بنا دیا۔

واز امام باقر رضی اللہ عنہ منقول است کہ گفت

چھوٹ علی درخیبر را بگرفت و بجبانیدتا بکند تما می آں حصار  
چنان بجتیمید کہ صفیہ و ختر حسین بن الخطب از بالا تخت خود  
بیضا تاروئے او محروم شد۔

﴿معارج النبوة ج ۲ ص ۱۷۵﴾ ﴿مدارج النبوة ج ۲ ص ۲۱۵﴾

پس اہل اسلام بامداد شاہ مردان در آمدند و دست بقتل

چھوڑاں دراز کر دنہافت کس از روسائے یہود و ابطال خبر

بغزب تنع امیر المؤمنین حیدر رضی اللہ عنہ کھشہ گشت و باقی

چھوڑاں ہر بیست نمودہ روئے بقیائل آور دند و شاہ مردان

در عقب ایشان روان شد و در ان اثناء کیے از مخالفان

ضرب بر دست امیر نہ و چنانکہ پر از دست آن حضرت  
بزر میں افتاد و دیگرے از جہو وان کرس دار بود پس را گرفته  
روی بگرین آورد۔

﴿معارج النبوة ج ۲ ص ۱۴۵﴾ ﴿مدارج النبوت ج ۲ ص ۲۱۲﴾

ارباب سیر بیان فرماتے ہیں کہ جب قلعہ کا دروازہ ٹوٹ گیا تو لشکر  
اسلام نہایت آسانی سے قلعہ کے اندر داخل ہو گیا جناب شیر خدا نے جنگ  
سے فارغ ہو کر اس دروازہ کو اٹھا گیا وجب کے فاصلہ پر اپنے پیش  
پھینک دیا تھا۔

بعض روایات میں آتا ہے کہ یہ دروازہ خندق پر اس طرح پھینکا گیا  
تھا کہ وہ ایک پل کا کام دینے لگا متعدد روایتوں میں آتا ہے کہ جناب علی کرم  
الله وجہہ الکریم نے جب اس دروازہ کو زمین پر پھینک دیا تو اسے ستر مجاهدین  
اسلام نے مل کر اٹھانے کی کوشش کی مگر اسے جنبش تک نہ دے سکے ایک  
روایت کے مطابق اُسی اشخاص مل کر بھی اس دروازہ کو ہلانے سے معدور  
رہے۔

ایک روایت کے مطابق اس دروازہ کا وزن آٹھ صد من تھا جسے شیر  
خدا نے ایک ہی حصکے سے اکھاڑا بھی دیا اور پھر اس کو ایک ہاتھ میں اٹھا کر پس  
بھی بنائے رکھا اور پھر جب پھینکا تو وہ اتنی دُور جا کر گرا جیسے گیند کو اچھاں دیا

گیا ہو۔

سیرت نگاروں نے لکھا ہے کہ یہ جناب مولاً مُرّتضیٰ علیہ السلام کی جسمانی نہیں بلکہ روحانی قوت کر شد تھا جس سے آپ نے آٹھ صدم و زن کا دروازہ ایک ہی جھٹکے سے اکھاڑ بھی لیا اور اٹھائے بھی رکھا ہمیں ان کے اس خیال سے بھی اتفاق ہے اس لئے کہ یہ قوت روحانیہ بھی تو جناب علی المُرّتضیٰ کی تھی۔

آورده انکہ وزن ان ہشت صد من بوو

﴿معارج النبوة ج ۲ ص ۱۷۵﴾

بعد از فراغ جگ آں حضرت رضی اللہ عنہ آں در را ہشاد و جب از پس پشت دور انداخت و گویند یافت کس از قویاً اسلام چندان کہ جهد نمودند با اتفاق یکدیگر آں در از پہلوئے یہ پہلوئے دیگر گردانند نتو استند و چهل مرد برخاستند بحد یک دیگر بردارند عاجز شدند قال الشاعر علی مرمی بباب المدینہ بخیر و شانین بشراد فیا کم بسلم

﴿معارج النبوة ج ۲ ص ۱۷۵﴾

بہر حال جناب حیدر کرار کی روحانی اور جسمانی قوت کا مشاہدہ یہودی بھی کر رہے تھے اس لئے ان پر آپ کی اس تدریبیت طاری ہو چکی تھی کہ ہر شخص اپنے اپنے مقام پر لرز کر رہ گیا تھا۔

اگر انہوں نے زورِ یادِ اللہ سے قلعہ کے دروازہ ٹوٹنے کا حشر نہ دیکھا ہوتا تو شاید اب بھی مقابلہ کی کوشش کرتے کیونکہ ان کا قلعہ بند لشکر دس ہزار بہادروں پر مشتمل تھا اور اسلامی لشکر کی تعداد ان کے مقابلہ میں دسوائی حصہ تھی مگر قوتِ حیدری نے تو ان کے حواس ہی محمل کر دیئے تھے وہ آپ کو مافق الفطرت ہستی خیال کرتے ہوئے سامنا کرنے کے تصور ہی سے فنا ہوتے جا رہے تھے۔

ان حالات میں مقابلہ ہوتا کیا ہر شخص کو اپنی جان کے لालے پڑے ہوئے تھے چنانچہ جب جناب حیدر کر اعلیٰ السلام اسلامی جیش کو ساتھ لے کر نہایت کروفر اور شان و تمکنت سے قلعہ میں داخل ہوئے تو یہودیوں کے ہر چھوٹے بڑے کو اس حالت میں پایا جیسے ان کے خون کا آخری قطرہ تک پچھڑ لیا گیا ہوا اور وہ لوگ نہایت خوفزدہ انداز میں الامان الامان پکارنے لگے جناب شیر خدا اعلیٰ السلام نے انہیں ان شرائط پر امان عطا فرمادی جو آپ کو سر کارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے قلعہ فتح کر لینے کی صورت میں ارشاد فرمائی تھیں یہودیوں نے وہ تمام شرائط بغیر کسی چیل و محبت کے تسلیم کر لیں کیونکہ ایسا نہ کرنے کی صورت میں انہیں زندگیوں سے بھی با تھدھونا پڑتے اور تمام مال و اسباب بھی مسلمانوں کے حوالے کرنا پڑتا،

یہودیوں کی یہی توفیرت ہے کہ وہ دولت کے حصول کے لئے اپنی عزت اور غرہت تک کاسودا کر لیتے ہیں مگر زندگی بجانے کے لئے کچھ لوکچھ

دوکی پالیسی پر ہی عمل کرتے ہیں۔

بہر حال ادھر اہل یہود پر مکمل طور پر سلط قائم کرنے کے بعد جناب شیر خدا علیہ السلام بارگاہ رسالت میں پہنچنے کے لئے واپسی کا ارادہ کرتے ہیں اور ادھر حضور امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فتح خیر کی سرت آگیں خبر سن کر مسجد و حقیقی کے دربار میں سجدہ ریز ہو جاتے ہیں اور اطہار فرحت و انبساط فرماتے ہیں۔

## تعریفِ مرتضیٰ بیانِ مصطفیٰ

تاجدارِ مملکتِ قوت و شجاعت مولائے کائنات سید العرب جناب اسد اللہ الشاہاب علی ابن ابی طالب علیہ السلام جب مع حیشِ اسلامی اپنے مُستقر کے قریب پہنچے تو اس وقت تاجدارِ اولین و آخرین سید المرسلین پر سالارِ اعظم حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اللہ کے شیر کی حوصلہ افزائی اور تبریک و تہنیت کے لئے جمیع اطہار سے باہر تشریف لاکر استقبال کرنے کے لئے چند قدم بڑھائے اور فرحت و مسرت سے جناب علی کو آغوشِ رحمت میں لے لیا اور پھر حضور رحمۃ للعلمین نے جناب حیدر کرار کی چشم ان نرگس نشین کو چوم کر ان الفاظ میں ان کی جرأت و شجاعت کی داد دی کہ، علی تمہاری مکھوڑانہ تعریفیں اور جرأت مندیوں کے واقعات ہم تک پہنچ بے شک اللہ تعالیٰ عز وجل بھی تم سے راضی ہوا اور ہم بھی تم سے راضی

ہوئے۔

محبوب کا آگے بڑھ کر استقبال کرنا اور پھر آغوشِ رافت میں لے کر پیشانی پر بوسہ دینا، ہی جناب حیدر کرار کو لذت و کیفیات کی ان گروں مایہ نعمتوں سے نواز چکا تھا جن کے حصول کے بعد کسی اور نعمت کا تصور ہی بے کار ہے۔

اوپر سے آپ کی زبان فیضِ ترجمان سے شفقت و محبت بھرے جسے تو حیدر کرار کی آنکھوں سے بے اختیارِ مُسْرَت کے آنسوؤں کا چشمہ پھیوٹ نکلا جناب رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مسکراتے ہوئے استفسار فرمایا علی یہ رونا خوشی کا ہے یا غم کا؟

جناب ولایت مآب نے سر نیازِ خم کرتے ہوئے عرض کی یا رسول اللہ یہ گریے غم نہیں بلکہ مُسْرَت کے آنسو ہیں اور مجھے کیوں فرحت اور خوشی نہ ہو کر خدا اور اس کا رسول مجھ سے راضی ہیں۔

محبوب کبیریا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مزید اظہارِ مُسْرَت کرتے ہوئے فرمایا نہ صرف یہ کہ ہم اکیلے ہی تم پر خوشی ہیں بلکہ خداوند تعالیٰ بھی تم پر راضی ہیں اور ساتھ ہی جبریل و میرکا بیل اور تمام ملائکہ بھی تم پر خوش ہیں،“

وَحَمَلَ بِوْمِدَّ بَابَ حَضْنَهَا عَلَى ظَهَرِهِ حَتِّيٌّ

صَعَدَ الْمُسْلِمُونَ عَلَيْهِ فَفَتَحُوا هَا وَانَّاهُمْ جَرَوْهُ

بعد ذلک فلم يحمله الا اربعون رجالا وفي رواية

الله تناول بما من الحصن حصن خيبر فترس به  
عن نفسه فلم يزل يقاتل وهو في يده حتى فتح  
الله عليه ائم الاقاء فأراد ثمانية ان يلقوه  
فما استطاعوا .

### ﴿صواعق معرقة ص ١٢٢﴾

وفي رواية ان اول ما قلع الياب خيبر ولم يحر كه  
سبعين رجلا (هموا هب اللذ نيه)

روى عبد الله بن احمد بن حببل من روایت  
جابران النبي صلى الله عليه وآلـه وسلم لما رفع  
الراية على يوم الخير اسرع فجعلوا يقو لون له  
ارفق حتى انتهى الى الحصن فاحتذب ببابه فالقاء  
على الارض ثم اجمع عليه سبعون رجلا اعادوه

﴿اشرف المويدص ص ١١٤﴾ ﴿الاصابه ج ٢ ص ٥٠٢﴾

﴿مستند احمد ج اص ١٣١﴾ ﴿سیرت حلیبیہ ج ٢ ص ٢٧٦﴾

﴿معراج النبوة ج ٢ ص ١٧٥﴾

حسب عادت واقعات خيبر کی بھی بعض روایات پر بعض متفقین  
نے ہاتھ صاف کرنے کی کوشش کی ہے اور اپنے سفلی جذبات کی تسکین کے  
لئے نہایت مکروہ انداز سے جرح کے دروازے کھولے ہیں مگر ان کی ہر قسم کی  
موشک افیاں بالآخر ان کی بے بسی پری محظی ہوتی ہیں۔

ایک طرف توجیہ حیدر کرار سے ان کا مبغوضانہ روایہ آنہیں

بضخوائے حدیث مصطفیٰ ”علی سے بعض منافقت ہے“ کی وعید کا مستحق بنادیتا ہے اور دوسری طرف محققین کی نگاہوں میں بھی یہ طبقہ عصیت زدہ اور خائن قرار پاتا ہے۔ ہم چونکہ ان مصاہین کو بیان کرتے وقت قارئین کرام کو بحث مناظرہ کے تکلفات سے بچا کر عشق و محبت کی منازل سے ہمکنار کرنا چاہتے ہیں اس لئے دانستہ طور پر ان لوگوں کے مطاعن کا اظہار نہیں کیا گیا۔

مگر اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ ہم ان روایات کو جن پر بعض نام نہاد محققین نے جرح و تعدیل کے نام پر خیش زنی کی ہے اور انہیں موضوعات وہی روایات کے نام سے موسوم کیا ہے کہ پوری پوری وضاحت بحث و تحریص کے اس باب میں کریں گے جو اس کتاب میں اسی مقصد کے لئے مخصوص کیا گیا ہے۔

انشاء اللہ العزیز ہم خالقین کی پوری پوری عبارات پیش کرنے کے بعد ان کی حقیقت کو مکمل طور پر بے نقاب کریں گے اس لئے قارئین کرام سے درخواست ہے کہ آپ نہایت اطمینان سے ہر واقعہ کو حق و صداقت کی تصویر سمجھتے ہوئے ملاحظہ فرماتے جائیں اور یہی وہ طریقہ ہے جس سے آپ اپنے ذوقِ وجود ان کو مزید جلا دے سکیں گے۔

اس وضاحتی نوٹ کے بعد ہم پھر اپنے موضوع کی طرف آتے ہیں کہ غزوہ خیبر کی کامل ترین فتح فاتح خیبر شیر خدا مولا مشکل گشا علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی ذات والاصفات سے منسوب ہے اور تاقیم قیامت رہے گی اور

اں پر حضور تا جدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا یہ فرمان شاہدِ عدل ہے کہ،  
ہم کل اُس کو جھنڈا عطا فرمائیں گے جس کے ہاتھوں پر اللہ تعالیٰ  
خیر کو فتح فرمائے گا اور پھر وہ پرچم جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم عطا فرمادیا  
گیا خبر کی فتح جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا وہ اعزازِ عظیم ہے جس  
میں کوئی دوسرا ہرگز ہرگز شریک و سہیم نہیں۔

القصص چوں اہل حسن قوص و مردم سارے قلاع خیر  
امرے چنان غریب از امیر المؤمنین علی رضی اللہ عنہ  
مشاهدہ کر دندراز تکہا فریاد الامان الامان برآ و زندو علی<sup>۱</sup>  
ابن ابی طالب رضی اللہ عنہ از حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ  
وسلم رخصت طلبید با شارت او خبریاں را امان واد  
مشروط برآ نکه،

وچوں خبر فتح خیر بسمح ہمایوں آن سرور صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم رسید بعاست فرحان و مسرور گشت،

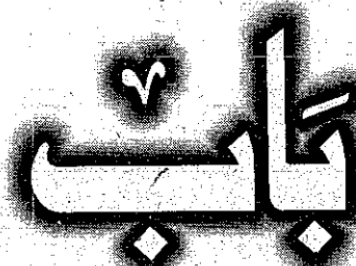
﴿مغارج النبوة ج ۲ ص ۱۷۵﴾ ۴ مدارج النبوة ج ۱ ص ۲۱۲﴾

چوں حیدر کرا رضی اللہ عنہ ہم کفار قرقار وادہ بجانب سید  
الابر صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم توجہ فرمود خواجہ عالم صلی  
اللہ علیہ وآلہ وسلم جہت تمثیلت و تہییت علی رضی اللہ عنہ،  
باستقبال او از خیمه بیرون آمد و علی رادر کنار گرفت دہر

دو چشم را بپسید و بفرمود  
قد بلغتی تبارک المحتکر و صنعتک للمنذ کور قد رضی اللہ  
عنک و رضیت انا عنک ،

چون حضرت رسالت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اظہار رضا  
از علی مرتفعی کرم اللہ وجہ فرمود علی را راضی اللہ عنہ رقتے  
وست دادا زدی پرسید که این گریه شادی است یا گریه  
اندوه گفت گریه فرح است چگونه فرحاک نه باشم و  
شادمان نه گردم که خدا و رسول او از من راضی باشد آں  
سرور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرمود که من از تو راضی و  
خدائے عز و جل و جبریل و میکائیل و جمله فرشتن از تو  
راضی اند .

﴿معراج النبوة ج ۲ ص ۱۷۵﴾ ﴿مدارج النبوة ج ۲ ص ۳۱۲﴾



جَمِيعُ الْعَمَلِ

لِرَ

حَسَدُ كَرَارِ  
الْعَلِيَّةِ

## حیدر کار پر حضور کی خاص نوازش

### شرپسندوں کی سرکوبی

غزوہ تبوک سے واپسی کے چند روز بعد ایک اعرابی نے بارگاہ رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں یہ اطلاع بھم پہنچائی کہ وادی رمل میں کفارِ عرب کے کچھ لوگ اس ارادہ سے جمع ہوئے ہیں کہ موقع ملتے ہی مدینہ منورہ پر شب خون مارنے کے لئے چڑھائی کر دیں حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اعرابی کی اطلاع کوئی برقیقت سمجھتے ہوئے صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کو مخاطب کر کے ارشاد فرمایا کہ ہمیں اطلاع ملی ہے کہ وادی رمل میں چند شرپسندوں نے جمع ہو کر مدینہ منورہ پر شب خون مارنے کا ارادہ کر رکھا ہے تم میں سے کون ہے جو ان کو ان کے ناپاک عزم پر عمل کرنے سے پہلے پہلے ہی ختم کر دے۔

تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد عالیہ سناتو اہل صفة و دیگر متعدد صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین نے شرپسندوں کی اس جماعت کا قلع

قع کرنے کے لئے بارگاہِ رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں اپنی خدمات پیش کر دیں جنہیں آپ نے بخوبی قبول و منظور فرمائیا۔

## ابو بکر صدیق کا حملہ اور ناکامی

صحابہ کرام کو دشمنوں سے مقابلہ پر تیار پا کرتا جدار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جناب ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو بلا کر پرچم اسلام عطا فرمایا اور جیشِ اسلامی کو ان کی کمان میں دے کر دشمنوں سے مقابلہ کے لئے روانہ فرمادیا۔

چنانچہ جناب ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ لشکر اسلام کی کمان کرتے ہوئے منزل بمنزل وادیِ رمل کے قریب پہنچ گئے اور دشمنوں پر حملہ کرنے کی ترکیبیں سوچتے گئے کیونکہ مخالفین نے جس جگہ میں اپنی کمین گاہیں بنائی تھیں وہ درختوں اور پتھروں میں اس طرح گھری ہوئی تھی کہ یہ پتھر لگانا انتہائی مشکل تھا کہ دشمن کس جگہ چھپے ہونے ہیں اور ان کی تعداد کتنی ہے۔

جناب صدیق اکبر رضی اللہ تعالیٰ عنہ، ابھی اس بات کا جائزہ ہی لے رہے تھے کہ حملہ کرنے کے لئے کون ساطریقہ کا اختیار کیا جائے کہ اچانک ہی درختوں اور پتھروں کی اوٹ سے مسلمانوں پر تیروں کی بارش ہونا شروع ہو گئی پھر اس سے پہلے کی اسلامی لشکر سنگھالا لیتا دشمنوں کی بھاری

تعداد نے نیزوں اور تکواروں سے براہ راست حملہ کر دیا اور جنیشِ اسلامی کو نیزوں، تیروں، تکواروں اور بھالوں کی باڑھ پر کھلیا چنانچہ اس حادثہ فاجعہ متعدد گرامی قدر مستیوں کو جام شہادت نوش کرتا پڑا۔

اس جنگ کا خطرناک ترین پہلویہ تھا کہ دشمن نہایت آسانی سے چھپ کر بھی وار کر سکتے تھے کیونکہ وہ اشجار و اجشار کے پس پر دشمن نہایت محفوظ ترین کمین گاہوں میں چھپے ہوئے تھے جبکہ لشکرِ اسلام کھلے میدان میں فروش تھا،

پلا آخ رجب ان لوگوں پر قابو پانے کا کوئی ذریعہ نظر نہ آیا تو جناب ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ، متعدد جانباز ان اسلام کو شہید کروانے اور ہزیرت اٹھانے کے بعد مدینہ منورہ زاد اللہ تشریف اور تکریما میں واپس لوٹ آئے۔

بعد از غزوہ تجوک اعرابی نزد و آخرین حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم آمد و گفت قوے از عرب در وادی الرمل آمدند وداعیہ آن دارند کہ بر سینیل شخون، بجانب مدینہ توجہ نہ کیند، حضرت رسالت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم لوار ابا میر المؤمنین ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ دادہ بر آن طائفہ اش امیر گردانید و بر سر رواه اعدا فرستاد و مقام مخالفان را وادی بود کیش الحجارة والا شجارت چوں مومنان خواستند کہ پائے در آن وادی لنید ارباب خلاف ازاں وادی پیرون رفتند قیال اشتغال پذیریافت، چنانچہ بیارے از سپاہ اسلام شربت شہادت چشیدند و باقی رانہرام پیش گرفتند و بدیعہ مراجعت نمودند،

## فاروق اعظم کا حملہ اور ناکامی

سرکارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو جب متعدد صحابہ کرام کی شہادت اور جناب ابو بکر رضی اللہ عنہ کے بحالتِ تکست واپس آنے کی اطلاع ملی تو آپ نے شرپندوں کی سرکوبی کے لئے اسلامی لشکر کو دوبارہ ترتیب دیا اور جناب فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو بلا کر آپ کے ہاتھوں میں پر چم اسلام تھا دیا۔

لشکر اسلام جناب فاروق اعظم کی قیادت میں چلتا ہوا جب مطلوبہ مقام پر پہنچا تو دشمنوں نے وہی حرپ استعمال کیا جو جناب ابو بکر صدیق پر آزمائے تھے۔

بعد ازاں آنکہ آں سرورِ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم عقد رایتے نمودہ بفاروق اعظم رضی اللہ عنہ تسلیم نمود چوں بمقصد رسید خواست قادر آں وادی در آیہ مشرکاں کہ از عقب اشجار و اجوار کمین کر دہ بووند بیرون آمدند و بعد ازاں کوشش و کشش لشکر اسلام باز طریق فرار اختیار کر دہ بدار اسلام معاودت نمودند۔

چنانچہ پیشتر اس کے کہ اسلامی لشکر ان لوگوں کو تلاش کرتا یا اپنے دفاع کے لئے کوئی صورت نکالتا دشمنوں کی طرف سے سنبھالتے ہوئے تیروں کی باڑھا آئی اور متعدد صحابہ کرام کو زخمی اور شہید کر گئی اس کے ساتھ ہی ان کے چند مسلح دستوں نے نیزوں اور تلواروں سے سامنے آ کر شدید حملہ کر دیا جس کے نتیجہ میں ان لوگوں کا پلہ کافی بھاری رہا اور اہل اسلام دوبارہ ناقابل تلافی نقصان اٹھا کر مدینہ منورہ کو اپس پلٹ آئے۔

## عمرو بن العاص کی آرزو اور شکست

جب سیدنا فاروق اعظم بھی شرپسندوں سے فکست فاش اٹھانے کے بعد واپس آگئے تو جناب عمرو بن العاص حضور سرورِ کونین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی خدمت میں ملتمن ہوئے کہ اب آپ مجھے اجازت عطا فرمائیں تا کہ میں جنگ دھوکہ ہے کہ مقولہ پر عمل کرتے ہوئے دشمنوں کو مکروفریب اور جنگی چالوں سے مغلوب و مقهور کر کے فتح یا ب ہو کرو اپس آؤں۔

بعد ازاں موقع عمرو بن العاص کے بشیوه مکروحلیہ اکتصاص داشت اتنا نمود کہ آں حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور امیر ایشان فرستاد تا بمحقہھائے الحرب خدمتہ عمل نمایید حضرت رسالت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اتنا نمود اور امینہ ایشان داشت و اور امیر جمع گر و ایسیدہ بجانب مخالفان فرستاد و اونیز چوں متوجہ معاندان شد و در مقابلہ و مقاتلہ ایشان در آمد نیزم بازگشت و بعضے از مسلمانان شہید شدند،

حضرت عمر و بن العاص کی اس درخواست کو قبول فرماتے ہوئے سرکار دو عالم مصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے لشکرِ اسلام کو از سر تو ترتیب دیا اور پر جم اسلام عمر و بن العاص کو عطا فرماد کر دشمنوں کی سر کوبی کے لئے روانہ فرمادیا عمر و بن العاص لشکرِ اسلام کی کمان کرتے ہوئے جب دشمنوں کی کمین گاہ کے قریب پہنچ گئے اور دشمنوں سے نبرد آزمائی ہونے کا طریقہ سوچنے لگے تو اچانک لشکرِ اسلام میں کھلبی مج گئی کیونکہ دشمنوں نے پھر وہی طریقہ کارا ختیار کیا تھا جس پر وہ اس سے پہلے دوبار عمل کر چکے تھے، وہ اپنی کمین گاہوں میں کمکمل طور پر محفوظ تھے جب کہ لشکرِ اسلام براہ راست ان کے تیروں کی روپ تھا چنانچہ اس سے پہلے کہ جناب عمر و بن العاص اپنی کسی جنگی چال کا تجربہ کرتے اور الاحرب خدمتہ پر عمل کرتے اہل اسلام میں سے متعدد حضرات کے سینے تیروں سے چھٹی ہو چکے تھے۔ اب پھر میدان کافروں کے ہاتھ میں تھا اور ان لوگوں نے سامنے آ کر بھی اس قدر شدید حملہ کیا جس کی تاب نہ لاتے ہوئے لشکرِ اسلام کو پیچھے بھاگنے ہی میں عافیت نظر آئی اور جناب عمر و بن العاص بھی متعدد جنگی چالوں سے آشنا تھے باوجود زبردست تکلیف اٹھانے اور متعدد صحابہ کرام کو شہید کر والے کے بعد بے نیل و مرام مدینہ منورہ میں واپس آ گئے۔



## علی ہی فاتح قرار پائے

جناب عمر و بن العاص کو نکست اٹھا کر آئے ہوئے چند روز گزر گئے  
 تو ایک دن اچانک سر کار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی کرم اللہ  
 وجہہ الکریم کو بلا کر فرمایا کہ علی اب دشمنوں کی سر کوبی کے لئے تجھے جانا ہے،  
 جناب حیدر کردار کو کیا انکار ہو سکتا تھا آپ فوراً تیار ہو گئے حضور سرور  
 کو نین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جیش اسلام کو مرتب فرمائی پر چم اسلام  
 جناب حیدر کردار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو تفویض فرمادیا جناب علی کرم اللہ وجہہ  
 الکریم کو جنڈ اعطاؤ کرنے کے بعد آپ نے دونوں ہاتھ آسمان کی طرف بلند

بعد از چند روز حضرت نبوی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم از برائے امیر  
 المؤمنین علی رضی اللہ عنہ لوائے راست کرده دست بجانب آسمان برداشت و  
 درشان اودعاۓ نیکو بتقدیم رسانید و تابہ مسجد احزاب تیشیع شاہ مردان قدم  
 رنجی فرمود فرمانم داد کہ امیر المؤمنین ابو بکر و عمر و بن العاص و مجمع دیگر از یاران  
 رضی اللہ عنہم و رآں سفر با امیر المؤمنین علی رضی اللہ عنہ رفاقت نہایند و از صواب  
 ویدا و تجاوز نہایند۔

﴿معارج النبوة ج ۲ ص ۴۲۲﴾

القصة شاہ مردان برآنچے ضمیر متیر او عکس انداختہ بود عمل نمود امیر اند تا وقت  
 طلو ع فخر بر سر عدو رسیده بروقت خاطر خواه الحمد للہ از معاندان ان تمام کشید،

فرمائے اور علی کی فتح و نصرت کے لئے بارگاہ ایزدی میں دعا فرمائی اور نیک تمناؤں کا اظہار فرمایا۔

اسلامی شکر میں آپ نے اس دفعہ جناب ابو بکر صدیق اور جناب عمرو بن العاص کو بھی شامل فرمایا مگر اب ان سب کے سپہ سالار جناب حیدر کرا رتھے کیونکہ آپ نے تمام جیشِ اسلامی کو مجاہد کر کے ارشاد فرمایا کہ تم سب لوگ علی کی کمان میں ہو اور تمہیں ہر حالت میں انہی کے احکام کو مانتا ہے اور انہی کی صواب بدید پر عمل کرنا ہے کوئی شخص نتوان کے حکم سے سرتباہی کرے اور نہ ہی کسی امر میں ان کے فرمان سے تجاوز کرے۔

یہ احکام صادر کرنے کے بعد حضور تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بے نفس نیش جیشِ اسلامی کو الوداع کرنے کے لئے مسجد احزاب تک تشریف لائے اور خدا تعالیٰ کے پر در کرنے کے بعد واپس تشریف لے گئے۔

## فراستِ حیدر کرار

جناب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے جب آغاز سفر کیا تو اُس راستے کو قطعی طور پر نظر انداز کر دیا جو وادیِ مل کی طرف جاتا تھا بلکہ آپ نے جیشِ اسلامی کو اُس راہ پر ڈال دیا جو مدینہ منورہ سے عراق عرب کی سمت جاتا تھا بظاہر یہ بات کسی کی سمجھ میں نہ آنے والی تھی اور اس حکمت کو وہی جانتا تھا جسے دار حکمت اور مدینۃ العلم کا دروازہ ہونے کا شرف حاصل تھا تاہم صحابہ

کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین اس وجہ سے اس راستہ پر بغیر حیل و حجت  
گامزن ہو گئے کہ انہیں ہر حالت میں علی کے احکام کی ہی اتباع کرنے کا حکم  
در بارِ مصطفیٰ سے مل چکا تھا۔

## عمرو بن العاص کا مشورہ

بالآخر منازل کو قطع کرتے ہوئے ایک لمبا چکر کا منے کے بعد جناب  
حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ لشکرِ اسلام کو وادیِ رمل کے عقب میں لے آئے تو  
جناب عمرو بن العاص نے مصحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کو مشورہ دیا کہ علی  
نے جو طریقہ اور طریق اختیار کیا ہے یہ ہرگز مناسب نہیں اور اس ٹھمن میں  
چند وجوہات بھی پیش کیں مگر تمام جیشِ اسلامی نے ان کے مشورہ کو مسترد  
کرتے ہوئے کہا کہ ہمیں اُسی بات پر عمل کرنا ہے جسے علی مناسب خیال  
کریں چنانچہ عمرو بن العاص کو خاموش رہنا پڑا اور جناب حیدر کا رقمانِ امور  
کو اپنی مرضی کے مطابق سرانجام دیتے رہے۔

## دشمنوں کا خاتمه

جناب حیدر کارہراول کے دستہ میں بھی سب سے آگے تھے اس  
لئے کسی بھی شخص کو کسی قسم کی کوئی پریشانی لاحق نہیں تھی شب کا کچھ حصہ  
استراحت اور آرام سے گزارنے کے بعد آپ طلوع فجر کے ساتھ ہی عقب  
کی طرف سے دشمنوں کے سروں پر مسلط ہو چکے تھے اب نہ تو وہ لوگ کیمیں

گاہوں سے نکل کر کہیں بھاگ سکتے تھے اور نہ ہی وہ درختوں یا ٹیلوں کی اوٹ لے کر جملہ کر سکتے تھے چنانچہ اب ان کے لئے موت کے سواتما راستے بند ہو چکے تھے ذوالفقار حیدری ان کے سروں پر بھلی کی طرح کوندرہی تھی اور ترپ ترپ کر واصل جہنم ہو رہے تھے جیشِ اسلامی نے بھی جرأت و جوان مردی کے پیشتر کارنا میں سرانجام دیئے تھے اور بالآخر ان دشمنانِ اسلام کا خاطر خواہ قلع قع کر دیا گیا۔

ادھر لشکرِ اسلام فتح و کامرانی کا جھنڈا گاڑتے ہوئے خداوند قدوس کا شکر و پاس ادا کر رہا تھا اور ادھر مدینہ منورہ زاد اللہ شرفہا میں تا جدارِ انیاء تھجیر صادق صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کو اس فتح کی پیشگوئی سے تھے۔

حضور العلام ملا متعین کاشفی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ صاحب کشف الشمثہ نے لکھا ہے کہ ”سورہ والعادیات“ اسی موقع پر نازل ہوئی تھی۔ ویگر متعدد واقعات کے علاوہ مذکورہ بالا روایت میں بتایا گیا ہے کہ ”سورہ مقدّسہ والعادیات“ اسی واقعہ کی شان میں نازل ہوئی ہے اگرچہ

وصاحب کشف الغمہ گوید کہ سورہ والعادیات دریں باب نازل شدہ و آں سرور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اصحاب رابقت بفتح بشارت دادوچوں شاہزادان مرتضیٰ علی کرم اللہ وجہہ نزدیک بدینہ رسید۔

864

ہمیں کتب تقاضیر سے واضح طور پر کوئی ایسی روایت نہیں مل سکی جس سے ظاہر ہوتا ہو کہ متذکرہ بالا سورۃ اسی واقعہ سے متعلق ہے تاہم اس حقیقت سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ نفس مضمون کے اعتبار سے مذکورہ سورۃ کی آیات مقدسہ کا اس واقعہ سے بھی گہرا ربط تعلق ہے ان آیات کا مطلب ہے کہ

وَالْعَادِيَاتِ صُبْحًا

قسم ہے ﴿ گھوڑوں ﴾ کی جو یہنے سے آواز نکالتے یعنی ہانپتے ہوئے دوڑتے ہیں۔

فَالْمُؤْدِيَاتِ قُدْحًا

پھر تاپ مار کر ﴿ پھروں سے ﴾ آگ نکلتے ہیں

فَالْمُغْيَرَاتِ صُبْحًا

پھر صحیح ہوتے ہی تاخت و تاراج کرتے ہیں۔

فَأَثْرُنَ بِهِ نَقْعًا

پھر اس وقت غبار اڑاتے ہیں۔

فَوَسْطَنَ بِهِ جَمْعًا

پھر ﴿ دشمن کے ﴾ لشکر میں جا گھستے ہیں۔

مفسرین کرام نے لکھا ہے کہ اللہ تعالیٰ جل جمدہ الکریم نے مجاہدین اسلام کے گھوڑوں کی قسم کھا کر ان کی شان و شوکت کی جو تصویر کیشی آیات قرآنیہ میں کی ہے اس سے درحقیقت ان غازیوں اور مجاہدوں کی شان

بیان کرنا مقصود ہے جو ان گھوڑوں کو جہاد کے مصرف میں لاتے تھے اور حقیقت بھی یہی ہے کہ جب خالق کائنات گھوڑوں کے ہائپنے کی قسم کھاتا ہے تو ان شہسواروں کی تدری و منزالت کا کیا عالم ہو گا جو محض رضاۓ الہی کے خاطر ہمہ وقت اپنی جان کی بازی لگائے رکھتے تھے۔

بہر حال ان آیات میں جیشِ اسلامی کے حملہ آور ہونے کا جو نقشہ کھینچا گیا ہے اس کی پوری تصویر ہمیں وادیِ رمل کے کفار پر جناب حیدر کزار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے حملہ حیدری میں نظر آتی ہے لیکن ان دشمنوں پر بھی شب خون نہ مارنا جو موقع ملتے ہی مسلمانوں پر شخون مارنا چاہتے تھے بلکہ عین طلوع صبح کے وقت پھر یلی اور میدانی زمین پر گھوڑوں کے سُموں سے پھردوں سے چقماق پھر کی طرح آگ نکالتے اور دے ہوئے غبار کو اڑاتے ہوئے دشمن کے شکر میں جا گھنسنا ان آیاتِ مقدسہ کی کامل ترین تصویر ہے۔

مفسرین کا یہ کہنا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے گھوڑوں کا ذکر کر کے بالواسطہ طور پر مجاہدین اسلام کی تعریف و توصیف فرمائی ہے تو یہ جناب حیدر کزار اسد اللہ الغالب علی ابن ابی طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی شان و عظمت اور علو و مرتبت کی واضح اور عظیم ترین دلیل ہے کیوں کہ مجاہدین اسلام میں آپ کے برابر کانہ تو کوئی مجاہد ہے اور نہ ہی شہسوار آپ شہسواروں کے بھی امام ہیں اور مجاہدین کے بھی امام ہیں لہذا اگر سورہ والعادیات کے ذیل میں اس واقعہ کو بھی لے آئیں تو قریبین قیاس ہے اور بعض مفسرین کے نزدیک تو

یہ آیات تمام غزوات و سریات میں شرکت کرنے والے مجاہدین کے گھوڑوں پر بھی چسپاں کی جاسکتی ہیں۔

علاوہ ازیں مفسرین کرام کا اس بارہ میں بھی اختلاف ہے کہ یہ سورہ مدینی ہے یا کمی چنانچہ اکثر مفسرین نے اس کے بارے میں دو قول نقل کئے ہیں پہلا قول حضرت عبد اللہ ابن مسعود کا ہے جس میں وہ فرماتے ہیں کہ یہ سورہ کمی ہے ”قول مکیہ“ ای فی قول ابن مسعود وغیرہ اور دوسرا قول بزر الامم حضرت عبد اللہ ابن عباس کا ہے کہ

سورۃ العادیات مدینی ہے ”قول مدینیہ“ فی قول ابن عباس وغیرہ بہر حال یہ سورۃ کمی ہو یا مدینی اس میں ذکر مجاہدین اسلام کے ان گھوڑوں کا ہی ہے جو صحیح دم، ہی لشکر کفار پر یلغار کر دیتے تھے ایک روایت میں آتا ہے کہ اس سورۃ میں جنگ بدر میں حصہ لینے والے مجاہدین کے گھوڑوں کا ذکر ہے حالانکہ اس جنگ میں سپاہ اسلام کے پاس صرف تین گھوڑے تھے اور پھر غازیان اسلام ان گھوڑوں کو لے کر دشمنوں کی صفوں میں بھی نہیں گھے تھے بلکہ پہلے باقاعدہ طور پر مبارزت طلبی ہوئی تھی۔ ﴿وَاللَّهُ أَعْلَم﴾

ایک روایت میں آتا ہے کہ یہ ایک سریہ میں حصہ لینے والے مجاہدین اسلام کے گھوڑوں کا ذکر ہے مگر اس میں نہیں بتایا گیا کہ یہ کس سریہ کا واقعہ ہے ممکن ہے کہ وادیِ رمل میں ہونے والے سریے کے متعلق ہی ہو۔

﴿صَوْىٰ عَلَى الْجَلَانِينَ جَنْدٌ ۚ صَفْحَةٌ ۖ ۲۹۳﴾

﴿كَنْزُ الْأَيْمَانَ﴾ ﴿كَشَافُ جَ٢ صَ ٥٥٦﴾

## حیدر کراں کا استقبال

بہر حال جب جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ و شمنان اسلام کا  
قلع قلع کرنے کے بعد فتح و کامیابی کا پرچم لہراتے ہوئے مدینہ منورہ زاد اللہ  
تشریف اور تکریماً کی جانب مراجعت پذیر ہوئے۔

چنانچہ جب آپ مدینۃ الرسول کے نزدیک پہنچ تو حضور امام  
الانبیاء سید الائیلین و آخرین احمد مجتبی حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
نے صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کو حکم فرمایا کہ جناب حیدر کرا شیر خدا  
رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے استقبال کے لئے تیار ہو جاؤ اور پھر جلدی آپ صحابہ کو  
ساتھ لے کر مدینہ منورہ سے باہر تشریف لے آئے تاکہ جناب علی کرم اللہ  
وجہہ الکریم کا شایان شان استقبال کیا جاسکے۔

ادھر حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مع صحابہ کبار کے شہر  
سے باہر تشریف لائے اور ادھر لشکر اسلام سامنے سے آئا ہوا نظر آنے لگا  
ولایت مآب، تاجدار اولیاء شیر خدا علی علیہ السلام نے محظوظ خدا صلی اللہ علیہ

وآلہ وسلم کو استقبال کے لئے تشریف لاتے دیکھا اور حضور سرور کائنات کے مسکراتے ہوئے رُخ انور کی زیارت کی تو احترامِ نبوت کے پیش نظر والہانہ طور پر گھوڑے سے چھلانگ لگادی۔

## بشارتِ دُو بشارت

تاجدارِ انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے تاجدارِ اولیاء کے عقیدت و احترام کو ملاحظہ فرمایا تو بشارت دیتے ہوئے ارشاد فرمایا علی گھوڑے پر سوار ہو جاؤ کیونکہ خدا تعالیٰ عز و جل اور اُس کا رسول ﷺ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر تجھ سے راضی ہیں۔

حضرت علی کرم اللہ و جہہ الکریم نے محبوب کی یہ عنایت دیکھی تو آپ کی آنکھوں میں مسرت کے آنسوؤں کا سیلا ب آگئیا حضور سرور انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا علی اگر ہمیں اپنی امت کی طرف سے یہ اندیشه نہ ہوتا تو کہ وہ تیرے متعلق وہی کچھ کہیں گے جو لوگوں نے عیسیٰ بن مریم

آں سرور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم یاراں باستقبال امر فرمود درآں زمان کہ چشم ولایت مابے بر روئے فرخندہ آں سرور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم افتاد از اسپ پیادہ شد۔ آں سرور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرمود کہ اے علی اسوار شو خدا اور رسول او ﷺ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر از تو راضی اند۔

کے بارے میں کہا تھا تو ہم تمہارے متعلق یقیناً وہ بات لوگوں کو بتا دیتے کہ تم جدھر سے بھی گزرتے ہر گروہ تمہارے قدموں کی خاک پاک کو محل الجواہر صحیح ہوئے اٹھالیتا اور اپنی آنکھوں کا سرمہ بناتا۔

## مقام علی کا تعین

یہ روایت ہم کسی دوسرے مقام پر بھی متعدد حوالہ جات کی روشنی میں پیش کریں گے تاہم دیکھنا تو یہ ہے کہ امیر المؤمنین سید الاولیاء علی المرتضی علیہ السلام کے مقامات و کرامات کو کما حقہ سمجھا بھی جا سکتا ہے یا نہیں اور اگر جواب اُنہی میں ہے تو پھر یہ تسلیم کرنا پڑے گا کہ خدا اور رسول کے بعد کوئی شخص بھی نہ تو مقام علی کا تعین کر سکتا ہے اور نہ ہی مقام علی کو سمجھ سکتا ہے اور نہ ہی کسی دوسرے کو سمجھا سکتا ہے حق یہ ہے کہ،

یہ راز عیاں ہو کے بھی اک راز رہے گا بعض لوگ کچھ اس قسم کی باتیں کرتے ہوئے بھی پائے گئے ہیں کہ

شاہزادان از غائب فرح در گریہ در آمد آں حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فرمود کہ اگر اندریشہ آں نمیداشتم کہ طوانف امت دربارہ تو گویند آپچے دربارہ مسح گفتند ہر آئینہ دربارہ تو سخن می گفتتم کہ بریج گرد ہے نمیکشدشی الا آنکہ خاک قدامت را برداشتہ محل الجواہر ہر دیدہ را دیدہ خوشی کر دند۔

﴿معراج النبوة ج ۲ ص ۲۲۳﴾

جناب شیر خدا علی کرم اللہ و جہہ الکریم عالم فاضل تو واقعی بہت بڑے تھے لیکن آپ نہ تو حکومت کرنا جانتے تھے اور نہ ہی جنگی چالوں کے پورے طور پر ماہر تھے اگر فن حرب اور عسکری صلاحیتوں کے مالک ہوتے تو منافقین کا پلہ

بھاری نہ ہونے دیتے چونکہ ہم یہ بحث جنگ صفين کے باب ہی میں پورے طور پر کر سکیں گے اس لئے یہاں صرف یہی واضح کرنے پر اکتفا کیا جاتا ہے کہ جنگ صفين میں جنگی چالوں کی سب سے ماہر ترین شخصیت

جناب عمر بن العاص ہی کو قرار دیا جاتا ہے

مگر وہ جس مقام سے شکست فاش اٹھا کر آئے فراست علی اُسی مقام سے فاتحانہ شان کے ساتھ واپس آئی۔

باتِ ذور چلی گئی بتانا یہ تھا کہ جناب شیر خدا حضرت علی کرم اللہ و جہہ الکریم کو خداوند قدوس جل و علا اور محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے دربار اقدس سے یکے بعد دیگرے جو مخصوص اعزازات اور بے مثال تبرقات قرآنی آیات اور احادیث مقدسہ کی صورت میں تقویض ہوتے رہے ان پر تبصرہ کرنے کے لئے عمر خضر اور لاکھوں صفحات کی ضرورت ہے مگر پھر بھی یہی کہنا پڑے گا کہ،

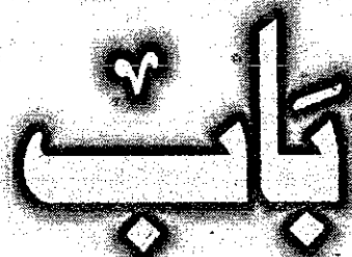
حق تو یہ ہے کہ حق ادا نہ ہوا

ائی واقعہ کے ذیل میں حضور سرورِ کوئین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا

جناب شیر خدا کا استقبال کرتے ہوئے یہ فرمانا کہ علی اگر ہمیں لوگوں سے اس

بات کا اندر یہ نہ ہوتا کہ وہ تمہیں عیسیٰ علیہ السلام کی طرح خدا یا خدا کا میٹا سمجھنے لگیں تو ہم تمہارے متعلق یقیناً وہ بات بتادیتے جس سے واقف ہو کر ہرگز وہ تمہارے قدموں کی دھول کو خل الجواہر سمجھ کر آنکھوں میں رگتا، قطعی طور پر خاص اعزاز ہے۔

jabir.abbas@yahoo.com



فَرِيزْهُونْجْ

لور

سَبَدْ كَرَارْ  
الْعَلَيْهِ الْكَرَارْ

## غزوہ حنین کا پس منظر

یہ غزوہ شوال المکرم ۸ھ میں ہوا۔ غزوہ حنین کو غزوہ ہوازن بھی کہتے ہیں وادیٰ حنین مکہ معظمه سے تین شب کے فاصلے پر ہے جہاں پر کفار عرب کے نہایت جنگجو قبائل ہوازن اور ثقیف رہائش پذیر تھے، جنگ حنین کا پس منظر یہ ہے کہ جب تا جدارِ انبياء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مکہ معظمه زاد اللہ شرفہا و فخر و جوار کو فتح کر چکے تو قبیلہ ہوازن کے سرداروں کو خیال پیدا ہوا کہ اب لشکرِ اسلام یقینی طور پر ہم اور گوں پر حملہ آور ہو گا لہذا ہوازن اور ثقیف کے سر برآ اور دہلوگوں نے مشورہ دیا کہ اس سے پہلے کہ محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہماری بستیوں کو تاخت و تاراج کرنے کے لئے پیش قدمی کریں ہم لوگ اپنے گھروں کو خالی کر دیں اور مکہ معظمه سے آنے والے راستے کی نا کہ بندی کر دیں اور ایسے پہاڑی درروں کو کمین گا ہوں کی صورت میں استعمال کریں جہاں سے لشکرِ اسلام کو زد میں لے کر اُس کا خاتمہ کر دیا جائے۔

چنانچہ انہوں نے اپنے گھروں کا تمام مال و اسباب اونٹ گھوڑے وغیرہ لے کر طائف و حنین اور مکہ معظمه کے درمیان ایک بستی جس کا نام او طاس ہے کو اپنا مستقر بنالیا اور راستے کے بیک درروں پر شدید حفاظتی

اقدامات کر لئے،۔

حضور تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو جب ان لوگوں کے ان عزائم کی اطلاع ہوئی تو آپ نے فرمایا کہ خدا تعالیٰ نے ہمارے حق میں ان

کا یہ اقدام بہتر فرمایا ہے اور ساتھ ہی جیش اسلامی کو تیاری کا حکم فرمادیا۔

چنانچہ جب لشکر تیار ہو چکا تو اس کی تعداد چودہ ہزار افراد پر مشتمل تھی

جس میں بارہ ہزار لوگ اہل مدینہ اور دو ہزار اہل مکہ میں سے تھے بعض

روایات کے مطابق اسلامی جیش کی تعداد بارہ ہزار تھی جس میں دس ہزار

ساکنان مدینہ اور دو ہزار مکہ مغفارکے نو مسلم وغیرہ تھے۔ بلکہ اہل مکہ میں سے

کچھ لوگ ایسے بھی تھے جو ابھی دولتِ اسلام سے مشرف نہیں ہوئے تھے اور

مغض غلبہ اسلام کی وجہ سے ساتھ تیار ہو گئے۔

## کثرت پر ناز غلط ہے

چونکہ اب تک کے ہونے والے تمام غزوات میں اس قدر کثیر تعداد

میں اسلامی فوج کبھی جمع نہیں ہوئی تھی اس لئے سیدنا صدیق اکبر رضی اللہ

تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ

فقد جاءك من بعض أصحابه أى وهو أبو

بكر صديق رضي الله تعالى عنه كها في سيرة

الى يار رسول الله من تغلب اليوم من قلته.

﴿سیرت حلبيه ج ۲ ص ۶۹﴾

آج ہم قلت افواج کی وجہ سے ہرگز مغلوب نہیں ہوں گے بعض کتابوں میں بغیر نام کی تخصیص کے اس طرح آتا ہے کہ اسلامی فوج سے کسی شخص نے یہ جملہ کہا تو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو نہایت ناگوار گزر اور فرمایا کہ فتح و تکبیت کا انحصار لشکر کی قلت اور کثرت پر نہیں بلکہ یہ سب کچھ خدا تعالیٰ جل و علیٰ کے دست قدرت میں ہے اور اُسی خالق کائنات کی فصرت و حمایت پر ہی موقوف ہے اسی سلسلہ میں آپ نے چند قرآنی آیات بھی تلاوت فرمائیں،

ہمیں چونکہ انحصار سے ہی ہر واقعہ کو بیان کرنا ہے اس لئے تفصیل سے گزیر کرتے ہوئے آئندہ پیش آنے والے واقعات کا اجمالی خاکہ پیش خدمت ہے۔

## ہولناک حالات

جناب ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ یا کسی اور صحابی کے لشکر کی کثرت پر گمان کرنے کا نتیجہ اہنگی ہولناک صورت میں ظاہر ہوا جیش اسلامی انتہائی کروفر اور شان و شوکت سے وادی حسین کی طرف بڑھتا چلا جا رہا تھا کہ اچانک درڑوں میں چھپے ہوئے کفار و شرکیں نے شدید ترین حملہ کر دیا۔

چونکہ یہ حملہ خلاف توقع اور ناگہانی صورت میں ہوا تھا اس لئے

مسلمانوں کو اپنی اپنی جان کے لालے پڑے گے اور جنگِ احمد کی طرح ہر شخص  
نے پیچھے لپٹ کر بھاگنا شروع کر دیا،  
یہ افرا تفری پیدا کرنے میں کم معمظمہ کے فو مسلم اور ان نے  
خلافاء و طلاقا پیش تھے حتیٰ کہ سوائے چند بتوہا شم اور جناب ابو بکر صدیق  
اور عمر فاروق رضی اللہ عنہم اجمعین کے مہاجرین و انصار میں سے بھی تمام لوگ  
فرار ہو گئے۔

## یہ پروانہ

تاریخِ اسلام میں جنگِ حنین کو بھی ابی اسلام کے زبردست امتحان  
اور شدید آزمائش کا واقعہ قرار دیا جاتا ہے حضور سرورِ کونیں صلی اللہ علیہ وآلہ  
وسلم تو میدان چھوڑ کر فرار ہو ہی نہیں سکتے تھے اس لئے کہ میدان سے فرار ہونا  
کسی بھی بھی کی شان لا اُت نہیں۔

مگر اس مقدس طائفہ کو نظر انداز کر دینا بھی تاریخ کے ساتھ سخت  
نا انصافی ہوگی جو اس عالمِ اضطرار و اضطراب میں بھی نبی علیہ الصلوٰۃ والسلام  
کے ساتھ سائے کی طرح لگے ہوئے تھے اور شمع رسالت کی حفاظت کے لئے  
پروانوں کی طرح گھیرا ڈال کر فدا ہونے کو تیار کھڑے تھے ان عشا قان مصطفیٰ  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم علیہم کی فہرست صفحات تاریخ پر اس طرح مر تم ہے۔

﴿ طبقات ابن سعد جلد اول صفحہ ۴۸۹﴾

﴿ معراج النبوت رکن چہارم صفحہ ۴۲۱﴾

## کون فرار نہ ہوا؟

- ☆ حضرت جناب سیدنا حیدر کرار اسد اللہ الغالب علی ابن طالب بن عبد المطلب بن ہاشم رضی اللہ عنہم اجمعین۔
- ☆ حضرت جناب سیدنا عباس ابن سیدنا عبد المطلب بن سیدنا ہاشم رضی اللہ عنہم اجمعین۔
- ☆ حضرت جناب سیدنا ابوسفیان بن حارث بن سیدنا عبد المطلب بن سیدنا ہاشم رضی اللہ عنہم اجمعین۔
- ☆ حضرت جناب سیدنا ربعیہ بن حارث بن سیدنا عبد المطلب بن سیدنا ہاشم رضی اللہ عنہم اجمعین۔
- ☆ حضرت جناب سیدنا قثم بن سیدنا عباس بن سیدنا عبد المطلب بن سیدنا ہاشم رضی اللہ عنہم اجمعین۔
- ☆ حضرت جناب سیدنا فضل بن سیدنا عباس بن سیدنا عبد المطلب بن سیدنا ہاشم رضی اللہ عنہم اجمعین۔
- ☆ حضرت جناب سیدنا عبد اللہ بن زیر بن سیدنا عبد المطلب بن سیدنا ہاشم رضی اللہ عنہم اجمعین۔
- ☆ حضرت جناب سیدنا عقیل ابن ابی طالب بن سیدنا عبد المطلب بن سیدنا ہاشم رضی اللہ عنہم اجمعین۔

☆ حضرت جناب سیدنا اسامہ بن زید غلام زادہ مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم۔

☆ حضرت جناب اسامہ کے ماموں یعنی برادر حضرت ام ایمن کنیز مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور جناب ایمن ابین ام ایمن رضی اللہ عنہم اجمعین۔

ایک روایت کے مطابق ہاشمیوں کے علاوہ یہ حضرات بھی استقامت پذیر ہے۔

مخالفان زہیار فرصت نموده ارکین بابرآمدہ یکبار بر شکر ریختند و تیر باران کروند و ایشان تیر اندازان بودند و مقدمہ لشکر خالد بن ولید بود بانی سلیمان اکثر سلاح نداشتند اور بغرا نہادند و از عقب ایشان کفار قریش کے ہمراہ بودند و نو مسلمانان وضعیف الایمان کے دردھمائے ایشان قرار نہ یافتہ بود نیز فران نمودند باقی صحابہ نیز طاقت نیاوردہ جولان نموده متفرق متزلزل شدند و تفرقہ درمیان لشکر اسلام بطورے افواز کے پیش محدودے چند بیش نمائند از دس دراں کرد و روز شبات قدوم در زید نہ اعلیٰ بود و عباس و ابوسفیان بن الحارث و ربیعہ بن الحارث و ربیعہ بن الحارث بن عبدالمطلب و سپر ان عباس قسم و فضل و اسامہ بن زید و برادر ما در امام ایمن بن ام ایمن و عبد اللہ بن نزیر بن عبدالمطلب و عقیل بن ابی طالب و چندے دیگر اہل بیت و ابو بکر و عمر و ابن مسعود نیز در میان ایشان بودند۔

﴿مَدَارِجُ النَّبِيَّةِ ۚ أَصْ ۖ ۗ ۗ﴾ ﴿مَعَاجِزُ النَّبِيَّةِ وَكَنْ ۖ ۗ ۗ﴾ صفحہ ۱۱۲۴

☆ حضرت جناب سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ

☆ حضرت جناب سیدنا عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ،

☆ حضرت جناب عبداللہ ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ۔

ان کے علاوہ دیگر چند نعمتوں قدیمہ اہل بیتِ مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے ہی آپ کے ساتھ باقی رہے دیگر تمام لوگ کسی نہ کسی وجہ سے میدان کا رزار کو چھوڑ کر راہ فرار اختیار کر گئے۔

علاوہ ازیں ابن جوزی حضرت عبداللہ ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بحوالہ مند احمد نقل کرتے ہیں کہ یوم حین کو میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ تھا اور آپ کے ساتھ مہماجرین و انصار کے اٹی افراد ثابت قدم رہے مگر اس روایت کو سوائے ابن جوزی کے کسی سیرت نگار نے نقل نہیں کیا و اللہ اعلم بالصواب،

## طبقات ابن سعد

کتاب ہذا میں اس واقعہ کی تفصیل کا خلاصہ اس طرح ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے علی الصبح جیش اسلامی کو اس طرح مرتب فرمایا کہ مہماجرین کا حضندا جناب شیرخدا حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو عطا فرمایا اور دو بڑے جھنڈے حضرت سعد بن ابی واقص اور حضرت عمر ابن الخطاب رضی اللہ عنہما کو تفویض فرمائے علاوہ ازیں دیگر کئی چھوٹے بڑے جھنڈے

مختلف قبائل کے سرداروں کو مرحمت فرمائے جس روز آپ کمک معظمه سے روانہ ہوئے آپ نے مقدمہ الجیش بنو سلیم کو بنایا اور ان پر خالد بن ولید کو پس سالار مقرر فرمایا یہاں تک کہ وہ مقام بصرانہ میں فروکش ہو گئے۔

حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تمام لشکر کی کمان خود فرم ا رہے تھے اور جنگ کی پوری طرح تیاری کی ہوئی تھی آپ سفید دل پر جو آپ کوشاد مقصوس نے نذرانہ کے طور پر بھیجا تھا پر سوار تھے اور جسم اطہر پر دُوزر ہیں اور سر انور پر مغفر اور خود پہنے ہوئے تھے۔

پھر آپ نے ہوازن کی طرف اس قدر تاریکی کا مشاہدہ فرمایا جس کی مثال پہلے بھی نہ دیکھی تھی۔ بنی سلیم جب وادی کی تنگ گھائیوں میں سے لشکر گزار نے لگے تو اہل ہوازن نے ان پر شدید حملہ کر دیا چنانچہ بنی سلیم مع اہل مکہ اور دیگر لشکر کے پشت پھیر کر پیچھے کو بھاگ اٹھے۔

اُس روز آپ کے ہمراہ عباس بن عبد المطلب علی ابن ابی طالب فضل بن عباس، ابوسفیان بن الحارث، ربیعہ بن الحارث بن عبد المطلب ابو بکر و عمر و اور اسامہ بن زید میں اپنے اہل خانہ کے ثابت قدم رہے (رضی اللہ عنہم اجمعین)۔

وَفِي رَوْاْيَةِ لِمَا فَرَّ النَّاسُ يَوْمَ حَنْيَنَ عَنِ النَّبِيِّ

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ لَمْ يَقُلْ مَعَهُ إِلَّا أَرْبَعَهُ

نَلَّاَتُهُ مَنْ بَنَى هَذِهِ الْمَدِينَةَ وَرَجُلٌ مِّنْ غَيْرِهِمْ عَلَى ابْنِ

ابی طالب، والعباس، و هما بین یدیه و ابی سفیان  
 بن الحارث آخذ بالعنان و ابن مسعود جانبہ الا  
 یسر ولا یقبل احد من المشرکین جهتہ صلی  
 اللہ علیہ وآلہ وسلم الاقتل .

«سیرت حلبیہ ج ۳ ص ۶۷»

## فتح کیسے ہوئی؟

مدد رجہ بالواقعات کے بارے میں بیسیوں حوالے مزید بھی پیش کئے جاسکتے ہیں لیکن ہمیں بہر صورت اپنے مقصد کی طرف رجوع کرنا ہے  
 قارئین کرام کو مذکورہ بالاصورت حالات سے اندازہ ہو گیا ہو گا کہ سرکار  
 دو عالم تا جدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پر وہ محاذ کس قدر گران گزرے  
 ہوں گے جب پورے کا پورا جیش اسلامی سوائے چند گنتی کے افراد کے  
 میدان چھوڑ کر بھاگ کھڑا ہوا اور عالم یہ ہو کہ میدان جنگ میں چاروں  
 طرف دشمن ہی دشمن بکھرے پڑے ہوں بلکہ ان کی زبردست جدوجہد محض  
 اس لئے ہو کہ جس طرح بھی ممکن ہو شمع رسالت کو گل کر دیا جائے۔

بہر حال جب سارے کا سار الشکر اسلام سوائے چند نفوس قُدسمہ  
 کے تشریط تر ہو گیا اور سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی طرف کفار و مشرکین کا  
 دباؤ بڑھتا جا رہا تھا تو اس وقت سیدنا عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما  
 نے آپ کی رکاب تھامی ہوئی تھی۔

ابو سفیان بن حارث بن عبدالمطلب آپ کے ولد مبارک کی عنان مبارک پکڑے ہوئے تھے اور امیر المؤمنین سیدنا حیدر کردار شیر خذا اسد اللہ الغالب علی ابن ابی طالب کرم اللہ وجہہ الکریم آپ کے سامنے پورے جاہ و جلال حیدری اور وقار و تمکنت ہاشمی کے ساتھ سپر بن کر کھڑے تھے اور سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی طرف بڑھنے والے ہر سرکش کو تیزی کے ساتھ و اصل جہنم کر رہے تھے۔

اگرچہ اکثر سیرت نگاروں نے یوم حُسین میں ثابت قدم رہنے والوں کی تعداد اتنی ہی بتائی ہے جس قدر ہم سابقہ اور اق میں تفصیل سے بیان کر چکے ہیں تاہم سیرت حدیبیہ اور معراج النبوت وغیرہ میں ہے کہ اس روز حضور سرورِ کوئین کے ساتھ صرف چار آدمی باقی رہ گئے تھے ممکن ہے ان کا اس روایت سے یہ مطلب ہو کہ یہ چاروں رجال اعظم حفاظت مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا فریضہ خاص طور پر ادا کر رہے تھے جیسا کہ متفقہ علیہ کتب احادیث و سیر میں ثقہ روایتوں سے یہ امر موجود ہے کہ اس روز تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بغلو مبارک کی رکاب سیدنا عباس اور عنان مبارک سیدنا ابوسفیان بن حارث نے تھامی ہوئی تھی۔

ایسے ہی جناب حیدر کردار رضی اللہ تعالیٰ عنہ آپ کے سامنے اس انداز سے سپر بن کر کھڑے تھے کہ آپ کی طرف پیش قدمی کرنے والے ہر دشمن خدا اور رسول کوئی النار کر دیں۔

اور جناب عبد اللہ ابن مسعود آپ کی بائیں سمت پر توارسو نتے  
کھڑے تھے کہ اگر کوئی دشمن اس سمت سے حملہ آور ہو تو اسے واصل جہنم کر دیا  
جائے۔

چنانچہ اس حقیقت کا اعتراف اپنی عادت کے مطابق بہم الفاظ میں  
علامہ واقدی نے بھی کیا ہے وہ مجازی الرسول میں رقطراز ہیں کہ  
ابوسفیان بن حارث بن عبدالمطلب آپ کے ولد ل مبارک کی  
لگام پکڑے ہوئے تھے اور جناب عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ آپ کی رکاب  
ٹھامے ہوئے تھے اور جو قلیل آدمی آپ کے ساتھ رہ گئے تھے ان میں سے  
چند حضرات دائیں بائیں باعیں مصروف فقال تھے

﴿هُنَّا نَّبِيُّ الرَّسُولِ وَالْقَدِيْرِ ص ۳۲۹﴾

انہوں نے حضور کے دائیں بائیں قفال کرنے والوں میں جناب  
حیدر کر کار کا نام لکھنے سے طبعاً گریز کیا ہے کیونکہ یہ غزوہ خیبر میں مرحباً کا  
قاتل بجاے حیدر کر کار کے کسی اور کو بتاتے ہیں ۔

علامہ معین کاشفی اس واقعہ کو واضح طور پر اس طرح لکھتے ہیں کہ

کہ ہر کس از جماعت اعدا کہ جہت تعرض آں

سرور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم توجہ می خود کشتمی شدد در روایت

است کہ آں روز چہار کس پیش آنحضرت صلی اللہ علیہ

وآلہ وسلم بیش نماندہ از بی ہاشم امیر المؤمنین علی و عباس و

سفیان بن الحارث و یکے دیگرے غیر بنی هاشم و آن این

مسعود بود رضی اللہ عنہم،

امیر المؤمنین علی و عباس رضی اللہ عنہما پیش روئے

آن حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نگاہ می داشتند و ابو

سفیان عنان مرکب را گرفتہ بود و عبد اللہ ابن مسعود رضی

اللہ تعالیٰ عنہ طرف چپ را حافظت می نمود۔

﴿معارج النبوت رکن چہارم صفحہ ۴۱۲﴾

اس سے ملتی جلتی روایت ہم اس سے پہلے سیرت حلیہ سے بھی

پیش کر جکے ہیں۔

بہر حال ان مایوس کن حالات میں بھی محمد عربی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

اور آپ کے چند رفقاء نہایت صبر و استقامت کے ساتھ میدان کا رزار میں

تشریف فرماتھے اور ہر قسم کے حالات سے عہدہ برآ ہونے کے لئے کامل طور

پر تیار تھے۔

اسی اثناء میں حضور سرورِ کوئین صلی اللہ علیہ وآلہ

وسلم نے فرار ہونے والے ساتھیوں کو پکار کر فرمایا کہ میں اللہ

تعالیٰ کا فرستادہ پیغمبر اور نبی ہوں اور میں جھوٹ نہیں کہتا اور

میں عبد المطلب کا بیٹا ہوں چونکہ آپ کی ابتداء میں حضرت

عبد المطلب نے پورش کی تھی لہذا آپ نے مجھے بابکے

داوا کا نام لیا اور اس میں دیگر بھی کئی اسرار اور حکمتیں ہیں جو  
ہم کتاب "والدین رسول الشفیلین" میں پیش کریں گے۔

علاوه ازیں اگرچہ قرآن مجید میں آپ کے شاعر ہونے کی نبی اور فتنی  
موجود ہے اور یہ قطعی بات ہے کہ آپ شاعر نہیں تھے تاہم یہ عربی زبان کی  
فصاحت اور حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بلا غلط کلام کی مجرہ نہائی تھی کہ  
آپ نے جملہ ارشاد فرمایا وہ نہایت خوبصورت اور موزوں شعر کی صورت  
اختیار کر گیا آپ نے بھانگنے والوں کو فرمایا۔

انا الہی لا کلب ، انا ابن عبد المطلب

بعد ازاں آپ نے اپنے نعمتمن حضرت عباس ابن عبدالمطلب  
رضی اللہ تعالیٰ عنہما کو ارشاد فرمایا آپ بلند طوط والے ہیں لہذا اوپنجی آواز  
سے فرار ہونے والوں کو واپس آنے کی ترغیب دلاؤ چنانچہ جناب عباس رضی  
اللہ عنہ نے مہاجرین و انصار کو ان کے قبیلوں کے نام لے کر پکارنا شروع  
کر دیا حتیٰ کہ آپ نے اس طرح بھی اُن کی غیرتِ اسلامی کو بیدار کیا کہ  
اے بدر والو اور اے احمد والو ، اے احزاب والو اور اے خیبر والو وغیرہ  
وغیرہ،

بہر حال فرار ہونے والے مہاجرین و انصار دیکھتے ہی دیکھتے جمع  
ہونے شروع ہو گئے حالانکہ مکہ کے نو مسلم وغیرہ میدان جنیں سے اس طرح  
بھاگ گئے تھے کہ انہوں نے مکہ مظہرہ میں ہی جا کر دم لیا سوائے چند لوگوں

کے جن میں چند مشرکین بھی تھے اور نو مسلم بھی۔

## ضربٰتِ حیدری

کو کب الدّری کشف الغمّة و دیگر کتب سیر میں آتا ہے کہ باوجود اہل اسلام میں بھگدڑج مچ جانے کے صرف چار مسلمان شہید ہوئے اور ستر کافر مارے گئے کفار اور مشرکین کے ان ستر مقتولین میں سے چالیس کافروں کو اسکیلے امیر المؤمنین امام الشّعبین اسد اللہ الغائب علیؑ کل غالب سیدنا و مرشدنا علی ابن ابی طالب کرم اللہ و جہہ الکریم نے واصل جہنم کیا درج ذیل واقعہ سے ہی قارئین کو اندازہ ہو جائے گا کہ میدانِ جہنم بھی علی ہی کے ہاتھ رہا۔

## ابو خزول جہنم میں

کتب سیر میں آتا ہے کہ اس معمر کے میں ایک مشہور کافر ابو خزول نامی ایک اونٹ پر سوار میدان میں آیا اور رجز پڑھ کر مبارزتِ طلبی کی دلاؤ ران سپاہ اسلام اُس کے طویل القامت اور بھاری بھر کم جسم کی بیبیت سے اس قدر مروع ہوئے کہ کوئی بھی اس کے مقابلہ کونہ نکلا اچانک شاہ ولایت پناہ مولا علی کرم اللہ و جہہ الکریم نے اُس گرانٹھ میل اور دیوبیکر کافر کی طرف پیش قدمی کی اور دیکھتے ہی دیکھتے ذُوفلقارِ حیدری بھلی کی طرح چمک کر اس پر گری اور اس کو دو حصوں میں تقسیم کر گئی۔

﴿ماخوذ کو کب الدّری ص ۴۵۴﴾

کوکب الدُّری کے حوالہ سے نقل کی گئی عبارت معمولی تغیر کے ساتھ  
سیرت حلبیہ میں بھی موجود ہے چنانچہ علامہ بُرہان الدین حلبی روایت لائے  
ہیں کہ !

مشرکین کا سردار سرخ اونٹ پر سوار ہو کر میدان میں نکلا اُس نے  
لبے نیزے کے ساتھ سیاہ پر چم باندھ رکھا تھا جو اُس کے سر کے اوپر لہر ارہا تھا  
اور قبیلہ ہوازن کے لوگ اُس کے عقب میں اپنے نیزوں کو بلند کرتے ہوئے  
بڑھ رہے تھے۔

چنانچہ شیر جر آر حیدر کار اسد اللہ الٰہ لب علی ابن ابی طالب علیہ  
السلام نے جب اُسے اس ہیئتِ لذائیہ سے ہاتھی کی طرح جھولتے ہوئے  
ویکھا تو باوجود اُس کے عقب میں نیزہ بردار ہوازن کے لوگوں کی موجودگی  
کے ذوق فقار حیدری کو لہرا کر اُس کے عقب ہی سے اُس کے اونٹ کی ران پر  
اس قوت سے واڑ کیا کہ اُنٹ ضربتِ حیدری کی تاب نہ لاتے ہوئے اسی  
مقام پر گر گیا اور ابھی مشرکوں کا سردار اونٹ گرنے کی وجہ سے منجلنے بھی نہیں  
پایا تھا کہ جناب حیدر کار کے ساتھ آنے والے انصاری نے اس کی پنڈلی پر  
وار کر کے درمیان سے چیر دیا اور پھر جب بھاگ کر جانے والے مسلمان جمع  
ہونے شروع ہو گئے تو کافروں کے اُس سردار کو قیدی بنا کر رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم کی بارگاہ میں پیش کر دیا۔

وكان امام المشرکین رجل علی جمل احمر

بیده رایہ سو داء فی راس رمح طویل و هوازن  
خلفه ازا ادرک طعن بر محو و اذا افانه رفع  
رحمه لمن وراءه فاتبعوه فیینما کذا لک اذا  
هوی الیه علی ابن ابی طالب کرم اللہ وجہه  
الکریم ورجل من الا نصاراً یریدانه فاتی علی  
من خلفه و ضرب عرقوبی الجمل وفقع علی  
عجزه و وثب الا نصاری علی الرجل فضر بته  
اطن قرمہ ینصف ساقہ و اجتاد الناس فواللہ  
مارجعت راجحة المسلمين من هزیتمهم حتی  
وجد الا ساری مکتفین عند رسول اللہ صلی اللہ  
علیه وآلہ وسلم

﴿سیوت حلییہ ج ۲ ص ۴۰﴾

## بات میں بات

آئندہ پیش آنے والے واقعات نہایت اختصار سے ہدیہ قارئین  
کرنے سے پہلے ایک واقعہ پیش کردیا ضروری سمجھتے ہیں کیونکہ اس جنگ  
کے عاقب و نتائج کا زیادہ تر اختصار ای قسم کے واقعات کے پس منظر کو سمجھ  
لینے پر ہی رکھا جا سکتا ہے۔

اور وہ یہ ہے کہ جب مسلمانوں کا تمام لشکر افرات فری کا شکار ہو گیا تو  
ابوسفیان بن حرب جو مشرف بہ اسلام ہو چکا تھا نے صفوان کو جواہی بظاہر

حالت شرک میں تھا اور حضور کی مہربانیوں اور شفقتوں سے متاثر ہو کر اس جگ میں مسلمانوں کا حلیف بن کر شامل ہوا تھا سے کہا کہ صفوان تجھے بشارت اور خوشخبری ہو کہ محمد ﷺ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) اور اُس کے ساتھی بھاگ کھڑے ہوئے ہیں مگر صفوان نے ابوسفیان کا یہ جملہ سننے کے بعد بھی بجائے اظہارِ مسرت کرنے کے لئے کہا کہ اللہ تعالیٰ تیرے منہ کو توڑے میرے لئے سردار ہوا زن کے زیر سایہ رہنے سے سردار قریش کے زیر گمراہی رہنا زیادہ بہتر ہے متن ہے۔

وبخض امثال ایں سخاں از ابوسفیان بن حرب  
بیز نقل کردہ اندوی با صفوان گفت بشارت بادرتا کہ محمد  
واسحاب اوگریختند صفوان چول در صورت شرک و کفر  
وے شکستی شدہ بود و ممنون عنایت آں حضرت شدہ در  
حیطہ امن و امان آمدہ اظہار است بشارتہ کرد و گفت  
بیکنند خدا تعالیٰ دہن تراہر آئینہ تربیت کردن مروے از  
قریش مرا بہتر است ازاں کہ تربیت کردہ مروے از  
ہوا زن،

﴿مدارج النبوة جلد دوم ص ۳۱۰﴾

یہاں یہ واقعہ بیان کرنے کا مقصد صرف یہ تھا کہ قارئین کو اچھی طرح ذہن نشین ہو جائے کہ پورے کا پورا لشکر اسلام سوائے چند لوگوں کے

کیوں بھاگ کھڑا ہوا تھا۔

اندازہ فرمائیں سب اہل مکہ کے دلوں میں ابھی اسلام نے اپنی جڑیں مضبوط ہی نہیں کی تھیں تو ان سے یہ توقع کیسے رکھی جاسکتی ہے کہ وہ ہر حالت میں جان کی بازاں لگادیں گے اگر یہ لوگ اہل مدینہ کے ساتھ شامل نہ ہوتے تو جنگ بدرواحزادب اور غزوہ خیبر کی فتوحات کے روح پرور مناظر دیکھنے والے جانباز ان اسلام ہرگز ہرگز میدان چھوڑ کر فرار نہ ہوتے حالات خواہ کسے بھی ہوتے۔

چونکہ مقدمتہ اجیش میں شامل تمام لوگ نو مسلم تھے ان پر کفار کی طرف سے تیر برنسے لگے تو انہوں نے اس طریقے سے بھلکدڑ چائی کر پورے شکرِ اسلام کے پاؤں اکھڑ کئے اور ہر شخص پر اضطراری کیفیت طاری ہو گئی اور یہ نو مسلم شکر کے مینہ، میسرہ اور عقب میں بھی مختلف ٹولیوں کی صورت میں موجود تھے چنانچہ انہوں نے ہراوں کے دستوں سے بھی بڑھ کر پیچے بھاگنے میں تیز رفتاری کا مظاہرہ کیا اور پھر جس شکر میں ابوسفیان بن حرب جیسے لوگ موجود ہوں جو باوجود اسلام لے آنے کے اور باوجود حضور سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے اس قدر عظیم انعامات و اکرامات حاصل کرنے کے تا حال قلبی کدورت کا یہ عالم ہو کہ مسلمانوں کے قدم اکھڑ جانے پر دوسروں کو خوشخبریاں اور بشارتیں سنارہ ہوں۔

چونکہ اسی بیگ کے اختتام پر ابوسفیان کے ساتھ حضور سرسور کائنات

صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے حسن سلوک کا ایک عجیب منظر قارئین کے سامنے آنے والا ہے اس لئے بھی یہ واقعہ یہاں نقل کر دینا ضروری معلوم ہوتا تھا۔

## بِرْ سَمْتِ مَقْصَدٍ

اب ہم پھر اپنے موضوع کی طرف لوٹتے ہیں حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا فرمان عالی شان اور جناب عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے غیرت دلانے والے جملے سننے کے بعد دیکھتے ہی دیکھتے تمام کا تمام لشکر اسلام جمع ہو گیا و بارہ مقاتلہ شروع ہوتے ہی حضور سید المرسلین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے سگریزوں کی ایک مُٹھی اٹھا کر کفار و مشرکین کے لشکر پر چھکی اور فرمایا ! ”شہرت الوجہ“

خدا تعالیٰ اور اس کا رسول ہی بہتر جانتے ہیں کہ اس مُٹھی بھر خاک یا لشکریوں میں کونے اسمم بم پوشیدہ تھے لشکر کفار پر تو گویا آفت نازل ہو چکی تھی کیونکہ نہ ہوتا جب کہ خود خداوند قدوس فرماتے ہیں کہ محظوظ آپ نے کفار کو لشکریاں نہیں ماریں جب آپ نے ان کو لشکریاں ماریں بلکہ وہ تو اللہ تعالیٰ نے ان کو لشکریاں ماری ہیں۔

وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلِكُنَّ اللَّهَ رَمَى

بہر حال کفار میں سے کوئی شخص ایسا نہ فوج سکا جس کی آنکھ میں ان چند سگریزوں نے خون آشامی نہ کی ہو رواستوں میں یہ بھی آتا ہے کہ جب

لشکر اسلام جمع ہو کر کفار پر حملہ آور ہوا حالانکہ جمع ہونے والوں کی تعداد بھی صرف ایک صد تھی تو کفار کے پاؤں ڈگنگا گئے حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا ”آلانِ حی الوطیس“، یعنی اب تنور گرم ہوا اہل لغت لکھتے ہیں آپ سے پہلے جنگ کے موقع کے لئے اتنا جامع دل کش اور حسین جملہ کسی نے ادا نہیں کیا بہر حال مسلمانوں کو اللہ تعالیٰ نے نہایت ہی مختصر وقت میں نہایت ہی شاندار اور عظیم فتح نصیب فرمائی چونکہ اہل ہوازن اپنے گھروں کا تمام مال و اسباب اور عورتیں بچے وغیرہ ساتھ لے کر آئے تھے اور یہی چیز اُن کے لئے عذاب مستحق کی صورت اختیار کر گئی۔

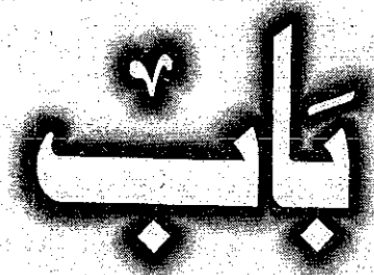
کیونکہ جب مسلمانوں نے اُن پر پے در پے حملہ کئے تو ان کے لئے اپنی جانیں بچا کر بھاگ جانا ہی انتہائی غنیمت تھا چنانچہ وہ مسلسل قتل بھی ہوتے رہے اور اپنا تمام تر مال و اسباب اونٹ گھوڑے بھیڑ بکریاں وغیرہ سب کچھ چھوڑ کر بھاگ گئے تب سیریں آتا ہے کہ حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی قیادت میں لڑے جانے والے کسی بھی غزوہ میں مسلمانوں کو اس قدر مال غنیمت حاصل نہیں ہوا۔

ہمیں اس حقیقت کا اعتراف ہے کہ اگرچہ جناب مرثی مشکل کشا علیہ السلام کو اس غزوہ مبارکہ میں اپنے جو ہر نمایاں کرنے کا کم موقع ملا ہے تاہم یہی کیا کم ہے کہ جب اسلام کی تمام تر عسکری قوت منتشر ہو چکی تھی تو سید الاولیاء علیہ السلام سید الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی سپر بن کر کھڑے

تھے پھر جب گھسان کی لڑائی ہوئی اور جناب سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ اب تنور گرم ہوا ہے تو اس وقت ذُو الفقار حیدری کون کون سے جو ہر نہ دکھارہی ہوگی اور قوتِ حیدری کن کن مراحل سے نہ گزری ہوگی۔

اور پھر اس سے بڑھ کر جرأۃ وجواں مردی حیدر کرار علیہ السلام کے لئے کوئی دلیل پیش کرنے کی ضرورت باقی رہ جاتی ہے کہ تمام جیوشِ اسلامی جن کی تعداد چودہ ہزار تھی نے ملک تیس کافروں کو قتل کیا اور جناب شیر خداع الہب علی کل غالب امام الشارق والغارب جناب علی ابن ابی طالب اکیلے نے چالیس کفار و مشرکین کو مع ان کے مددار کے واصل جہنم کیا۔

894



مَرْأَةُ الْكَافِفِ

لَوْر

حَسْنَدُوكَارِ<sup>w</sup> السَّلَيْمَانِ

## محاصرہ طائف

مکہ معظمہ کی شاندار نیخ اور غزوہ حین سے فراغت کے بعد حضور سرور انہیاں علیہ الصلوٰۃ والسلام نے جیشِ اسلامی کو طائف کی طرف پیش قدیمی کا حکم دیا چونکہ قبیلہ ہوازن کے لوگ جنگِ حین میں شکست فاش انٹھانے اور مال و اسباب گنوایٹھنے کے بعد طائف کے قلعہ میں جمع ہو گئے تھے اور انہیں یقین تھا کہ اب لشکرِ اسلام کا رخ طائف ہی کی طرف ہو گا چنانچہ حفظِ ماقدم کے طور پر انہوں نہ پڑھنا ہے کہ مدد مصبوط ہونے کے ساتھ ساتھ عسکری قوت میں بھی انہیاں اضافہ کر لیا تھا اور تقریباً ایک سال کے عرصہ کے لئے سامان خورد و نوش کا وافر ذخیرہ بھی جمع کر لیا تھا اور حجہ جیشِ اسلامی قطع مسافت کر کے پہ سالار اعظم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے زیر قیادت جب قلعہ کے قریب میدان میں فروش ہوا تو ہوازن و ثقیف کے جنگجو لوگوں نے فضیل پر کھڑے ہو کر مسلمانوں پر تیر بر سانے شروع کر دیئے جس کے نتیجے میں متعدد صحابہ کرام شہید اور زخمی ہو گئے۔

حضور سرور کو نین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کی اس حرکت کاختی سے نوش، لسا اور ساہ اسلام کو حکم دیا کہ ان کے باغات کو جلا دو چنانچہ جب ان

کے باغات جن میں سب انگور اور دیگر اثمار بکثرت موجود تھے جلنے لگے تو وہ لوگ اللہ کے نام پر رحم کی فریاد کرنے لگے ان کی حیثیت پاکار سن کر حضور رحمۃ اللعائین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ ہاں ہم اللہ کے نام پر رحم کرتے ہیں اور صحابہ کرام کو باغ جلانے سے منع کر دیا اس کے ساتھ ہی حضور سرورِ کائنات نے لشکرِ اسلام کو میدانی علاقہ سے ہٹا کر بلند مقامات پر جہاں اب مسجد طائف ہے ڈر اڈا لنے کا حکم صادر فرمایا اور مختذقوں کے ساتھ شہر پناہ پر سکباری شروع کروادی اماں اسلام نے پہلی بار مختذقوں کا استعمال طائف ہی کے محاصرے کے دوران کیا تھا۔

یہ محاصرہ مختلف روایات کے مطابق کم از کم سولہ دن اور زیادہ سے زیادہ چالیس روز رہا، ایک روز حضور سرورِ دن عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اہل قلعہ کو می طب کرتے ہوئے ارشاد فرمایا کہ جو غلام ہمارے پاس پہنچ کر اسلام لے آئے گا اسے مکمل طور پر امان دی جائے گی چنانچہ بیس کے قریب غلام کسی نہ کسی طریقہ سے شہر سے باہر آ کر مشرف بر اسلام ہو گئے۔

## علی سب بُتکدے جا کو مٹاد و

دوران محاصرہ حضور نبی کریم علیہ التحیۃ والسلام نے جناب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ساتھ چند اصحاب کو مقرر فرمایا کہ علی جاؤ طائف کے اطراف و جوانب کو چھان بارہ اور جہاں کہیں بھی کفار و مشرکین کا

ضم کدہ نظر آئے اُسے ہمسار کر دو اور اس علاقہ کو مکمل طور پر بتوں کی نجاست و آلوگی سے پاک کر دو۔

امیر المؤمنین کا سرا لاصنام شیرِ خدا علیہ السلام نے فرمانِ محظوظ سناتو اسی وقت جیشِ اسلامی کے چند منتخب دستے ساتھ لے کر ہوازن و ثقیف کے بُت خانوں کو تباہ و بر باد کرنے کے لئے طائف کے اطراف و جوانب میں تشریف لے گئے۔

ثقة روایت کے مطابق کفار عرب کے تین بڑے بتوں میں سے ایک بڑا بتلات بھی طائف ہی کے علاقہ میں نما اور بُونُثقیف کے لئے اس بت کا ان کی تحولیل میں ہونا دوسرا مُشرکین کی نگاہ میں باعثِ صد عزّت و افتخار تھا اور یہ بت اہل ثقیف نے مسدود و محبوب کر کھا تھا۔

## بُتِ شِکن

تاجدارِ اہل اُتی اَسْدَ اللَّهِ الْغَالِبِ عَلَى ابْنِ ابِي طَالِبٍ كَرِمِ اللَّهِ وَجْهِهِ

دور ایام حاصرہ طائف علی المرتضیٰ کرم اللہ و جہہ الکریم با جمع از اصحاب بفرمود  
آل سرور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم در اطراف ایں دیار برآمد و دار حارب و قال داد و بتان  
ہوازن و ثقیف کے درآں نواح است بشکست و آثار دیار مشرکان غراب ساخت شاه  
مردان رضی اللہ عنہ چوں از شکر اسلام پیدا و رفت با جمع از اصحاب مقرر فرمود۔

﴿مَدَارِجُ النَّبِيَّةِ ج ۲ ص ۳۱۸﴾

الکریم نہایت تیز رفتاری کے ساتھ کُفار و مشرکین کے ضم کدوں کو ویران کرنے کا فریضہ سرانجام دیتے ہوئے ایک روایت کے مطابق اس مقام پر بھی تشریف لے گئے جہاں ان کے ہڈے بُت لات کو نہایت اہتمام کے ساتھ پس پر دہ رکھا ہوا تھا۔

چنانچہ آپ نے اس بُت کو بھی تلاش کر کے ایک ہی ضربت بید اللہی سے پاش پاش کر کے رکھ دیا..... بعد ازاں آپ نے طائف کے قرب و جوار کا پورا اعلاقہ چھان مارا اور ایک ایک کر کے تمام تربت کدوں کو ویران اور برپا دکر دیا اور کُفار و مشرکین کے تمام تر آثار منٹا ڈالے۔

## بُتوں کا پُخاری جہنم میں

ایک روز اثنائے راہ ہی میں قبائل ہوازن و شفیف کی آنکھوں کے تارے اور نہایت جرگی اور بہادر نوجوان خشم سے لشکرِ اسلام کا لکڑا ہو گیا اس نے مسلمانوں کو دیکھا تو مشتعل ہو کر میدان میں آگیا اور مقابلے کی دعوت دینے لگا جیشِ اسلامی نے اُس کی خوف ناک بیبیت کذا سیہ کو دیکھا تو کوئی شخص بھی اُس سے مقابلہ کرنے کے لئے تیار نظر نہ آیا ان حالات کو دیکھتے ہی خون ہاشمی جوش میں آگیا اور جناب حیدر کزار نے خود ہی اُس سے مقابلہ کرنے کا ارادہ فرمایا آپ کو میدان کی طرف جاتے ہوئے دکھ کر آپ کے ہم زلف جناب ابوالعاص ربیع نے گزارش کی کہ یہ ہرگز مناسب نہیں کر فوج

کا سپہ سالار خود ہی مقابلہ کے لئے جائے تو آپ نے فرمایا اب جب کہ اس سے مقابلہ اور مخاربہ کے لئے کوئی شخص اسلامی لشکر سے جانا ہی نہیں چاہتا تو میں اپنا فرض کیوں نہ ادا کروں ہاں اگر میں اس بد بخت سے مقابلہ کرتے ہوئے شہید ہو جاؤں تو میری جگہ آپ اس لشکر کے امیر ہوں گے یہ بات کرتے ہوئے آپ چشم زدن میں میدان میں پہنچ گئے اور اس سے پہلے کہ وُ شَمِنْ سَنْجَالَا لِيَتَذُو الْفَقَارِ حیدری اُس کو واصل جہنم کر چکی تھی اور کافروں کا انتہائی شہہ زد اور بہادر شخص یہ بھی نہ سوچ سکا کہ اس کا یہ حشر ہوا کیسے۔

**شَجَانُ اللَّهِ يَعْلَمُ هُوَ قَوْسٌ حِيدَرِي جُوْهُر مقامٍ پِرْ أَپَنِي إِنْفَادِيَّةَ كُوْتَانِمْ**

در راه بطائقہ از خشم ملاقات کردہ از مبارزان و دلاوران ایشان شخھے که بزور بازوئے خود اعتماد گھنی داشت در میدان درآمدہ مبارز طلبیدیج کس اہل اسلام را یار ائے آں نہ بود کہ یاں مشرک در مقام مقابلہ درآید عاقبت الامر امیر امومن علی کرم اللہ وجہ اکرمیم آہنگ مخاربہ او کردہ

هر چند ابو العاص ریبع داما حضرت رسولت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم گفت کہ سزاوار نیست کہ امیر لشکر با وجود گیران ابتداء جنگ کند شاہ مردان و شیریز داں از منع او ممنوع نشد و گفت چوں دیگرے معرض در بیاب ضرورتا خود بایں امر قیام نہام فاما اگر چنانچہ من درین مخاربہ قتل باشم تو بایں لشکر امیر باشی آں گاہ امیر المؤمنین علی رضی اللہ عنہ بایں مخالف در میدان درآمدہ بشیر آب دار آں مخاربہ مدار بدار الموار فرستاد۔

﴿مدارج النبوت جلد ۲ ص ۲۱﴾

رکھتے ہوئے مسلمانوں کی عزّت و آبرو کی پوری چھاٹت فرماتی ہے  
حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کسی بھی عظیم معرکہ کے لئے یوں ہی  
جتناب حیدر کردار کو منتخب نہیں فرماتے تھے بلکہ آپ فراست رسالت و نبوت  
سے جان لیتے تھے کہ اس کام کو سوائے جناب حیدر کردار کے کوئی دوسرا سر  
اخجام دے ہی نہیں سکتا۔

بہر حال ادھر جناب شیر خدا کا سرا لا ضام امام برحق امیر المؤمنین  
حیدر کردار اسد اللہ الغائب علی ابن ابی طالب کرم اللہ وجہہ الکریم تمام تر بتلوں  
کا قلع قع کر کے اور بت خانوں کو برباد اور ویران کر کے حضور سرور کائنات  
صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بارگاہ اقدس میں حاضر ہونے والے ہیں اور ادھر  
محبوب کریما علیہ الکریمۃ والثناۃ پوری توجہ کے ساتھ آپ کا راستہ دیکھ رہے ہیں۔  
چنانچہ جب جناب حیدر کردار رضی اللہ تعالیٰ عنہ بارگاہ محبوب میں  
حاضر ہوئے تو آپ کو اپنا ہی منتظر پایا اور جب سید المرسلین کی نگاہ پاک جناب

حضرت رسول اللہ علیہ وآلہ وسلم بر در حصار طائف انتظار قدوم شاہ مرداں می  
بردا آں سلطان الاولیاء یعنی علی المرتضی رضی اللہ عنہ بخند مت سید الانبیاء صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم رسید چوں چشم مبارک آں سرور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم برزوئے امیر المؤمنین  
حیدر کردار کرم اللہ وجہہ الکریم افتاد بکیر گفت و باوے خلوت ساخت۔

علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے رُخ اقدس پر پڑی تو آپ نے نعرہ تکبیر بلند فرمایا

## خدانے کی ہے سرگوشی علی سے

اور پھر جناب شیر خدا علیہ السلام کو ساتھ لیکر خلوت میں تشریف لے گئے اور آپ کے گوش مبارک میں دریتک راز و نیاز کی باتیں کرتے رہے حتیٰ کہ جب اس خلوت و تہائی کا زمانہ طویل تر ہو گیا تو حضرت جابرؓ بیان کرتے ہیں کہ صحابہ نے کہا آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم دُور دراز اور راز کی باتیں اور مشورے اپنے چچا زاد بھائی سے کرتے ہیں اور دُوسروں سے نہیں کرتے۔

ایک روایت میں ہے کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے عرض کی کہ یا رسول اللہ ﷺ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کہ آپ نے علی کہ ساتھ خلوت فرمائی اور ان سے راز کی باتیں کی تو آپ نے فرمایا کہ علی سے راز کی باتیں میں نے نہیں کیں بلکہ یہ راز کی باتیں تو اس سے خد تعالیٰ عزوجل نے کی ہیں،

و طریق راز خان بسیار گفت و چوں زمانہ بھوی دراز گفت امتداد پذیرفت جابرؓ گوئیند کہ صحابہ گفتند عجیب راز و دورو دراز با پسر عم خولیش فرمود کہ با دیگر نمیکوید رسول اللہ فرمود من راز نہ گفت وے و لیکن خدار راز گفت بوے۔

﴿مدارج النبوت جلد دوم ۴۳۱﴾

﴿معراج النبوت جلد چہارم ۴۲۷﴾

جناب حیدر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے تہائی میں طویل ترین مشورہ کرنے اور مخصوص اسرار و موزظاً ہر فرمانے کے بعد جناب سروبر کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے سپاہ اسلام کو ارشاد فرمایا کہ اب محاصرہ اٹھالیا جائے اور واپسی کی تیاری شروع کر دو۔

بعض حضرات نے آپ کے ارشاد کے خلاف اس قسم کے مشورے بھی عرض کئے کہ اتنے دنوں تک محاصرہ کرنے کے بعد بغیر طائف کو فتح کرنے کے واپس لوٹ جانا قرینِ مصلحت نہیں لہذا مزید کچھ انتظار کیا جائے اور فیصلہ کن جنگ کی جائے ان مشوروں اور قیاس آرائیوں سے جیvn رسالت شکن آنود ہو گئی اور آپ نے فرمایا کہ ہمیں ہر حالت میں محاصرہ توڑ کر ہی یہاں سے روانہ ہو جانا ہے اور طائف کو فتح کرنے کا پروگرام آئندہ کسی وقت بنایا جائے گا جب بعض لوگوں کا اصرار جاری رہا تو آپ نے فرمایا کہ صحیح میدان میں جا کر دیکھ لونج جب اسلامی لشکر شہر پناہ کے قریب گیا تو دشمن کے تیروں سے کئی مسلمان شدید زخمی ہو گئے جس کی وجہ سے سب لوگ واپسی پر آمادہ ہو گئے مشورہ دینے والوں کو کیا معلوم تھا کہ طائف کا اس وقت محاصرہ توڑ دینا ہی درحقیقت صحیح حدیبیہ کی طرح طائف کی فتح کا پیش خیمہ ہے اور نگاہِ رسالت جو کچھ دیکھتی ہے دوسرے کسی بھی فرد کی وہاں تک رسائی نہیں ہو سکتی یہی وجہ تھی کی حضور تاجدار مدینہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم طائف سے واپسی کے وقت مسکرا رہے تھے ۶ طبقات ابن سعد وغیرہم متفقہ علیہ ہے

بہر حال ان اسرار و رموز سے کون واقف ہو سکتا تھا جو سرتاج الائیا  
 صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے سرتاج الائیاء جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم پر  
 خلوت کے خصوصی لمحات میں مکشف فرمائے تھے اور پھر اپنی اس طویل  
 سرگوشی کو خداوند قدوس جل و علا کی سرگوشی قرار دیا تھا۔

اس محاصرہ کو توڑ دینے کے نتائج سے کما حقہ آ گا، ہی تو خداوند قدوس  
 ہی کو تھی یا پھر خدا کے رسول محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور خدا کے مقبول  
 علی الرضا علیہ السلام جانتے تھے کہ آئندہ کیا فائدے حاصل ہوں گے جنگ  
 کا ایک بار تجربہ کروالیئے کے بعد سراپا دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے  
 ساتھیوں کو تیاری کا حکم فرمانے کے بعد کہڑے ہو کر یہ خطبہ ارشاد فرمایا کہ تمام  
 حمد و شکر اللہ تعالیٰ کے لئے ہے۔

اور ہم تمہیں اپنی عترت والی بیت کے لئے بہتر اور اچھے سلوک کی  
 وصیت کرتے ہیں اور اس کے بدله میں حوضِ کوثر کا وعدہ کرتے ہیں۔

قسم ہے اُس ذات کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے نمازوں کو  
 قائم کرو اور زکوٰۃ ادا کرو ورنہ میں تم پر ایسے شخص کو مسلط کروں گا جو مجھ سے  
 ہے یا ایسے ہے جیسے میری چان،

اور وہ شخص تمہاری گرد نیں اڑا دے گا پھر آپ نے جناب علی رضی  
 اللہ تعالیٰ عنہ کا ہاتھ پکڑا اور فرمایا کہ وہ شخص یہ ہے۔

## تقطیع غنیمت

### طائف سے واپسی

طائف سے واپسی پر حضور سرورِ کونین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم وادی اوساس میں تشریف لے آئے کیونکہ جنگِ حنین کے دوران بنو ثقیف اور ہوازن کے قبائل سے حاصل ہونے والا مال غنیمت اسی جگہ پر اسلامی جیش کے چند دستوں کی سپردگی میں موجود تھا۔

حضور سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مال غنیمت تقطیع فرمان لے تو ابوسفیان کہنے لگا کہ مجھے سو اونٹ دیئے جائیں، تا جدارِ انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے صحابہ کو حکم فرمایا اسے سو اونٹ دے دو۔

اپنے سو اونٹ حاصل کرنے کے بعد ابوسفیان نے کہا میرے بیٹے یزید بن ابوسفیان کو بھی سو اونٹ دیئے جائیں کیونکہ یہ بھی غزوہ حنین میں شامل تھا، حضور رحمۃ للعالمین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا اسے ہر زید سو اونٹ دے دو۔

ابوسفیان نے پھر کہا ! میرے بیٹے معاویہ بن ابوسفیان کو بھی ۱۰۰

اوٹ دیئے جائیں حضور تا جدار انبیاء نے فرمایا اسے مزید سو اونٹ دے دیئے جائیں۔

اسلام کی جس قدر بھی جنگیں اب تک لڑی گئی تھیں اہل اسلام کو اس قدر مال غنیمت کمی بھی حاصل نہیں ہوا تھا جس قدر غزوہ حنین میں ملا چنا نچ تین سو اونٹ اکیلے ابوسفیان نے اپنے اور اپنے بیٹوں کے نام سے حاصل کئے حالانکہ یہی لوگ انہائی تیزی کے ساتھ میدان جنگ کو چھوڑ کر فرار ہونے والوں میں تھے۔

بہر حال دیکھتام اوٹ اور کشیر مال بھی اہل مکہ کے طلب کرنے پر حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے آنکی تالیف قلبی کے لئے عطا فرمادیا۔

بہر حال قلیل مال باقی بچا جو انصار و مہاجرین مدینہ منورہ میں تقیم ہونے لگا تو بعض انصار مدینہ نے آپس میں سرگوشیاں کرنا شروع کر دیں کہ اسلام کے لئے ہر مقام پر عظیم خدمات ہم پیش کرتے رہے ہیں مگر غنیمت کا کشیر مال حضور سروردِ عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپے شہر کے لوگوں کو عطا فرمادیا ہے۔

النصار کی ان سرگوشیوں کی اطلاع حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ہوئی تو آپ نے فرمایا! کہ اے انصار مدینہ بلاشبہ تم لوگوں نے ہم سے ہمیشہ وفاداری کی ہے اور ہم پر فدا ہونے کو ہر وقت تیار رہے ہو لیکن

ہم نے بھی تو تمہیں ظلمت گفر سے نکال کر ایمان کی روشنی سے مستغیر فرمایا ہے  
تم بٹے ہوئے قبیلوں میں تھے ہم نے تمہیں ایک کر دیا تم ایک دوسرے کے  
دشمن تھے ہم نے تمہیں آپس میں بھائیوں جیسی قرابت عطا فرمادی۔

تم کمزور تھے ہم نے تمہیں قوت عطا فرمائی بتاؤ کیا یہ درست نہیں؟  
انصار مدینہ نے محبوب کے احسانات اور اپنی قربانیوں کا تجزیہ کیا تو نہ امت

سے سرجھ کا لئے

## آؤ سودا کر لیں

جب انصار مدینہ کو احساس دلایا جا چکا تو حضور امام الائبیاء رحمۃ  
للعلیین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے انہیں فرمایا! ہمارے وفادار ساتھیوں ہم تم پر  
خوش ہیں بلا شک و ریب تم ہمارے سچے جان شمار ہوتا ہم آؤ آج ہم سے  
ایک سودا کرلو۔

تمام انصار ہمہ تن گوش ہو گئے تو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا  
کہ اے انصارِ مکہ والوں کو ملنے والا تمام مال غنیمت تم لے لو اور ہم مکہ محظیہ کو  
چلے جاتے ہیں۔

بتاؤ تمہیں یہ ہمارا فیصلہ منظور ہے اگر اللہ کے رسول کو لینا ہے تو مال  
مکہ والوں کو دے دو اور اگر مال لینا ہے تو اللہ کا رسول مکہ والوں کو دے دو  
انصارِ مدینہ نے فرمان مُصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سنا تو جنہیں مار

مار کر رونے لگے اور بارگاہِ رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں اشکبار آنکھوں سے عرض پرداز ہوئے کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیکَ وسلم ہمیں ماں کی ضرورت نہیں ہمیں صرف آپ کی ضرورت ہے آپ ہمارے ساتھ ہیں تو سب کچھ ہمیں مل جائے گا چنانچہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے بقایا ماں ان میں تقسیم فرمادیا اور وہ سب خوش ہو گئے۔

## ضروری بات، وضاحت پھر ہو گی

اس مقام پر خوارج کے با و آدم ذوالخوبیصر و نجدی نے حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ تو ہیں آمیز رو یہ کے ساتھ گستاخانہ گفتگو کی تھی اور اسی مقام پر یہ اُس کے متعلق حضور سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے پیش گوئی فرمائی تھی کہ اسے اب چھوڑ دو کیونکہ یہ شیرِ خدا علی کریم اللہ وجہہ الکریم کا شکار ہے اور یہ جگ نہروان میں علی کے ہاتھوں جہنم میں پہنچ گا۔

اس کے متعلق جنگ نہروان کے موقعہ پر انتہائی کارآمد اور دلچسپ مضمون ہدیہ قارئین کیا جائے گا اور وضاحت کی جائے گی کہ خوارج اور نجدیوں کا آپس میں اتنا گہرا ربط کیوں ہے۔

محضی ہے کہ یہ لوگ اب تک جناب حیدر کراچی علیہ السلام اور آپ کی اولاد طاہرہ پر طعن و تشهیع اس لئے کرتے ہیں کہ ان کے با و آدم

ذو اخوی صرہ نجدی خارجی کو حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے قتل کیا تھا۔

## طائف کیسے فتح ہوا؟

حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو طائف کو بغیر فتح کئے واپس تشریف لائے ہوئے ابھی تھوڑا ہی عرصہ گزر اتھا کہ اہل طائف کو یہ خبریں پہنچنا شروع ہو گئیں کہ اہلِ اسلام طائف پر حملہ کرنے کے لئے زبردست جنگی تیاریوں میں مصروف ہیں خداوند قدوس جل وعلا نے اس قسم کی خبروں کے ذریعہ سے ان کے دلوں میں اس قدر ہیبت ڈال دی کہ بتوثیق کے سرداروں کا ایک وفد بارگاہ رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں حاضر ہو کر عرض پرواز اور منٹ پذیر ہوا کہ آپ اب ہم پر دوبارہ لشکری نہ کریں اور مشروط طور پر ہمارے ساتھ مصلح کر لیں۔

ان لوگوں کی عجیب شرائط میں ایک شرط یہ بھی تھی کہ انہیں بتوں کی پرستش سے منع نہ کیا جائے جسے سختی سے مسترد کر دیا گیا۔

چونکہ قبیلہ ہوازن کے بیشتر لوگ پہلے ہی مشرف بہ اسلام ہو چکے تھے جس کی تفصیل آگئے گی اس لئے بتوثیق کو بھی صلح نامہ کی رو سے طوعاً اور بہادرگارہ اسلام میں آنا ہی پڑا حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان کے صلح نامہ میں آخر پر لکھوا یا۔

جو امر مسلمانوں کے لئے جائز ہے وہی ان کے لئے جائز ہے۔

جو بات مسلمانوں کے لئے ناجائز ہے وہ ان کے لئے بھی ناجائز ہے۔

انہوں نے آخر پر جو شرط لکھوائی وہ یہ تھی کہ ظاہف کو بھی کہ معظمہ کی طرح حرم قرار دیا جائے۔

اور وہاں پر شکار کھلینا اور درخت وغیرہ کا شاممنوع قرار دیئے جائیں مختصر یہ کہ صلح نامہ کی رو سے وہ لوگ مسلمان ہو، ہی پچے تھے چنانچہ بالآخر یہ صلح ان کے پچے اور پیسے مسلمان ہو جانے پر ہی مفعح ہوئی۔

صلح نامہ خالد بن سعید بن عاص رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے تحریر کیا اور مسلمانوں کی طرف سے اُس پر گواہی ڈالنے والے جناب شیر خدا حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور جناب امامین کربلائیین طبیین و ظاہرین حضرت جناب سیدنا حسن و حسین علیہم السلام تھے،

﴿وَاقْدِي ج ۱ ص ۳۲۲﴾ ﴿روض الانف ج ۲ ص ۳۲۴﴾

سیرت ابن ہشام میں ہے کہ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ سن بلوغت سے قبل بھی بچوں کا گواہی دینا اور شاہد کا نام تحریر کرنا فقة میں جائز ہے اور قابل قبول ہے۔

و ذکر کتابہ صلیی اللہ علیہ وآلہ وسلم

اشفیف و ذکرہ ابر عید کما ذکرہ ابن اسحاق

و ذکرہ فی شہادة علی و ابنیہ الحسن والحسین

قال وفيه من الفقه شهادة البيان وكتابة اسمائهم  
قبل البلوغ وإنما تقبل شهادتهم إذاً وها بعد

### البلوغ

﴿ سیرت ابن هشام ج ۲ ص ۳۲۴ ﴾

صلح نامہ لکھنے کے بعد ثقیف کے وفد کو جو تاجدارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا اس کی مفصل روایت شفہتین کتب میں اس طرح ہے،

مطلوب بن عبد اللہ بن حاطب روایت بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے طائف سے آنے والے ثقیف کے وفد کو مخاطب کر کے فرمایا کہ تمہیں اب مسلمان اور اطاعتِ گزار بن کر رہنا ہو گا بصورتِ دیگر میں تمہاری طرف ایسے شخص کو بھجوں گا جو مجھ سے ہے یا ایسے ہے جیسے میری خان ہو اور وہ شخص یقیناً تمہاری گرد نیں اُڑا دے گا اور تمہاری اولادوں کو پابندِ سلاسل کرے گا اور تمہارے اموال چھین لے گا۔

### علیٰ جانِ مصطفیٰ ہیں

حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ میرے دل میں اس روز امارت کی تمنا ہوئی لیکن حضور سرورِ کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جناب حیدر کرام اللہ وجہہ الکریم کی طرف التفات فرماتے ہوئے آپ کا ہاتھ تھام کر دو مرتبہ فرمایا کہ وہ شخص یہ ہے وہ شخص یہ ہے جسے رسول اللہ صلی

اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنی جان کھا ہے۔

پیشتر ازیں خبر کے واقعہ میں بھی یہ روایت گزر چکی ہے کہ جب حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ کل ہم اس شخص کو جہنڈا اعطای فرمائیں گے جو اللہ اور رسول کا محبوب ہے اور اللہ اور رسول اس کے محبوب ہیں اور وہ خیر کو فتح کرے گا تو جناب عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ مجھے اس دن کے سوا کبھی امارت کی تمنا نہیں ہوئی اور میرا خیال تھا کہ مجھے جہنڈا اعطای کیا جائے گا لیکن آپ نے علم اسلام جناب علی کو اعطای فرمایا اور یہاں بھی حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ وہی جملہ دُہراتے ہیں کہ مجھے اس روز کے سوا کبھی امارت کی تمنا نہیں ہوئی اور میرا خیال تھا کہ حضور میر نام لیں گے لیکن آپ نے حیدر کرا کا ہاتھ تھام کر کہا کہ وہ شخص یہ ہے تو اس کی تطبیق کیسے دی جائے یہاں ہم صرف یہی بتاسکتے ہیں کہ جناب عمر فاروق نے خبر کے روز اپنی تمنا کا اظہار نہیں کیا تھا کیونکہ وہاں آپ ایک روز پہلے جنگ کر کے واپس آچکے تھے۔

عن المطلب بن عبد الله بن حنطسب قال

رسول الله صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم لوفد ثقیف

حين جاء وله تسلمن او لا يعن اليكم رجال مني

وفي رواية مثل نفسي فليفر بن اعنافكم ويصيّب

الامارة الايوميد، وجعلت انصب صدرى له

صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم رجاء ان یقول ہو هذا

فالتفت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم الی علی کرم

اللہ وجہہ فاخذ بیدہ وقال ہو هذا ،

﴿الاستعیاب ج ۲ ص ۴۲﴾ سیرت حلیبیہ ج ۱ ص ۴۲

﴿الریاض النصرة ج ۱ ص ۲۱﴾ ذخائر العقی مع بنایبع المودة ج ۱ ص ۲۰

اہی الفاظ پر غزوہ طائف اور قوت پروگار کے ضمن میں آنے

والے دیگر ابواب کا سلسلہ ختم کیا جاتا ہے حالانکہ جناب شیر خدا سیدنا علی کرم

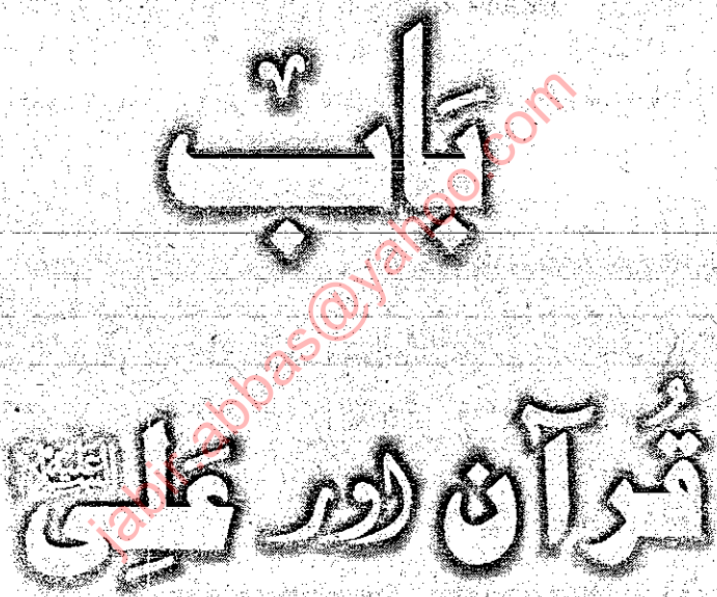
التد و جہہ الکریم نے دیگر بھی متعدد غزوہ و سرایا میں بے مثال قوت یہ الہی

کامظاہرہ فرمایا ہے جن میں فتح مکہ فتح یمن غزوہ بنی مظلق غزوہ الکبر غزوہ

بد رثانی و دیگر متعدد جنگیں شامل ہیں جو حضور رسالت ناب صلی اللہ علیہ وآلہ

وسلم کے ظاہری زمانہ حیات میں لڑی گئیں ۔

917



## علی اور قرآن

”علی اور قرآن“، اس قدر وسیع تر اور عظیم عنوان ہے جس کے  
لامحمد و دو مضمایں کو ہزار بھا صفحات پر پھیلانے کے بعد بھی یہی کہنا پڑے گا کہ!  
حق تو یہ ہے کہ حق ادا نہ ہوا

اور اس کی خاص وجہ یہ ہے کہ اگرچہ ظاہر علی اور قرآن دو الگ  
الگ حیثیتوں کے حامل ہیں مگر جب ان دونوں کی حقیقت و فرائض کا باظر  
غائر مطالعہ کیا جائے تو یہ واضح حقیقت منکشف ہو جاتی ہے کہ نہ قرآن علی سے  
الگ ہے اور نہ ہی علی قرآن سے علیحدہ ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
کا یہ فرمان مقدس پوری تشریحی تابانیوں کے ساتھ قلوب واذ ہاں پر جلوہ گر ہو  
جاتا ہے کہ!

”علی مَعَ الْقُرْآنِ وَالْقُرْآنُ مَعَ الْعَلَیٰ“

یعنی قرآن علی کے ساتھ ہے اور علی قرآن کے ساتھ ہے۔  
اس منصوص بالنص حقیقت کو سامنے رکھتے ہوئے قرآن مجید کے  
احکام و فرائض اور جناب حیدر کرامہ علیہ السلام کی حیات طیبہ کے عملی نمونہ کا  
موازنہ کیا جائے تو قطعی طور پر ظاہر جاتا ہے کہ قرآن مجید کے رموز و اسرار اور

راز ہائے سربستہ کا امین علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا قلب اطہر ہے اور علی علیہ السلام کی شانِ عالیٰ اور علوٰ مرتبت کی داستانِ عالیٰ شان قرآن مقدس کی آیاتِ بینات میں پوشیدہ ہے۔

بلکہ حقیقت تو یہ ہے کہ پورے کا پورا قرآن مجید مقام علی علیہ السلام کی ترجمانی کرتا ہے اور قرآن مجید کے تمام تر مندرجات کی واضح نشان دہی علی علیہ السلام کی ذات کریمہ کرتی ہے۔

آنکنہ صفحات میں ہم انشاء اللہ العزیز قرآن اور علی کی ازلی ابدی معیت کے بارے میں چند لفڑیں دایات کے خاکے ہدیہ فارسیں کرنے کی سعادت بھی حاصل کریں گے۔

مگر اس کا ہرگز ہرگز یہ مطلب نہیں ہو سکتا کہ ہم نے علی اور قرآن کے بارے میں سیر حاصل تبصرہ کر لیا ہے اس لئے کہ خداوند کریم جل مجدہ العظیم اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے علاوہ کوئی شخص خواہ وہ کتنا ہی عظیم المرتبت اور صاحب فہم و فراست کیوں نہ ہو قرآن اور علی کے بارے میں قطعیت کے ساتھ سب کچھ جان لیتے کا نتودعویٰ کر سکتا ہے اور نہ ہی اس قسم کے کسی دعویٰ کی دلیل پیش کر سکتا ہے۔

قرآن اور علی کے بارے میں جس جس نے جو جو کچھ بھی بیان کیا ہے اپنی اپنی ہمت و استطاعت کے مطابق بیان کیا ہے اور وہ قطعی طور پر حرفاً خرکی حیثیت نہیں رکھتا کیونکہ!

وہیں تک دیکھ سکتا ہے نظر جس کی جہاں تک ہے

## ہمیں حیرت ہے

ہمیں ان نام نہاد مسلمانوں کی عقولوں کی فساد حیث پر حیرت ہوتی ہے جو تحقیق و ریسرچ کے نام پر کبھی تو قرآن مجید کی آیات مقدسہ کو اپنے علمی اور ذہنی معیار پر پرکھنا شروع کر دیتے ہیں اور کبھی امیر المؤمنین و امام التقطین باب مدینۃ العلم سیدنا و مرشدنا مولائے کائنات حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی ذات مقدسہ کو اپنے گمان کے مطابق ایک عام آدمی کی حیثیت سے آگئیں بڑھنے دیتے۔

حالانکہ قرآن اور علی دونوں ہی ان کی ذہنی اختراعوں نا تمام عقول تختیلاتی فلسفے اور تصوراتی خاکوں کی دست برداشت سے قطعی طور پر باہر ہیں۔

## فرامین مصطفیٰ کو تسالیم کرو

ہاں! اگر ان دونوں کی بعد راستی اس طاقت قدرے معرفت اور آشنایی حاصل ہو سکتی ہے تو اس کا واحد ذریعہ فرامین مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو دل سے تسالیم کر لینا ہے انہیں رسول ہاشمی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ارشادات مقدسہ کو جن پر قرآن کا پاک ایک حرف نازل ہوا اور جن کی گود میں ایک ایک ساعت گزار کر علی پروان چڑھے۔

قرآن مجید کی تفسیر و تاویل اپنی عقولوں کے مطابق مت کرو ورنہ

تمہیں جہنم میں پینچے کے بل کھینچا جائے گا اور حیدر کرا ر علیہ السلام کے متعلق آپ نے یہ ارشاد گرامی فرمادیا کہ علی سے محبت کرو کیونکہ علی سے محبت کرنا ہی تمہارے ایمان کی دلیل اور تمہارے مومن ہونے کی نشانی ہے اور ساتھ ہی فرمایا کہ علی سے بعض نہ رکھو اگر تم علی سے بعض رکھو گے تو تمہارا شمار منافقین میں ہو گا علی سے بعض رکھنا منافق ہونے کی واضح ترین دلیل ہے۔

تاجدارِ دو عالم سرورِ کوئی نہیں حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے منع فرض علی کو فرم بھی کہا ہے لیکن کثرت سے روایتوں میں یہی آتا ہے کہ علی سے بعض رکھنے والا منافق ہے اس میں حکمت خاص یہ ہے کہ کچھ لوگ اسلام کا البادہ اور ڈھکر عبد اللہ بن ابی کی طرح بظاہر کلمہ بھی پڑھتے ہوں گے اور ان کے دلوں میں بعض علی کی تمہیں بھی بھی ہوں گی۔

## علی صراطِ مستقیم کی تفسیر ہیں

بہر حال اگر علی کی معیت میں قرآن مجید کی منازل طے کرو گے تو قرآن مجید کامل طور پر تمہاری راہنمائی کرے گا وہ تمہیں اس صراطِ مستقیم پر چلائے گا جس کی وہ خود نشاندہ ہی کرتا ہے کیونکہ علی ہی تو صراطِ مستقیم کی تفسیر ہیں قرآن مجید تمہیں مشورہ دیتا ہے کہ اللہ تعالیٰ سے صراطِ مستقیم پر چلنے کی آرزو کرو اور اس کا مفہوم یہ ہے کہ یا اللہ ہمیں علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے نقش قدم پر چلنے کی توفیق عطا فرمائے۔

اور اگر تم جناب حیدر کرا علیہ السلام کی سیاہی اور غیر سیاہی غلطیاں جمع کرنا شروع کرو گے اور یہ تصور کرو گے کہ علی نے تو خود ہی صراط مستقیم کو چھوڑ رکھا تھا تو پھر قرآن مجید ہرگز تمہاری راہنمائی نہیں کرے گا تمہاری یہی ایک گستاخی تمہیں مسلمانوں کے زمرہ سے نکال کر منافقین کے گروہ میں شامل کر دے گی ان منافقوں کے گروہ میں جن کے لئے قرآن مجید ہی نے جہنم کے دلکھتے ہوئے انگاروں کی وعیدیں سینکڑوں آیات میں دے رکھی ہیں

## بھٹکتے رہو گے

جناب حیدر کرا علیہ السلام کی ذات اقدس پر طعن و تشنیج اور ان کے بارے میں بدگمانی رکھنا اور بدگمانیاں پیدا کرنا تمہیں بعض و نفاق کے ان ویرانوں میں لے جائیں گی جہاں ساری زندگی بھٹکتے رہو گے اس دنیا میں بھی تمہیں چین نصیب نہیں ہو گا تمہارے دل ہمیشہ مضطرب رہیں گے تمہارے خیالات منتشر رہیں گے تمہاری ناپاک روحیں مضطراً اور بے چین رہیں گی اور بالآخر تم ان تمام اذیتوں کو برداشت کرتے کرتے ابدی اذیتوں اور عذابِ مستقل کا شکار ہو جاؤ گے۔

تمہاری منافقت کے صد میں ملنے والے بعض وحدت اور جہنم کے بھڑکتے ہوئے شعلے دنیا اور آخرت دونوں میں تمہاری عقولوں کی تلمیس اپنیں کے ساتھ ساتھ تمہارے جسموں کو بھی جلس ڈالیں گے۔

ہم آئیندہ صفحات میں بالوضاحت سرورِ کونین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اُن ارشادات کی تفصیل بیان کریں گے جن میں واضح طور پر بتایا گیا ہے کہ علی سے محبت رکھنا مومن ہونے کی دلیل ہے اور علی سے بعض رکھنا منافق ہونے کی نشانی ہے اور اس کے ساتھ ہی قرآن مجید کی چند آیات بھی پیش کریں گے جن میں قطعیت کے ساتھ فیصلہ ہو چکا ہے کہ منافقوں کا ٹھکانہ صرف اور صرف جہنم کی وردناک عذاب دینے والی شعلے بر ساتی ہوئی آگ ہے۔

## قرآن و علی سے محبت کرو

فِي الْحَالِ تُؤْمِنُ يَهُوا إِنْ يَتَأْنَى لِجَنَاحِيْنِ  
مُحِبَّتِكُنَا سِكْحُوا أَغْرِيْتُهُمْ مُحَمَّدُ عَرَبِيْ مُصَلِّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ كَرِيمُ رَحْمَةِ اللَّهِ وَشَفَاعَتْ پُرَبَّهُوْسَهُ ہے تو اُس تخبر صادق کے فرمان کو دل سے تسلیم کرو قرآن پڑھنا ہے تو علی سے محبت کرو اس لئے کہ قرآن علی کے ساتھ ہے۔

وَامْنُ عَلِيٌّ كُوچُوزْ كرْتُمْ قرآن سے کیا حاصل کر سکو گے اس حالت میں تو قرآن کی ہر آیت تھارے لئے حجاب بن جائے گی، علی کے دامان کرم کو جھنک کر قرآن مجید کی آیات مقدسہ سے جو نتیجہ بھی تم اپنی عقل کے مطابق اخذ کرو گے اور قطعی طور پر غلط اور حقیقت سے کوسوں دور ہو گا۔

## علی اور قرآن

قرآن پڑھنا ہے تو دامنِ علی سے وابستہ ہو کر پڑھو اور اگر علی سے شناسائی حاصل کرنا ہے تو قرآن کو سینے سے لگا کر رکھو قرآن اور علی کو کسی بھی مقام پر علیحدہ کرنے کی کوشش نہ کرو اس لئے کہ فرمانِ مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے مطابق یہ دونوں کبھی الگ الگ نہیں ہوں گے علی اور قرآن کا چھوٹی دامن کا ساتھ ہے۔

قرآن علی کے مدارج و مقامات کی نشاندہی کرتا ہے اور علی قرآن کے رموز و اسرار کو بیان کرتے ہیں۔

علی قرآن کے شارح بھی ہیں اور قرآن کی تفسیر بھی۔

علی قرآن کے نہیم بھی ہیں اور مفہوم بھی۔

علی قرآن کی روح بھی ہیں اور جان بھی۔

علی قرآن کا دل بھی ہیں اور نور بھی۔

علی قرآن کا دل بھی ہیں اور نور بھی۔

علی قرآن کی تفسیر بھی ہیں اور نشرت بھی۔

علی قرآن کی تاویل بھی ہیں اور مسؤول بھی۔

علی قرآن کی حقیقتوں کے آشنا بھی ہیں اور اس سحرِ ذخار کے شناور

بھی۔

925

علی قرآن کے قاری بھی ہیں اور قرآن ناطق بھی،  
الغرض علی ہی قرآن ہیں اور قرآن ہی علی ہے۔

## علی بسم اللہ کی ”ب“ کا نقطہ ہیں

حدیث میں آتا ہے

عن النبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قال کل مافی  
کتب بمنزلة هو فی القرآن و کل ما فی القرآن  
فهو فی الفاتحة و کل ما فی الفاتحة فهو فی  
بسم اللہ الرحمن الرحیم و کل ما فی بسم اللہ  
الرحمن الرحیم فهم فی الباء و کل ما فی الباء  
 فهو فی النقطة التي تحت الباء

﴿الکهف والرقیم فی شرح بسم اللہ الرحمن الرحیم﴾

﴿ص ۱۷ للعبد الکریم جیلی﴾

لیعنی خواجہ عالمیان بنی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
نے ارشاد فرمایا کہ اللہ بتارک و تعالیٰ کی طرف سے  
نازل ہونے والے جمیع صفات میں جو کچھ بھی ہے وہ  
سورہ فاتحہ میں موجود ہے اور جو کچھ سورہ فاتحہ میں ہے  
وہ بسم اللہ الرحمن الرحیم میں ہے اور جو کچھ  
بسم اللہ الرحمن الرحیم میں ہے وہ سب کچھ اس  
بسم اللہ کی ”ب“ کے میں ہے اور وہ سب کچھ اس

نقطے میں ہے جوب کے نیچے ہے۔

امیر المؤمنین تاجدار اولیاء حیدر کرا شیر خدا علی المرتضی کرم اللہ وجہہ  
الکریم ارشاد فرماتے ہیں کہ ”ب“ کے جس نقطے میں مذکورہ بالاتمام علوم جمع  
ہیں وہ نقطے میں ہی تو ہوں۔

انا النقطة تحت الباء

## تفسیر روح البيان

علامہ اسماعیل حقی ”بسم اللہ الرحمن الرحیم“ کی تفسیر میں  
فرماتے ہیں کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے جمیع علوم بسم اللہ کی ”باء“ میں امانت  
رکھے ہیں ”ان“،

اور ”ب“ کو یہی بلند مقام اور قدرت حاصل ہے کہ اُس نے غیر  
میں توحید و ارشاد کی تکمیل کراتی ہے اور اس کے موافق ہی سیدنا علی کرم اللہ  
وجہہ الکریم کا ارشاد ہے۔ کہ ”انا النقطة تحت الباء“ یعنی میں وہ نقطہ  
ہوں جو باء کے نیچے ہے پس باء کو ارشاد و دلالۃ علی التوحید کا مرتبہ عطا  
کیا گیا۔

## بسم الله كى باء

خواجہ محمد پارسا نقشبندی رحمۃ اللہ علیہ اپنی کتاب فصل الخطاب میں  
لکھتے ہیں۔

تہمیں جاننا چاہئے کہ اللہ تبارک و تعالیٰ کے تمام رموز و اسرار آسمانی کتابوں میں موجود ہیں اور آسمانی کتابوں کے اسرار و رموز تمام و مکمال قرآن مجید میں موجود ہیں اور قرآن مجید کے تمام اسرار سودۃ فاتحہ میں ہیں اور سورۃ فاتحہ کے تمام راز بسم اللہ الرحمن الرحیم میں موجود ہیں جبکہ بسم اللہ الرحمن الرحیم کے تمام راز بسم اللہ کی "باء" میں اور "باء" کے تمام اسرار "باء" کے نقطہ میں موجود ہیں جو "باء" کے نیچے ہے اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے ارشاد فرمایا ہے کہ "انا النقطة تحت الباء" یعنی وہ نقطہ میں ہوں جو "باء" کے نیچے ہے۔

**﴿فضل الخطاب مولفہ خواجہ محمد پارس انچاری نقشبندی مع بیان بیع المودۃ ج دوم ص ۲۰۹﴾**

ان الباء حرف كامل في صفات نفسه بأنه بلا  
صلاق ولا استعارة ولا صافة مكمل لغيره بان  
يُخفض الا سم التابع له ويجعله مكسورا  
امتصفاً بصفات نفسه وله علو و قدرة في تكميل  
الغير بالتوحيد والرشاد كما شار إليه ميدنا  
على رضى الله عنه يقول ! أنا النقطة تحت الباء .

**﴿تفسیر روح البیان جلد اول صفحہ ۷ مطبوعہ بیروت﴾**

## نقطہ میں مزید نکتہ

خواجہ محمد حسین گیسوردراز "ب" کے اس نقطہ میں مزید یہ نکتہ بیان

فرماتے ہیں کہ ”ب“، حرف اتصال و تضمن ہے موجودات کی ابتداء اللہ تعالیٰ  
سے ہے اور اس کا حدث یا فنا ہونا بھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے متن ہے۔  
الباء حرف الاتصال و تضمن ابتداء الموجودات با لاله والحاديات من الله

﴿جو اہر العشاق ص ۴۳﴾

## اسرار قرآن اور بسم اللہ

علامہ سلیمان حنفی قدوزی مفتی اعظم قسطنطینیہ کتاب الدر منظم کے  
حوالہ سے یہ روایت معمولی تغیر لفظی سے اس طرح نقل کرتے ہیں کہ،  
جاننا چاہیے کہ تمام آسمانی کتب و صحائف کے اسرار قرآن مجید میں  
موجود ہیں اور تمام قرآن کے جمیع علوم سورہ فاتحہ میں ہیں اور تمام سورہ فاتحہ  
بسم اللہ الرحمن الرحیم میں ہے اور تمام بسم اللہ کا علم بسم اللہ کی باء میں موجود  
ہے اور بسم اللہ کی باء کے تمام علوم باء کے نقطہ میں موجود ہیں اور امیر المؤمنین  
علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے ارشاد فرمایا ہے کہ میں وہ نقطہ ہوں جو بسم اللہ کی باء  
کے نیچے ہے متن ہے۔

وَفِي درِ المنْظَمِ أعلمَ ان جمِيع اسرارِ الكتبِ  
السماویَّةِ فِي الْقُرْآنِ وَ جمِيعُ مَا فِي الْقُرْآنِ فِي  
الفاتحةِ وَ جمِيعُ مَا فِي الفاتحةِ فِي البِسْمَةِ وَ  
جمِيعُ مَا فِي البِسْمَةِ فِي باءِ البِسْمَةِ وَ جمِيعُ فِي باءِ

البسمة في النقطة التي تحت الباء قال الإمام  
على كرم الله وجهه الكريم أنا النقطة تحت  
الباء.

﴿يَنْبِيَّعُ الْمَوْدَةُ ص ٦٩﴾

## بائے بسم اللہ پدر

ترجمان ابن سنت شاعر مشرق حکیم الامت ذا کثر علمہ محمد اقبال رحمۃ  
اللہ علیہ جگر گوشہ رسول سید نا امام حسین علیہ السلام کی بارگاہ اقدس میں نذر رات  
عقیدت پیش کرتے ہوئے انہی روایات کو تلحیح کے طور پر اس طرح پیش  
کرتے ہیں۔

اللہ اللہ بائے بسم اللہ پدر  
معنے ذرع عظیم آمد پسر  
ان تمام امور پر تاجدار اولیاء سیدنا حیدر کر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا یہ  
ارشاد گرامی موجود ہے کہ غیب کے حوراں بھی چاہو مجھ سے پوچھ لو میں انبیاء و  
مرسلین کے علوم کا وارث ہوں۔

سلو نی عن اسرار الغیوب فانی وارد علوم  
الابیاء والمرسلین.

﴿يَنْبِيَّعُ الْمَوْدَةُ ص ٦١﴾

آپ کا یہ ارشاد جمیع انبیاء و مرسلین علیہم الصلوٰۃ والسلام کی عزت

افراہی کے لئے ہے ورنہ آپ کا خلاصہ کائنات عالم ما کان و ما یکون  
رسول غیب دان امام الانبیاء والمرسلین احمد مجتبی حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم کے علوم عالیہ کا وارث ہونا ہی کیا کم ہے۔

جبکہ تمام انبیاء و مرسلین کے تمام تر علوم اس مخزنِ علوم و معارف صلی  
اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نگاہِ الطاف والتفات کے رہیں منت ہیں۔

علیٰ تو علم کے اس شہر کا دروازہ ہیں جس کا علم خدا تعالیٰ کے علم سے  
ہے جو براؤ راست خدا و مدد و سُبْحَنَ و علام کے تمیزدار شد ہیں اور جن کے لئے  
الرَّحْمَنُ عَلَمَ الْقُرْآنَ اور عَلِمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ  
جیسے ارشاداتِ ربانيٰ قرآن مجید میں موجود ہیں۔

بہر حال امیر المؤمنین علیٰ کرم اللہ و جہہ الکریم خلاصہ قرآن مجید ہیں  
آپ تمام تکمیل سماویہ اور قرآن مجید کے تمام علوم و معارف کا سرچشمہ اور جواہر  
ہیں اس لئے کہ آپ بسم اللہ کی "ب" کا نقطہ ہیں اور بسم اللہ کی "ب" کا نقطہ  
تمام علوم کا جواہر اور خلاصہ ہے۔

اور اسی "ب" کے نقطہ کے متعلق جناب سیدنا حیدر کرزا علیہ السلام  
کے تمیز رشید حبر الامم مفسر قرآن سیدنا عبد اللہ عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کا  
ارشاد کتاب مذکورہ میں اس طرح ہے کہ،

جناب علیٰ کرم اللہ و جہہ الکریم نے مجھے "بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ" کی  
"ب" کے نقطہ کی تفسیر رات کے وقت بتانا شروع کی حتیٰ کہ آثارِ حرم نمودار ہو

گئے لیکن آپ ابھی ”ب“ کے نقطے کی تفسیر سے فارغ نہیں ہوئے تھے اور میں نے خود کو حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے پہلو میں اُس فوارہ کی مانند پایا جو متلاطم سمندر کے پہلو میں موجود ہو۔

دوسرا روایت میں جناب عبد اللہ ابن عباس فرماتے ہیں کہ ایک چاند فی رات کو جناب علی علیہ السلام مجھے جنتِ ابیقیع میں لے گئے اور مجھے فرمایا کہ عبد اللہ پڑھو میں نے بسم اللہ اَرْحَمِ اَرْحَمْ کی تلاوت کی تو آپ مجھے طلوعِ سحر تک بسم اللہ کے رموز سے آگاہ فرماتے رہے۔

(بیتابیع المودة ص ۷۰)

## ابن عباس کا اعتراف

بسم اللہ اور بسم اللہ کی ”ب“ کے نقطے کی تفسیر سننے کے بعد سیدنا عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما ایک مقام پر جناب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ سے الحمد شریف کی تفسیر سننے کا واقعہ بیان کر کے یوں اعتراف عجز فرماتے ہیں کہ ایک دفعہ سیدنا حیدر کرار علیہ السلام نے مجھ سے پوچھا کہ اے ابن عباس ”الحمد“ کی ”الف“ کی تفسیر کیا ہے۔

میں نے عرض کی کہ مجھے معلوم نہیں تو آپ نے پوری ایک ساعت الحمد کی الف کی تفسیر بیان فرمائی اُس کے بعد جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے مجھ سے فرمایا کہ ”الحمد“ کی ”لام“ کی تفسیر کیا ہے؟

میں نے پھر نفی میں جواب دیا تو آپ نے پوری ایک ساعت

”الحمد“ کی لام کی تفسیر بیان کی۔

بعد ازاں آپ نے مجھ سے پوچھا ”الحمد“ کی ”ح“ کی تفسیر کیا  
ہے؟

میں نے عرض کیا! میں نہیں جانتا تو آپ نے پوری ایک ساعت  
”الحمد“ کی ”ح“ کی تفسیر بیان فرمائی۔

اس کے بعد آپ نے مجھ پر پھر سوال کیا ”الحمد“ کی ”میم“ کی تفسیر  
کیا ہے؟

میں نے کہا مجھے معلوم نہیں تو آپ نے پوری ساعت ”الحمد“ کی  
”میم“ کی تفسیر بیان فرماتے رہے۔

پھر فرمایا کہ ”الحمد“ کی دال کی تفسیر کیا ہے؟

میں نے پھر معذرت کی کہ میں نہیں جانتا تو آپ نے الحمد کے دال  
کی تفسیر فرمانا شروع کی حتیٰ کہ آثار حرمودار ہو گئے تو آپ نے مجھے اجازت  
مرحمت فرمائی کہ اب جاؤ چنانچہ میں حسب الحکم اٹھ کھڑا ہوا اور جو کچھ آپ  
نے ارشاد فرمایا تھا یاد رکھ سکا پھر میں نے غور فکر کے بعد یہ نتیجہ اخذ کیا کہ  
میرا علم قرآن کے متعلق حضرت علی کرّم اللہ وجہ الکریم کے علم مبارک کے  
 مقابلہ میں ایسے ہے جیسے ٹھاٹھیں مارتے سمندر کے مقابلہ میں ایک چھوٹا سا  
خوض۔

ستاجدارِ مل اتنے قرآنِ ناطق بابِ معرفتِ اعلم اور بابِ وارا حکمت

سیدنا حیدر کرار علی ابن ابی طالب کرم اللہ وجہہ الکریم کے قرآن مجید سے  
متعلق وسیع تر علم کا احاطہ کون کر سکتا ہے جبکہ بڑے بڑے صحابہ کرام علم و  
معرفت کے اس بھرپوری کے حضور میں خود کو قطروں کی مانند متصور کرتے ہیں

عن ابن عباس قال ! قال لى على، يا ابن  
عباس ما تفسير الا ألف من الحمد؟ قلت لا اعلم !  
فتكلم في تفسيرها ساعة تامة ، ثم قال ما تفسير  
اللام من الحمد؟ قال قلت لا اعلم ، ثم قال ماء  
تفسير العاء من الحمد؟ قلت لا اعلم ! فتكلم  
في تفسيرها ساعة تامة ، ثم قال ما تفسير الميم  
من الحمد؟ قلت لا اعلم ! فتكلم في تفسيرها  
ساعة تامة ، قال فما تفسير الدال من الحمد؟ قال  
قلت لا ادري ! فتكلم فيها الى ان بزغ عمود  
الفجر قال وقال لى قم يا ابن عباس الى منزلک  
فتاہب لفرضك فقمت وقد وعيت ما قال ، ثم  
تفکرت فإذا علمت بالف آن في علم على كا  
القرارة الغدير الصغير المتعجر البحر .

﴿ الشرف المعید للعلامة النبهانی ص ۱۱۸، ۱۱۹﴾

## نافع کلام

حضر الأئمة سیدنا عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ ایک مقام پر

مزید یہ ارشاد فرماتے ہیں کہ۔

مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد کسی کے کلام نے اس قدر نفع نہیں دیا جس قدر نفع مجھے اس کلام سے پہنچا جو میں امیر المؤمنین حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے لئے لکھتا تھا یعنی جو میں آپ کے ارشادات کتابی صورت میں تحریر کرتا تھا۔

عن ابن عباس رضى الله تعالى عنهمَا قلَا مَا  
النَّفْعُتْ بِكَلَامٍ بَعْدِ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ  
وَسَلَّمَ كَانَ قَفَاعَى بِكِتَابٍ كَتَبَهُ إِلَى أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ  
عَلَى بْنِ أَبِي طَالِبٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ.

﴿نور لا بصار ص ۹۰﴾

خداوند قدوس جل وعلا نے عظمتِ آدم کا اعتراف کروانے کے لئے فرشتوں کے سامنے جو معیار رکھا وہ علم ہی تو تھا اور پھر جب آدم علیہ السلام نے ان تمام اشیاء کے نام بتا دیئے جن کی تعلیم انہیں خداوند قدوس نے خاص طور پر دے رکھی تھی تو فرشتوں کو آدم علیہ السلام کے شرف و کرامت کا قائل ہونا پڑا۔

اللہ بنارک و تعالیٰ اپنی تمام تر مخلوق کے انداز فکر اور مزاج کے بھی خالق ہیں یہی وجہ ہے کہ قرآن مجید میں ہر قوم کے مزاج کے مطابق مثالیں بیان کی گئیں ہیں لیکن علم خداوند قدوس کی ایسی عطا نے خاص ہے جسے ہر

زمانہ اور ہر دو میں وجہ فضیلت قرار دیا۔

”اَتَيْنَاهُ رَحْمَةً مِّنْ عِنْدِنَا وَعَلَمْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْمًا“

ہمارے ایک بزرگ حضرت موسیٰ علیہ السلام اور حضرت علیہ السلام کا ملاقات کے اس تذکرے میں جو قرآن مجید میں زیر آیت موجود ہے قطر از ہیں کہ مفسرین و محدثین کہتے ہیں کہ جو علم حضرت خضر علیہ السلام نے اپنے لے خاص فرمایا وہ علم باطن و مکاشفہ ہے اور یہ اہل کمال کے لئے باعث فضل ہے چنانچہ وارد ہوا ہے کہ صدقیق کو نمازوں وغیرہ اعمال کی بناء پر صحابہ پر فضیلت نہیں بلکہ ان کی فضیلت اس چیز سے ہے جو ان کے سینہ میں ہے یعنی علم باطن و علم اسرار ہے کیونکہ جو افعال صادر ہوں گے وہ حکمت سے ہوں گے اگرچہ ظاہر خلاف معلوم ہوں۔

﴿تفسیر کنز الایمان ص ۴۲۳﴾

اگرچہ ہمارے یہ بزرگ مفسر یہ وضاحت تو نہیں فرمائے کہ سیدنا ابو بکر صدقیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی افضیلت کے لئے علوم و اسرار باطنیہ کا خاص ہونا قرآن مجید یا حدیث شریف کی کس نص سے منصوص ہے تاہم ہے فارمولہ اقطعی اور درست ہے اور اس حقیقت سے پہلو ہی کرنا حق و صداقت سے اعراض کر لینے کے مترادف ہے،

یہ الگ بات ہے کہ متذکرہ بالا آیت کریمہ کی تفسیر کرتے ہوئے یہ فارمولہ پیش کرنے سے حضرت خضر علیہ السلام کی حضرت موسیٰ علیہ السلام پر

واضح ترین اور قطعی افضلیت ثابت ہو جاتی ہے جو تقویٰ اور نماز وغیرہ کے متعلق بیان کی جاتی ہیں۔

چونکہ ہم اس قسم کی مباحثت میں الجھ کر اپنے موضوع سے دور نہیں جانا چاہتے اس لئے ہم اس مقام پر مذکورہ بالاتخیل کے بر عکس مجدد الف ثانی شیخ احمد سرہندی کا ایک مکاشفہ بیان کرنے پر، ہی اتفاقاً کرتے ہیں۔

آپ مکتوبات شریف جلد اول میں فرماتے

ہیں کہ ہم نے کشف باطنیہ کے ذریعہ اُمّتِ محمدؐ یہ علی

صاحبها الصلوٰۃ والتمیٰم میں علوم و اسرار باطنیہ و روحانیہ

پروفائز المرام لوگوں کا مشاہدہ کیا تو تمام اُمّت مرحومہ

میں جناب امیر حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو سب

لوگوں سے ہی بلند تر پایا۔

بہر حال یہ اپنے اپنے میلان طبع اور مکاشفوں کی بات ہے لیکن یہ

حقیقت بدستور اپنے مقام پر ایک مسلمہ حقیقت سے قائم و دائم ہے کہ جو شخص

علوم و اسرار باطنیہ کو جس قدر زیادہ جاننے والا ہوگا اسی قدر وہ شرف و کرامت

عظمت و بزرگی اور فضیلت کا حامل قرار پائے گا اور اس ناقابل تردید حقیقت

سے انکار کرنے کی کوئی معقول وجہ کسی کے پاس موجود نہیں۔

جیسا کہ ہم قرآن مجید کی نص بیان کر چکے ہیں کہ فرشتوں کا جناب

آدم علیہ السلام کے سامنے اظہار عجز کرنا آپ کے اس مخصوص علم کی وجہ سے

تحا جو اللہ تبارک و تعالیٰ جل مجدہ الکریم نے بطورِ خاص آپ کو عطا فرمایا تھا  
چونکہ ہم موازنہ کرنے کی پوزیشن میں نہیں ہیں اور نہ ہی اس خط میں بتا ہو کہ  
اپنا اور قارئین کرام کا وقت ضائع کرنا چاہتے ہیں اس لئے کہ کوشش بسیار  
کے باوجودہ میں آج تک وہ پیمانے اور ترازو و مستیاب ہی نہیں ہو سکے جو بعض  
لوگوں نے اپنی اپنی دُسُرتَ عقل کے مطابق تیار کر کھے ہیں۔

ہمیں تو سلطنتِ روحانیت کے تاجدار سید الـ اولیاء والا صفیاء  
و اوصیاء امیر المؤمنین علی کرم اللہ و جہہ الکریم کی سیرت میان کرنا ہے اس لئے  
ہم بغیر واقعات کو منسخ کرنے اور الفاظ کو پیچ و خم دینے کے آپ کی شان میں  
آنے والی تمام تر روایات کو بلا کم و کاست بدیہی قارئین کر دیں گے نتیجہ اخذ  
کرنا ہر کسی کے وجود ان وذوق کا کام ہے۔

## مساتِ نسمند روی ہیں ایک قطرہ

امام الہست عاشقِ مصطفیٰ سیدنا امام یوسف بن اسما عیل نبھانی  
و دیگر آئندہ کرام جناب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے علم و عرفان کے بارے  
میں مزید یہ روایت نقل فرماتے ہیں کہ،  
حضرت عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما فرماتے ہیں کہ رسول  
اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم علم مبارک اللہ تبارک و تعالیٰ نے علم مقدس سے ہے  
اور جناب علی کرم اللہ و جہہ الکریم کا علم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے علم

938

سے ہے اور میر اعلم جناب علی کرم اللہ و جہہ الکریم کے علم سے ہے۔  
تیز میرا اور تمام اصحاب محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا علم حضرت علی کرم  
اللہ و جہہ الکریم کے علم کے مقابلہ میں ایسے ہے جیسے سات سمندروں میں  
ایک قطرہ متن ہے۔

وقال ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما علم  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم من علم اللہ  
تعالیٰ و علم علی من علم رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم و علمی من علم علی و ما اعلمنی  
و علم اصحاب محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
فی علم علی الا کقطرة فی سبعۃ البحر.

﴿الشرف الموبد للنبهانی ص ۱۱۹﴾

﴿ینابیع الموذة للسلیمان الحنفی القندوزی ص ۷۵﴾

## علم علی کے معترف

صرف سیدنا عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ، ہی جناب حیدر  
کرار کے علم و فضل کے معترف نہیں بلکہ دیگر صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم  
اجمیعین بھی نہایت فراخ دلی سے آپ کی جلالت علمی کے معترف ہیں چنانچہ  
عطاء ابن ابی رباح جنہیں صحابہ کرام میں اجتہاد کا درجہ حاصل تھا سے سوال کیا  
گیا کہ آپ کے خیال میں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے صحابہ میں کوئی ایسا  
شخص بھی تھا جو حضرت علی کرم اللہ و جہہ الکریم سے زیادہ عالم ہو تو انہوں نے

کہا نہیں خدا کی قسم اُن سے زیادہ جانے والا کوئی بھی نہیں تھا متن ہے۔

وَسَلَ عَطَاء رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَكَانَ فِي اصْحَابِ

مُحَمَّدٍ أَحَدُ أَعْلَمَ مَنْ عَلَىٰ ؟ قَالَ ! لَا وَاللَّهِ مَا

أَعْلَمُه.

﴿الَا سْتَعِيَابُ ج ۲ ص ۱۲۶﴾ ﴿الشَّرْفُ الْمَوْيَدُ ص ۱۲۰﴾

﴿أَسْدُ الْغَابِيَّةِ ج ۲ ص ۲۲﴾

علیٰ نبیٰ کیا یہ ایسے ہیں

جیسے نبیٰ خدا کیا یہ

سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور جناب حیرر کراں سیدنا علیٰ  
کرم اللہ و جہہ الکریم کی ایک ملاقات کا تذکرہ محدثین کرام نے اس طرح کیا  
ہے کہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے وصال کے چھ روز بعد جناب  
ابو بکر صدیق اور جناب علیٰ الرضا رضی اللہ عنہما حضور انور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
کی قبر اطہر پر زیارت کے لئے حاضر ہوئے جو کہ آم المؤمنین عائشہ صدیقۃ  
رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے جگہ مبارک کے اندر تھی تو جگہ شریف کے اندر داخل  
ہونے کے لئے جناب ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو فرمایا کہ اے خلیفہ  
رسول آپ سبقت فرمائیں تو جو ابا جناب صدیق اکابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے  
فرمایا کہ یا علیٰ میں اُس شخص پر کیسے سبقت کر سکتا ہوں جس کے متعلق رسول  
اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے کہ،

علی میرے لئے اسی طرح ہے جس طرح میں اپنے  
رب کے لئے ہوں علی کی میرے نزدیک وہی قدر و  
منزلت ہے جو قدر و منزلت میری خدا کے ہاں ہے،  
متن ہے!۔

احرجہ علی ابن السعan فی الموافقة قال جاء  
ابوبکر و علی بن زو ران قبر النبی صلی اللہ علیه  
وآلہ وسلم بعد وفاتہ بستة ایام قال علی لا بی  
بیکر تقدم يا خلیفۃ رسول اللہ فقال ابو بکرا ما  
گنت لا تقدم رجال سمعت رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم يقول "علی منی بمنزلتی من  
"ربی"

﴿فِي أَيْضَنِ النُّصْرَةِ فِي مَنَاقِبِ الْعَشْرَةِ ج ۲ ص ۲۱۵﴾

مندرجہ بالا روایت سے صاف طور پر پتہ چلتا ہے کہ خداوند قدوس  
جل و علا کو جس قدر محبوب ناجدار مدینہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ذات اقدس  
تحقیقی اُس قدر تاجدار میں اتنے حضرت علی کرم اللہ وجوہ اکریم کی ذات اقدس  
محبوب تھی اور پھر کیسا ہے محبوب محبت میں میرا تیرا۔

بل اتیشیہ جس طرح اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے محبوب ا حضور  
رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو تمام تر علوم و معارف کا عالم بنایا تھا اسی  
طرح حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اپنے محبوب جناب

حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو تمام علوم و عرفان کا مخزن بنادیا۔

## قرآن ناطق کیسے؟

باب مددۃ العلم سیدنا و مرشدنا حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے علم و عرفان کے بارے میں دیگر متعدد صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کے واضح ترین روایات کس پیش کرنے سے پہلے ضروری معلوم ہوتا ہے کہ یہ وضاحت کردی جائے کہ علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے خود کو قرآن ناطق کیے اور کیوں فرمایا؟

جنگ صفين کے موقع پر حیدر کرا علیہ السلام کے شکست خور دہ مخالفین نے جب قرآن مقدس کو غلط طور پر استعمال کرنے کی چال چلی تو آپ کے اپنے ہی لشکر کے کمزور ایمان لوگ جن کی کثیر تعداد بعد میں خوارج کے زمرہ میں شمار ہوئی قرآن مجید کو نیزوں پر بلند کیا کہ مخالفین کو حق پر سمجھتے ہوئے ان کی طرف دوڑ پڑے تو جناب حیدر کرا علیہ السلام نے انہیں سمجھانے اور اتمامِ حجت کے لئے فرمایا اور نادانو تم کس دھوکہ میں آ گئے نیزوں پر قرآن بلند کرنے کا مطلب یہ تو نہیں کہ قرآن ان کے ساتھ ہے نادانو قرآن مقدس تو میرے ساتھ ہے بلکہ میں ہی توبو لئے والا قرآن یعنی قرآن ناطق ہوں آپ نے فرمایا۔

انا القرآن الناطق اس اجمال کی تفصیل تو آپ بے شمار حوالوں

کے ساتھ جگِ صفين کے واقعات میں ہی ملاحظہ فرمائیں گے تاہم حاشیہ میں اختصار اپنے حوالے پیش کر دیئے ہیں شاہ عبدالعزیز محمدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ کسی سوال کے جواب میں اس امر کی تصدیق فرماتے ہیں کہ جناب

حیدر کر ارضی اللہ تعالیٰ عنہ نے درج ذیل اپنا یہ تعارف بھی کروایا تھا کہ

انَا مَنْشِي الْأَرْوَاحُ، أَنَا بَااعْثَ فِي الْقُبُورِ،

انَا يَدِ اللَّهِ، أَنَا وَجْهُهُ اللَّهُ، أَنَا الْقُرْآنُ النَّاطِقُ.

﴿يَنَابِيعُ الْمَوْدَةِ﴾ ج ۱ ص ۵۷ ﴿فَقْتَاوِي عَنْزِيزِي﴾ ج ۲ ص ۱۱۳

﴿مَنْصِبُ اِمَامَتِ﴾ ج ۵ ص ۷۵

جناب سیدنا حیدر کر ارضی اللہ تعالیٰ کے مذکورہ ارشادات اور اسی قسم کے دیگر فرمودات عالیہ نہایت شرح بسط کے ساتھ ہم کی دوسرے مقام پر زیر بحث لا سیں گے یہاں تو صرف اس امر کی وضاحت کرنا ہے کہ آپ قرآن ناطق ہیں۔

## علیٰ قرآن کے ساتھ ہے

جناب حیدر کر ارضی اللہ تعالیٰ عنہ کے اس ارشاد کو کہ آپ نے فرمایا

کہ میں قرآن ناطق ہوں اذہان میں رکھیں اور حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اس ارشاد کو سامنے لے آئیں کہ علیٰ قرآن کے ساتھ ہے اور یہ

دونوں اکٹھے ہی حوض کوثر پر مجھ سے ملاقات کریں گے۔

علیٰ مع القرآن والقرآن مع العلیٰ لا يفتر قان  
حتیٰ یہ دا الحوض.

﴿الصواعق المعرفة من ۱۲۲﴾ ﴿ینابیع المودة ص ۱۸﴾

﴿نور الابصار من ۱۱۳﴾

حضور تاجدار انبیاء سرورِ کوئین احمد مجتبی حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اس فرمانِ مقدس میں جن لطیف ترین اور دلاؤ یزناکات کی نشاندہی ہوتی ہے اور اہل وجدان حضرات کے لئے حقائق و معارف کے جو سرجشے اُبُل رہے ہیں انہیں کسی بھی طرح سطور و صفات میں سمو دینا نہایت ہی مشکل کام ہے بلکہ یہ ایک ایسا لامتناہی مضمون ہے جس کا حصر و احاطہ کر لینا تقریباً ناممکنات سے اور حالات عظیمه سے ہے۔

تاہم حصول برکات کے لئے صرف دوسراں کو زیر بحث لانے کے لئے جرأت خامہ فرسائی کی گئی ہے امید ہے قارئین ان لکائف و معارف سے خاص طور پر محظوظ ہوں گے۔

## پہلا سوال یہ ہے

پہلا سوال تو یہ ہے کہ فرمانِ رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی روشنی میں قرآن اور علیٰ بغیر کسی لمحہ علیحدہ ہوئے حوض کوثر پر جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس پہنچیں گے تو کیا قرآن مجید موجودہ دور کے مطابق طبع شدہ اوراق میں ہو گایا صحابہ کرام کے زمانہ کے مطابق چڑے وغیرہ پر لکھا ہو گا۔

ان دونوں صورتوں میں ہی قرآن مجید کا جناب حیدر کرار علیہ السلام  
کے ساتھ ساتھ رہنا قرین قیاس نہیں کیونکہ ان دونوں میں سے کسی بھی بہت  
کذائی کو تسلیم کرنے کا مطلب یہ ہو گا کہ یا تو حضرت علی کرم اللہ و جہہ الکریم  
نے خود قرآن پاک کو ہاتھوں پر اٹھایا ہو گایا پھر آپ کے ساتھ ساتھ کوئی دوسرا  
شخض قرآن اٹھا کر چل رہا ہو گا اس طرح کسی تیرے ساتھی کی موجودگی بھی  
ثابت ہوتی ہے اور یہ بات بھی حقائق سے ڈور معلوم ہوتی ہے کہ خود جناب  
حیدر کرار کرم اللہ و جہہ الکریم نے کسی مطیع کا چھپا ہوا یا چڑھے پر لکھا ہوا قرآن  
ہاتھوں پر یا سر پر اٹھا رکھا ہواں لئے کہ اس قسم کے قرآن مجید کا ہمیشہ ہمیشہ  
حضرت علی کرم اللہ و جہہ الکریم کے ساتھ رہنا اس دنیا میں بھی ثابت نہیں کیا  
جا سکتا چہ جائیکہ قیامت کے دن کے لئے کوئی واضح روایت دریافت کی  
جاسکے۔

اسی لئے قطعی اور آخری بات یہی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ  
 وسلم کے فرمان اقدس کا ہرگز یہ مطلب نہیں کہ جناب علی کرم اللہ و جہہ الکریم  
کے ساتھ الفاظ و اوراق کی صورت میں قرآن مجید حوض پر وارد ہو گا پھر  
پڑھیں۔

اول تو یہ ہے کہ قرآن مجید جب جناب مرتضیٰ مشکل کشا شیر خدا علیہ  
السلام کی معیت میں حوض کوٹر پر پہنچ گا تو کیا ان طبع شدہ اوراق کی صورت  
میں ہو گا۔

ہرگز نہیں یہ صورت ممکن ہی نہیں کیونکہ یا تو قرآن مجید کو اس ہیست کذائی بس خود اپنے ہاتھوں میں اٹھایا ہوا ہو یا پھر کوئی دوسرا شخص قرآن کو تھامے ہوئے آپ کے ساتھ ساتھ چل رہا ہو مگر اس طرح قرآن مجید اور علی کے ساتھ قرآن اٹھانے والا شخص بھی شامل ہو گا جبکہ حدیث شریف کے الفاظ ہیں یہ قرآن اور علی کبھی علیحدہ علیحدہ نہیں ہوں گے حتیٰ کہ یہ دونوں ہی حوض کوثر پر اکٹھے آئیں گے۔

إن الفاظ نے یہ گمان بھی غلط ثابت ہوتا ہے کہ جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے کسی مطبع کا چھپا ہوا قرآن خود ہاتھوں میں تھاما ہوا ہو کیونکہ قرآن تو اس وقت بھی علی کے ساتھ تھا جب قرآن مجید کا غذ کی بجائے چڑیے اور کھالوں وغیرہ پر لکھا جاتا تھا بلکہ قرآن تو کسی بھی صورت میں ضبط تحریر میں لانے سے پہلے بھی مولائے کائنات شیر خدا حیدر کرا کرم اللہ وجہہ الکریم کے ساتھ تھا۔

## دوسری صورت

دوم یہ کہ کیا قرآن مجید جناب حیدر کرا رعلیہ السلام کے سینہ اظہر میں موجود ہو گا جیسا کہ دیگر لاکھوں حفاظ کرام کے سینوں میں محفوظ ہے؟ مگر یہ بات بھی قرین قیاس نہیں کیونکہ اس صورت میں لاکھوں قرآن حفظ کرنے والوں کی موجودگی میں جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم کیا

تخصیص باقی رہ جاتی ہے۔

اب قارئین کرام کے ذہن میں یہ سوال پیدا ہو گا کہ آخر قرآن کس صورت میں علی کے ساتھ ہو گا جس کی تخصیص امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمائی ہے۔

## حق امانت ادا کیا

تو اس کا جواب یہ ہے کہ قرآن مجید کے متعلق تمام تر رموز و اسرار اور حقائق و معارف کا امین جناب رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جناب حیدر کر اکرم اللہ و جہاں الکریم کوئی بنا یا تھا اور جناب حیدر کر ارضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اس امانتِ مصطفائی کی حفاظت پورے عزم و ثبات اور مکمل دیانتداری کے ساتھ کرنے کا حق بھی ادا کر دیا۔

آپ نے علومِ مصطفائی کے لقدس کو کسی بھی صورت میں مجرور حکم نہیں ہونے دیا آپ امین تھے اس لئے حق امانت ادا کرتے وقت ہر مصیبت اور ہر اذیت کو بخوبی قبول فرماتے رہے۔

آپ کے قلب اطہر اور سینہ اقدس میں قرآن مجید کے وہ راز ہائے سر بستہ موجود تھے کہ اگر ان میں سے کسی بھی راز کو پہاڑوں پر منکش ف فرمادیتے تو پہاڑ روئی کے گالوں کی طرح فضائے بسیط میں اڑتے ہوئے نظر آتے مگر آپ نے ہرگز ایسا نہیں کیا۔

## علی کا سینہ علم کا خزینہ

آپ کے پاس وہ تمام علوم موجود تھے جن میں سے ایک بھی علم کو بروئے کارلاتے ہوئے مخالفین کی افواج کو سیے کی طرح پکھلا کر پانی کی طرح بہادریتے مگر آپ نے ایسا بھی نہیں کیا آپ رسول ہاشمی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے علوم کے امین تھے پھر تصور خیانت کیسا آپ نے قرآن مجید کے تمام فوائد مثبت انداز میں حاصل کئے لہذا کسی بھی منقی صورت کا آپ کی ذات سے قصور ہی ممکن نہیں حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے آپ کا انتخاب علوم رسالت و بنوت کی روشنی میں فرمایا تھا پھر یہ انتخاب غلط کیسے ہو سکتا تھا۔

## اسرار غیبیہ کا علم

جناب حیدر کرا ر علیہ السلام کو جنگِ جمل اور جنگِ صفين وغیرہ کے آغاز و انجام کی کامل طور پر آگاہی تھی بلکہ یہ تو نہایت ادنیٰ سی بات ہے آپ تو ان اسرار و علوم غیبیہ کو بھی کامل طور پر جانتے تھے جن کا تعلق قیامت تک بلکہ قیامت کے بعد تک ہے۔

یہ افسانہ نہیں ایک ٹھوں حقیقت ہے اللہ تبارک و تعالیٰ نے قلم کو پیدا فرمایا کہ اس کا نام نسبت یعنی لکھ دے قلم نے عرض کی کیا لکھوں فرمان خداوندی ہوا جو کچھ اب تک ہوا ہے اور جو وہ سب کچھ قلم نے لکھم پروردگار لورح محفوظ پر لکھ دیا۔

## قرآن میں سب علوم

یہ حدیث ثقہ ترین کتب احادیث میں موجود ہے اس لئے کسی بھی شخص کے لئے انکار کی گنجائش ہرگز نہیں ہے۔

بہر حال قرآن و حدیث کا بغور مطالعہ کرنے کے بعد ایک یہ حقیقت بھی منکشف ہو جاتی ہے کہ قرآن مجید کی ہر آیت لوح محفوظ پر مرقوم ہے اور لوح محفوظ کے تمام علوم قرآن مجید میں پوشیدہ ہیں۔

یہی وجہ ہے کہ قرآن مجید میں ہی اللہ تبارک و تعالیٰ کا یہ فرمان موجود ہے کہ قرآن مجید میں ہر چیز کی تفصیل موجود ہے۔

اور یہ آیت کریمہ بھی موجود ہے کہ کل شی احصینہ فی امام مبین یعنی لوح محفوظ نے ہر چیز کا احاطہ کیا ہوا ہے ہم یہاں قرآن و حدیث کے بے شمار و دیگر شواہد بھی اس ضمن میں پیش کر سکتے ہیں کیونکہ یہ مضمون اپنے مقام پر خیم ترین کتاب پر بھی حاوی ہے لیکن طوالت کے خوف سے کنایت یہ چند آیات و احادیث پیش کرنے پر التفاء کیا جاتا ہے تاکہ ہم اور ہمارے قارئین موضوع کے قریب تر رہتے ہوئے متذکرہ حقالق و معارف کی لطافتوں سے بہتر طریقہ پر بہرہ ور ہو سکیں۔

## لوح محفوظ اور قرآن مجید

ہم بتا رہے تھے کہ لوح محفوظ ہو یا قرآن مجید دونوں ہی میں اللہ

تبارک و تعالیٰ نے اzel سے لے کر اب تک کے جمیع علوم و معارف کو جمع فرمائے رکھا ہے

اور ان تمام تر علوم و معارف کا امین جناب سرور کائنات احمد مجتبی

حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو بنایا بلکہ ہم تھوڑی سی یہ وضاحت مزید کریں گے کہ اس جملہ کا ہرگز ہرگز یہ مطلب نہیں رسول ہاشمی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا علم پاک صرف اسی قدر ہے جلوح حفظ اور قرآن مجید میں موجود ہے حالانکہ یہ امر اپنی جگہ پر ایک اٹل حقیقت ہے کہ ان دونوں میں ہر شے کی تفصیل موجود ہے خواہ وہ چھوٹی ہو یا بڑی مگر رسول غیب و ان سرور کوئی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا مقدس علم ان ہر دو پر محیط ہے۔

## سرکار دو عالم کا علم

علامہ بو صیری رحمۃ اللہ علیہ قصیدہ بُردہ شریف میں اس حقیقت کی طرف واضح ترین اشارہ فرماتے ہیں کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم لوح قلم کا علم تو آپ کے علم پاک کا ایک حصہ ہے۔

فَانْ مِنْ جُودَكَ الدِّينِ افْضَرْتَهَا

وَمِنْ عِلْمِكَ عِلْمُ الْمَوْحِدِ وَالْقَلْمَ

اس نے کہ لوح قلم کا وجود توجہ کائنات امام الانبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے نور اقدس کے فیض سے ظہور میں آیا ہے اور لوح قلم تو فرع ہیں جبکہ حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اصل کائنات ہیں۔

جوہر اونے عرب نے اعجم است  
آدم است وہم نہ آدم اقدم است

﴿اقبال﴾

بات پھر دور جا رہی ہے لیکن یہ وضاحت بھی ضروری تھی۔

## علی امام مبین ہیں

یہ تو آپ جان ہی چکے ہیں کہ امام الاولیاء امیر المؤمنین امام امتنقین حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم یوں لئے والا قرآن یعنی قُرآن ناطق ہیں اب ہم آپ کو یہ بتاتے ہیں کہ اگرچہ "امام مبین" کو بعض مفسرین نے لوح حفظہ ہی کا نام دیا ہے کیونکہ لوح حفظہ ہی ہر چیز کو گھیرے میں لئے ہوئے ہے لیکن مفسرین کے ایک گروہ نے بھی لکھا ہے کہ قرآن مجید میں یہاں جسے امام مبین کہا گیا ہے اس سے مراد بھی مولاۓ کائنات سیدنا حیدر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ذات مبارک ہی ہے۔

وچھ یہ ہے کہ امام مبین وہ لوح حفظہ بھی ہے جس پر روزِ ازل سے حکم پروردگار قلم نے ما کانَ وَمَا يَكُونَ کا علم رقم کر دیا۔

اور امام مبین جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی ذات والا صفات بھی ہے جس کو ان تمام تر علوم کا سرچشمہ بنادیا گیا۔

قرآن مجید وہ کتاب مقدس بھی ہے جو الفاظ و آیات کی صورت میں

ہمارے سامنے موجود ہے۔

اور قرآن ناطق جناب علی علیہ السلام کی مقدس ذات بھی ہے جس کو اس مقدس کتاب کے تمام تر علوم و معارف سے سرو روئین رسویں عالمین احمد مجتبی حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے کامل طور پر آگاہ فرمادیا تھا۔ بلکہ بسم اللہ الرحمن الرحيم کی ”ب“ کا وہ نقطہ بنادیا تھا جس میں خالق کائنات نے جمیع صحائف اور قرآن مجید کے تمام علوم اور پوشیدہ اسرار جمع کر دیئے ہوں۔

## فرمان علی ہے

جناب حیدر کرا علیہ السلام ارشاد فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا العاب دہن میرے منہ میں موجود ہے مجھے سرور کائنات حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے علم اس طرح چن کرو دیت فرمایا ہے جس طرح پرندہ اپنے پکوں کو دانے چن کر کھلاتا ہے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا العاب دہن میرے منہ میں ہونے کی وجہ سے علم میرے پہلو میں متلاطم سمندر کی طرح تھا تھیں مار رہا ہے۔

## علیؑ نے یاد رکھا

حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ایک دفعہ ایسا خطہ ارشاد فرمایا جس میں آپ نے قیامت تک کے تمام حالات بیان فرمادیے

صحابہ کہتے ہیں کہ حضور سرورِ کونین کا وہ خطبہ جو یاد رکھ سکا سو یاد رکھ سکا اور جو بھول گیا سو بھول گیا۔

یاد رکھنے والوں میں جناب علی علیہ السلام ہی کی وہ ذات مبارک ہے اس کے لئے قرآن مجید کی نصوص شاہد ہیں کہ آپ نے جو کچھ سن لیا پھر کبھی نہ بھولا۔

## نوٰ حصہ علم

متعدد اللہ کتب میں وارد ہے کہ جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو اللہ تبارک و تعالیٰ نے حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ذریعے سے علم و معرفت کے دوس حصوں میں سے نوٰ حصہ علم عطا فرمایا اور باقی تمام لوگوں میں صرف علم کا ایک حصہ تقسیم ہوا اور اس دسویں حصہ میں بھی آپ پورے طور پر شریک ہیں ایک روایت میں ہے کہ جناب علی کرم اللہ و جمہر الکریم کو سو میں سے نانوے حصے علوم تفویض ہوئے اور باقی سب کو ایک حصہ علم ملا۔

ان تمام شواہد سے پتہ چلتا ہے کہ قرآن مجید اور لوح محفوظ کے جمیع علوم جناب حیدر کرا کی ذاتِ اقدس میں موجود تھے اور دوسرا کوئی شخص خواہ صحابی ہو یا غیر صحابی نہ تو ان علوم و معارف کا متحمل ہو سکتا تھا اور نہ ہی کسی نے یہ دھوکی کیا ہے کہ میں قرآن ناطق ہوں اور نہ سہی کسی نے یہ اعلان کیا ہے کہ جو چاہو مجھ سے پوچھ لو میں قیامت تک کے تمام اسرار و غیوب کو جانتا

ہوں۔

قرآن مجید کے یہی اسرار و رموز تھے جن کا امین علی کرم اللہ وجہہ اکریم کو بنا کر جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ علی قرآن کے ساتھ ہے اور یہ بھی فرمایا کہ میری اہل بیت اور قرآن کا دامن حقام کر کھنا کیونکہ یہ دونوں بھی الگ نہیں، ہوں گے سر کارِ دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اس ارشاد کی وضاحت اس طرح ہوتی ہے کہ جناب علی علیہ السلام کے سینہ اقدس میں علوم و معرفت کے جو راز ہائے سربستہ پوشیدہ تھے اُن کے امین اہل بیت رسول تھے۔

چنانچہ سیدنا امام جعفر صادق علیہ السلام ارشاد فرماتے ہیں کہ ہمارے پاس قرآن مجید کے وہ راز ہائے سربستہ موجود ہیں جنہیں ہم پہاڑوں پر ڈال دیں تو وہ اپنی جگہ چھوڑ دیں۔

## غوث اعظم کا ارشاد

قطب الاقطاب غوث الاغیاث شیخ عبد القادر جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا ارشاد ہے کہ اگر ہم اپناراز پہاڑوں پر ظاہر کر دیں تو پہاڑ پھٹ کر ریت کے ذرات میں تبدیل ہو جائیں اور اگر سمندروں پر ڈال دیں تو سمندر خشک ہو جائیں یہ وہی رموز و اسرار الہمیہ ہی تو ہیں جو جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ

عنہ نے اپنی نسبی اور معنوی یعنی روحانی اولاد کو بقدر ظرف تفویض فرمائے اور یہ سلسلہ تا قیامت جاری و ساری رہے گا مگر خاص طور پر جناب علی علیہ السلام اور آپ کی اہل بیت کرام کے مقدس قلوب ہی اس عظیم الشان متاع بے بہا اور امانت مصطفویٰ کے امین ہیں اور فی الحقیقت قرآن مجید اپنے تمام ترقائق و معارف اور علوم روحانی کے ساتھ جناب مولانا رضا مشکل کشاعلیہ السلام کے قلبِ اطہر میں موجود ہے پھر آپ کے وسیلہ جلیل سے آپ کی اولاد اطہار اور آپ کے تلامذہ نے بقدر ظرف اس نعمت عظمیٰ سے حصہ پایا، رسول اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے یہ ارشادات اس امر پر شاہدِ عدل ہیں کہ علی قرآن کے ساتھ ہے اور قرآن علی کے ساتھ ہے نیز میرے بعد قرآن اور مریٰ اہل بیت کا دامن تھا میرے رکھنا کیونکہ یہ لوگ قرآن سے الگ نہیں ہوں گے۔

ہم نہیں جانتے کہ قارئین کرام ان لٹائف سے کس قدر محظوظ و محفوظ ہوں گے لیکن ذاتی طور پر ہماری تشکیل انہی باقی ہے جو کچھ ہم بیان کرنا چاہتے ہیں وہ ہرگز بھی بیان نہیں کر سکے اور یوں محسوس ہوتا ہے کہ قلم جذبات کا ساتھ دینے سے عاجز ہے ممکن ہے لاشعور میں کوئی ایسی خلش بیدار ہو گئی ہو کہ یہ طوالت قارئین کے لئے بارندہ بن جائے۔

بہر حال آئندہ اور اوقات میں روایات نقل کرتے وقت ہم اپنی تشکیل کو دور کرنے کی کوشش کریں گے ممکن ہے اپنے جذبات کی ترجمانی کر، ہی لیں

955

یہاں ہم آپ کو یہ بتاتے ہیں کہ قرآن مجید کے بارے میں جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے علم کی وسعت کا عالم کیا ہے۔

## سورۃ فاتحہ کی تفسیر

جناب ابن حزره روایت بیان کرتے ہیں کہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ارشاد فرمایا کہ اگر ہم چاہیں کہ سورۃ فاتحہ کی تفسیر فرمائیں تو ستر اونٹوں کا بوجھ بن سکتا ہے۔

قال ابن جمیرہ عن علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ لو شنت ان او قریبین بعیر اہن تفسیر ام القرآن۔  
اندازہ فرمائیں کہ جو شخص قرآن مجید کی صرف سات آیات بینات سبع مثانی کی تفسیر کو اس وسعت کے ساتھ تحریر فرمانے کا دعویدار ہے کہ وہ ستر اونٹوں کا بوجھ بن جائے تو اگر وہ شخص پورے قرآن مجید کی تفسیر فرمائے تو وہ ستر ہزار اونٹوں کے بوجھ سے کس طرح کم ہوگی،

## ایک فرمان ہی دیکھ لو

کیا مولاۓ کائنات رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا یہی ایک فرمان عقولوں کو سرگردان کر دینے کے لئے کافی نہیں جبکہ یہ تصور بھی نہ کیا جاسکتا ہو کہ آپ تفسیر بالائے جیسی کسی چیز کا ذکر کر رہے ہیں۔

حضور علی کرم اللہ وجہہ الکریم تفسیر بالائے ہر گز نہ فرماتے بلکہ انہی

اسرار و روز کے گنج گران مایل لوگوں کو سامنے لاتے جو قرآن مجید کے متعلق  
سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے آپ کے سینہ اقدس اور قلب اطہر  
میں دویعت فرمائے تھے۔

اگرچہ آپ کے تفسیر قرآن فی زمانہ کتابی صورت میں ناپید ہے  
تاہم خاتم حفاظ مصر علامہ جلال الدین سیوطی علیہ الرحمۃ فرماتے ہیں کہ علی کرم  
اللہ وجہہ الکریم کی تفسیر قرآن انتہائی ضخیم ہے جسے میں نے اپنی تفسیر مسند میں  
بساہ متعلقہ بیان کیا ہے۔

﴿الاتقان في علوم القرآن للسيوطى ج ۱ ص ۱۸۶﴾

﴿شرف الموئد للنبهاني ص ۴۱۹﴾ ﴿مشجر أولياء المقهانى ص ۴۳۰﴾

﴿يتنا بيع المودة ص ۵۷﴾ ﴿تاریخ الخلفاء للسيوطی ص ۲۰۰﴾

امام جلال الدین سیوطی کی یہ کوشش لائق صدق تحسین ہے و قابل  
تبریک ہے کہ آپ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد دُنیا کے  
اسلام کے سب سے بڑے مفسراً و حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے تلمذِ اعظم و  
ارشد جناب حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی تفسیر قرآن کے نمونہ کو اپنی  
کتاب کی زینت بنایا، ہم اُسے نمونہ کلام ہی کہیں گے کیونکہ آپ نے ظاہر  
طور پر بھی جو تفسیر قرآن وقت فتا فرقہ مائی وہ بھی پوری کی پوری جمع نہیں کی  
جاسکی۔ جبکہ قرآن مجید کی باطنی تفسیر کافی و مخزن صرف آپ اور صرف آپ کا  
سینہ اطہر ہی سے جس میں سے علوم و معارف اور اسرار و معانی کے بیش بہا

اور نایاب موتی آپ کی اولاد کرام اولیاء عظام اور صاحبین امت کی طرف منتقل ہوتے رہے۔

## علوم و اسرار الہیہ کا منبع

بلاشبہ یہ مسلمہ امر ہے کہ تمام اہل عرفان اور علمائے راسخین قرآن مجید کے علوم باطنیہ سے آگاہی حاصل ہونے کے بعد ہی اپنے مقام متعینہ پر فائز ہوتے ہیں اور یہ علوم و اسرار جس کسی کو بھی حاصل ہوئے تاحد ارسلنطنت روحانیت و باطنیہ جناب حیدر کرار علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے وسیلہ، جلیلہ اور واسطے عظیمہ کے صدقہ ہی سے ملے ہیں اور ان اسرار الہیہ کا حصول بھی و سعیت دامن کی حد تک ہے کیونکہ جناب مولا ی نکانت تو رموز و اسرار قرآنیہ کا وہ حجر میکران ہیں جس کا کثیرانہ کسی نے پہلوں میں ر سے دیکھا اور نہ ہی پچھلوں سے دیکھ سکے گا۔

جناب حیدر کرار کے علم و عرفان کا احاطہ کس طرح ممکن ہے جب کہ آپ بابِ مدینۃ العلم بھی ہیں اور قرآن ناطق بھی، بسم اللہ کی بآن نقطہ بھی ہیں، اور مُخَاتِر قرآن بھی،

## گواہی علمائے راسخین کی

مسلمہ عالیہ نقشبندیہ کے عظیم بزرگ اور بہت بڑے ولی اللہ حضرت جناب خواجہ محمد زاہد پارسا بخاری رحمۃ اللہ علیہ جو شیخ المشائخ حضرت خواجہ

بہاؤ الدین نقشبند بخاری رحمۃ اللہ علیہ کے جانشین اول ہیں اپنی تالیف مبارکہ فصل الخطاب میں اس حقیقت کا اظہار کرتے ہوئے رقمطراز ہیں کہ،  
شرح تعریف میں لکھا ہے کہ بے شک حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم تمام تر عارفوں کے سر تاج ہیں اور اس پر تمام اُمّت مُحَمَّد یہ علی صاحبہ الصلوٰۃ والسلام کو اتفاق ہے اور جو کلام آپ نے فرمایا وہ نہ تو آپ سے پہلے کسی نے کیا اور نہ ہی کسی نے بعد میں کیا اور وہ یہ ہے کہ آپ نے بر سر منبر کھڑے ہو کر اعلان فرمایا کہ،

جو چاہو مجھ سے پُرچھ لو میرے پہلو میں علم سمندر کی طرح خلاصہ مارتا ہے اور یہ میرے منہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا لعاب دہن مبارک ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اس طرح چُن پھن کر دویعت فرمایا ہے جس طرح پرندہ اپنے بچے کو ٹھن پھن کر خوراک کھلاتا ہے۔  
قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے  
اگر تم مجھے کہوتے میں تورات و انجیل والوں کو تورات و انجیل سے احکام سنَا سکتا ہوں۔

وَفِي شَرْحِ التَّعْرِفِ إِنَّ عَلِيًّا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ رَأَى  
كُلَّ الْعُرْفَاءِ بِالْأَنْفَاقِ إِلَّا مَا وَلَهُ كَلَامٌ مَا قَالَ أَخَدٌ  
قَبْلَهُ وَلَا بَعْدَهُ وَصَعدَ عَلَى الْمِنْبَرِ وَقَالَ سَلَوْنِي  
فَإِنْ مَا بَيْنَ جَنَبَيِّ عَلِمًا جَمَاهُذَا لَعَابٌ رَسُولٌ

صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فی فمی هذما رزقنى  
 رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم زفازقا  
 فوالذی نفی بیده الوزن فی التوراة والانجیل  
 فاخبرت بما فیها فصدقانی علی ذالک.

«فصل الخطاب از محمد خواجہ پارسائی البخاری اسبق  
 خلفاء خواجہ محمد البخاری شاہ تبند قدس اللہ سرہ هما مع  
 یتایبیع المودہ جلد اول من ۲۷۳»

متذکرہ بالروایت کامضمون دیگر بے شمار ثقہ کتابوں میں بھی موجود  
 ہے جو انشاء اللہ العزیز کی دوسرے مقام پر پیش کیا جائے گا یہاں تو صرف یہ  
 بتاتا تھا کہ اولیائے کبار اور صوفیائے عظام کے نزدیک یہ امر طے شدہ ہے کہ  
 سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم تمام اہل عرفان کے سرتاج ہیں اور اس کی وجہ یہ  
 ہے کہ آپ تمام لوگوں سے زیادہ قرآن مجید کے اسرار و رموز اور اطائف  
 باطنیہ کو جاننے والے تھے۔

حقیقت یہ ہے کہ سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم نہ صرف امت کے  
 بلکہ پہلی امتتوں کے تمام اولیاء اللہ تمام اہل عرفان اور صاحبان ولایت کے  
 بھی سرتاج اور رئیس ہیں اور سب ہی سے زیادہ اسرار باطنیہ کو جانتے ہیں اس  
 ضمن میں ہم حضرت مجدد الف ثانی رحمۃ اللہ علیہ جو کہ نقشبندی سلسلہ کے  
 بہت بڑے بزرگ اور سلسلہ مجددیہ کے بنی ہیں کے اس قول کا پھر اعادہ  
 کریں گے جس تفسیر مظہری میں قاضی شاعر اللہ پانی پتی نے بھی زیر آیت

وَأَخْرَجَتِ النَّاسُ تَأْمِرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ  
الْمُنْكَرِ.

«آل عمران آیت ۹۱»

نقل فرمایا ہے مجدد صاحب فرماتے ہیں کہ،  
میں کہتا ہوں گذشتہ اقوام سے زیادہ اس امت کے مبلغین و  
مرشدین کی ہدایت میں اثر ہے کہ لوگوں کو کھینچ کر اللہ کی طرف لے جاتے  
ہیں حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم قطب الارشاد اور شاہ ولایت ہیں گذشتہ  
امتوں سے کوئی بھی آپ کی روحانی وساطت کے بغیر درجہ ولایت کو نہیں پہنچ  
سکا۔

یہ قول نقل کرنے کے بعد قاضی ثناء اللہ پانی پتی، حضور صلی اللہ علیہ  
وآلہ وسلم کی یہ حدیث اس قول کی تقویت کے لئے نقل کرتے ہیں کہ حضور صلی  
اللہ علیہ وآلہ وسلم کا یہ فرمان کہ قرآن اور اہل بیت کو تھامے رہو اور میں تمہیں  
اہل بیت کے معاملہ میں خدا سے ڈراتا ہوں اور یہ کہ اللہ کی کتاب اور میری  
اہل بیت و عترت اکٹھے رہیں گے اور حوضِ کوثر پر ہم سے ملاقات کریں گے  
اب دیکھنا یہ ہے کہ تم ان دونوں کے معاملہ میں میری نیابت کا حق اس طرح  
ادا کرتے ہو۔ (الحدیث)

یہ حدیث نقل کرنے کے بعد صاحب تفسیر مظہری لکھتے ہیں۔  
میں آبتا ہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اہلیت کو

بکثرے رہنے کا مشورہ اس لئے دیا ہے کہ اہل بیت، ہی ولایت کے سلسلہ میں راہنمائی کے قطب ہیں اگلوں اور پچھلوں میں سے کوئی بھی ان کے وسیلے کے بغیر درجہ ولایت کو نہیں پہنچ سکتا اور ان میں پہلا نمبر حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا ہے پھر آپ کے صاحبزادگان ہیں اور یہ سلسلہ حضرت امام حسن عسکری تک آتا ہے اور آخری نمبر غوث الشقین حجی الدرین عبد القادر جیلانی کا ہے۔

﴿تفسیر مظہری جلد دوم ص ۳۱۶﴾

انشاء اللہ العزیز ہم اس سلسلہ میں صوفیائے کبار کے مزید بے شمار اقوال اس کتاب کی دوسری جلد میں پیش کریں گے لہذا آپ ایسی روایت ملاحظہ کریں جس میں حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم ایک صحابی رسول کو بتاتے ہیں کہ کتاب اللہ سے ہر چیز وہی شخص اخذ کر سکتا ہے جس کو اللہ تبارک و تعالیٰ نے فہم بھی عطا فرمایا ہو۔

## فہم اور صحیفہ کیا ہے؟

حضرت جیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت بیان کرتے ہیں کہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے سوال کیا گیا کہ آپ کے نزدیک کوئی ایسی چیز بھی ہے جو قرآن مجید میں موجود نہ ہو؟

تو حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے ارشاد فرمایا! کہ تم ہے اُس

962

ذات کی جو دانے کو پھاڑ کر شگونے پیدا فرماتی ہے ہمارے نزدیک ایسی کوئی  
چیز نہیں جو قرآن میں موجود نہ ہو مگر وہ جس شخص کو کتاب اللہ کا فہم عطا فرمایا گیا  
ہوا وردہ جو کچھ صحیفے میں موجود ہے۔

عن حجیفة قال سئلت علیا کم شی لیس فی  
القرآن؟ فقال والذی فلق الحجۃ وبراء النسمة ما  
عندہا الا فی القرآن ای فہما یعطی الرجل فی  
کتابه وما فی الصحفیة قلت! وما صحفیة؟ قال  
العقل و فکاک الا سیر (مشکوٰۃ مسلم)

﴿أشعة النعمات ج ۲ ص ۴۲۹﴾

حضرت حدیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہتے ہیں کہ میں نے عرض کی کہ  
صحیفہ کیا ہے؟ تو آپ نے فرمایا کہ عقل،  
لفظ فہم کی تشریح کرتے ہوئے اس حدیث کی شرح میں شیخ محقق شاہ  
عبد الحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔ دوسری چیز کو جو اس نامہ  
میں ہے وہ صحیفہ تھا جو حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی ششیر کے غلاف پر تحریر  
تھا اور جس میں بعض ایسے احکام تحریر تھے جو قرآن مجید میں موجود ہیں۔

دیگرے چیزے کے دریں نامہ است و می گویند کہ صحیفہ

بود در غلاف ششیر و بے رضی اللہ عنہ کہ دروں لے بعضے

احکام بود کہ نہ در قرآن نوشتہ بود۔

﴿أشعة اللمات ج ۲ ص ۴۲۹﴾

فہم یعنی خدا تعالیٰ نے جس شخص کو پہم عطا فرمایا کہ وہ اللہ تعالیٰ کی کتاب کے معانی سے استنباط کرے اور اس کے پوشیدہ علوم اور اسرار باطنیہ اشارات کا دراک کر سکے وہ اشارات و استعارات جو علمائے راجحین پر ظاہر رہتے ہیں اور جن کا انکشاف اہل عرفان اور ارباب یقین پر ہوتا ہے۔

فہم کے دادہ شود مردے رادر کتابِ خدا کے استنباط کند بدال معنی وادر اک کند اشارات و علوم پہنائی و اسرار باطنیہ را کہ ظاہری گرد دمر علماء راجحین را مکشف گردو

حر عارفان ارباب یقین را۔  
﴿اشعة اللمعات شرح مشكوة ج ۲ ص ۲۲۹﴾

صحیفہ کی تحریر میں شیخ محقق فرماتے ہیں۔  
دوسری چیز کو جواں نامہ میں ہے وہ حجفہ تھا جو حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی ششیر کے غلاف پر تحریر تھا اور اس میں جس ایسے احکام تحریر تھے جو قرآن مجید میں موجود نہیں۔

## فہم کس شخص کے پاس ہے

مذکورہ بالا روایت میں جناب سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے قرآن مجید کے اسرار و علوم باطنیہ کا دراک رکھنے کا نام فہم تجویز فرمایا کہ بلا تخصیص یہ ارشاد فرمایا کہ جو شخص بھی فہم رکھتا ہو۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ وہ شخص کون ہے جو قرآن مجید کے پوشیدہ اسرار و رموز اور علوم باطنیہ کو جانے والا ہے جبکہ یہ بات آپ چودھویں صدی کے کسی عالم دین کو نہیں بلکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے صحابی حضرت حجیفہ رضی اللہ عنہ کو بتا رہے ہیں۔

اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ علمائے راخین اور اہل عرفان لوگوں پر ان اسرار باطنیہ کے اکشاف کا اکشاف فرمانے والے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم ہی وہ شخص ہیں جو قرآن مجید کے ظاہری و باطنی تمام علوم کو امت مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں سب سے بہتر جانے والے تھے اور یہ ہمارا اپنا گمان ہی نہیں کہ سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم خود ہی وہ رجل عظیم تھے جس کی نشاندہی آپ نے اپنی زبان فیضِ ترجمان سے فرمائی تھی، بلکہ شاہ عبد الحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے اسی حدیث کے ماتحت واضح طور پر اس امر کی طرف بھی اشارہ فرمایا ہے آپ پوری حدیث کا ترجمہ بیان کرنے کے ساتھ اس حقیقت کا یوں اظہار فرماتے ہیں کہ۔

”جب حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم سے پوچھا گیا کہ آپ کے نزدیک کوئی ایسی چیز بھی ہے جو قرآن مجید میں موجود نہ ہو یعنی احکام میں سے تو آپ نے جواباً ارشاد فرمایا کہ قرآن گلِ الکل اور تمام تر علوم کا قوت و اجمالی کے ساتھ جامع ہے۔

مگر اس سے ہر چیز وہی حاصل کر سکتا ہے جسے اللہ تبارک و تعالیٰ نے

فہم عطا فرمایا ہو۔ اور جس کو فہم عطا کر دیا گیا اُس کا قرآن مجید سے کوئی بھی چیز حاصل کر لینا بعینہں اور فہم میں بھی بعض کو بعض پروفیت ہے اور یہ اللہ تبارک و تعالیٰ کا فضل ہے جس کو چاہتا ہے عطا فرماتا ہے۔

اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا ”فہم“ رکھنے والے شخص کی صراحت تخصیص نہ فرمانا محض تواضع اور ادب کی وجہ سے تھا یعنی حضرت علی علیہ السلام کا خصوصیت سے اس مقام پر بجائے اپنا نام لینے کے بلا تخصیص ”جو شخص“، فرمانا اکساری اور تواضع کے طور پر تھا حالانکہ آپ ہی وہ شخصیت تھے جو قرآن کا فہم سب سے زیادہ رکھتے تھے۔

اور اس واقعہ میں تخصیص علی الاطلاق نہیں بلکہ درجات و مرتب ہیں اور بعض کو بعض پروفیت ہے اور اس میں شک نہیں کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے جو کچھ قرآن سے اخذ کر کے دیا وہ کثیر صحابہ کبار بھی نہیں دے سکے اور یہ اضافی امر ہے۔

پس ہرگاہ پر سیدہ نبی علی رضی اللہ عنہ کہ نزد حکما چیزے  
ہست کہ نہ از قرآن است یعنی از احکام جواب داد کہ  
قرآن کل الکل است و جامع جمیع علوم است بالقولۃ  
والاجمال پیروں نبی آیاذ و سے ہر چیزے و لیکن اگر  
عطایا کردہ شود کے رافہم آں پیروں آں اور دن معانی ازاں  
ذور نباشد و فہم مخصوص است بہ بعضے از بعضے و ذالک

فضل اللہ یوتیہ میں بیشاء و تصریح نہ کر دے وے رضی  
اللہ عنہ با خصا ص آں بخود جہت تواضع و تادب و در  
واقع مخصوص غیست علی الاطلاق بلکہ آں را مرافق و  
درجات است بعضے فوق بعضے و شک نیست کہ وے  
رضی اللہ عنہ دادہ شدہ است قسطے اونی ازاں کہ دادہ  
نشد کثیرے از صحابہ راویں امرے اضافی است۔

﴿اشعة اللمعات جلد ۲ صفحہ ۴۳۰﴾

## هن اندازِ قدَّتِ رامی شناسم

زیرِ نظر حدیث مبارکہ میں اگرچہ قرآنی علوم کے اسرارِ باطنیہ اور  
پوشیدہ معانی کو جاننے والے شخص کا تعارف حضرت علیؑ نے اپنی ذات کی  
صورت میں نہیں کرایا اور تواضع کے طور پر با صراحت اپنا نام لینے سے گریز  
فرمایا، مگر اہل علم کے سامنے آپ کے دیگر بے شمار ایسے ارشادات بھی موجود  
ہیں جن میں آپؑ نے بالوضاحت فرمائے ہیں کہ قرآن مجید کی پوشیدہ حکمتیں  
اور رموز و اسرارِ باطنیہ کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد ہم سے زیادہ  
جاننے والا کوئی بھی نہیں۔

آپؑ کے ان ارشادات کے علاوہ مُقدّر صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم  
اجمیعین کے متعدد ایسے اقوال کتب احادیث میں بھرے پڑے ہیں جن  
میں جناب سیدنا حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا اسرار و معارف قرآنیہ کا سب

سے زیادہ عالم ہونا روزِ روشن کی طرح واضح ہے۔

یہی نہیں بلکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی احادیث مرفوعہ بھی اس ضمن میں کثرت سے موجود ہیں یہی وجہ ہے کہ شیخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی علیہ الرحمۃ نے حدیث کی عبارت میں آپ کا نام موجود ہے ہونے کے باوصاف صراحتاً لکھ دیا کہ اگرچہ جناب علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے تواضع کے طور پر اپنے نام کی تخصیص نہیں فرمائی لیکن حقیقت یہی ہے کہ آپ خود ہی اس مقام پر فائز تھے اور دیگر تمام صحابہ سے علوم قرآنیہ کو زیادہ جانے والے تھے۔

بہر رئے کہ خواہی جامہ می پوش  
من اندازِ قدتِ را می شناسم

اس روایت میں حضرت مجفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا قرآن مجید کے علم کے متعلق آگاہی حاصل کرنے کے لئے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا انتخاب کرنا بذات خود اس امر کی واضح دلیل اور صریح ہے کہ ان کے نزدیک آپ سے زیادہ قرآن مجید کو جاننے والا کوئی دوسرا تھا ہی نہیں جس سے ان کو آپ سے بہتر جواب ملنے کی توقع ہوتی۔

اس سے بھی بڑھ کر جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا قرآن مجید کے متعلق یہ واضح ترین اکتشاف فرمانا ہے کہ قرآن مجید تمام تر علوم کا جامع اور کل الکل ہے اور اس کے علوم و اسرار تخفیہ کا اظہار اُس شخص پر ہوتا ہے جسے

اللہ بتارک و تعالیٰ نے فہم عطا کیا ہو۔

## انکشاف حقیقت

مولائے کائنات علیہ السلام کا یہ فرمان عالیشان واضح طور پر اس حقیقت کا غماز ہے کہ آپ ان تمام تر امور کو کما حقہ جانتے تھے جن کا آپ نے انکشاف کیا کیونکہ یہ سب کچھ وہی بتاسکتا ہے جو اس کا ادراک رکھتا ہوا اور اس پر مستلزم یہ کہ آپ نے یہ بھی فرمادیا قرآن مجید کے علاوہ جو چیز ہے وہ ہمارے صحيفہ میں موجود ہے گویا اب قطعی طور پر فیصلہ ہو گیا کہ جناب حیدر کرار علیہ السلام ان تمام تر حقائق و دلائل اور لذائف و معارف کو بھی جانتے ہیں جو کچھ قرآن مجید جیسی جمیع علوم کی جامع کتاب میں بھی موجود نہیں حالانکہ قرآن مجید اپنے دامن کی وسعت کا اظہار خود اس طرح فرماتا ہے کہ، اور تمہارے رب سے ذرہ بھر کوئی چیز غائب نہیں نہ زمین میں نہ آسمان میں اور نہ اس سے چھوٹی اور نہ اس سے بڑی کوئی چیز نہیں جو ایک رسالت میں نہ ہو۔

وَمَا يَعْذِبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ  
وَلَا فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا أَصْفَرُ مِنْ ذَالِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا  
فِي كِتَابٍ مَبِينٍ .

﴿سورة یوفس آیت ۲۱﴾

## صحیفہ کھاں سے آیا؟

وہ احکامات و ارشادات اور حقائق و معارف جو جناب علیٰ کرم اللہ علیہ و جہر الکریم کے صحیفہ مبارکہ میں تھے وہ یقیناً یقیناً تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کوئی غیر ملکوئی صورت میں ودیعت فرمائے گئے تھے اور یا پھر اس نوٹے ہزار کلام کا حصہ تھے جو شبِ اسریٰ میں لا مکان کی خلوتوں میں بلا واسطہ عطا ہوا۔

علاوہ ازیں حضور سید المرسلین صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم عالم ما کان و ما یکونُ اور مدینۃ العلم یہ پھر آپ کے علوم کا حصر و احاطہ کیسے کیا جا سکتا ہے۔  
ہاں! اگر ان لامتناہی اور نماحمد و علومِ مصطفیٰ سے سب سے زیادہ اگر کوئی مستفیض و مستقید ہو سکتا ہے تو وہ اس علم کے شہر کا دروازہ ہی ہو سکتا ہے اور سوائے جناب حیدر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے دوسرا کوئی شخص بھی نہ باب وار الحکمت کے لقب سے ملقب ہے اور نہ ہی باب مدینۃ العلم ہو سکتا ہے۔

بعض لوگوں کو یہ خیال بھی اکثر پریشان رکھتا ہے کہ حضور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تو جبریل علیہ السلام سے ہی سُن کرس بچھ بیان کرتے تھے اور آپ مسجدِ اقصیٰ کا محلّ و قوع بتانے کے لئے جبریل کا انتظار کرتے رہے تا آنکہ جبریل علیہ السلام نے مسجدِ اقصیٰ کو آپ کے سامنے کر دیا۔ ہم پوچھتے ہیں کہ جس تو را قدس کے وسیلہ جلیلہ سے ظہور کن فکان

ہوا ہے وہ جبریل امین کی اطلاعات کے کہاں تک محتاج تھے جبکہ جبریل امین علیہ السلام ان میغمات پر بھی مطلع نہیں ہیں جو وہ حضور سرسرو کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے نام بارگاہ خداوندی سے لایا کرتے تھے اور اپنے اس محض کا اعتراف بارگاہ رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم میں خود کرتے ہیں۔

اس ضمن میں ایک حوالہ ملاحظہ فرمائیں جسے سرتاج العارفین امام اسماعیل حق رحمة اللہ علیہ نے اپنی مشہور زمانہ تفسیر قرآن تفسیر روح البیان میں حروف مقطعات کے ذیل میں الف لام میم اور کھینچھص کی تفسیر کرتے ہوئے نقل فرمایا ہے وہ لکھتے ہیں۔

## شم جانتے ہیں

اور تمام حروفِ مقطعات ان مواضع اور اسرارِ غیبیہ میں سے ہیں جن کا علم سوائے محبوب اور محبت کے کسی دوسرے کو نہ ہو سکے کیونکہ یہ حروفِ دو محبت کرنے والوں کے درمیان ایک راز کی حیثیت رکھتے ہیں، اور اللہ بتارک و تعالیٰ نے اپنے محبوب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو ان حروف کا علم اُس وقت عطا فرمایا جس وقت نہ تو کوئی مقرب فرشتہ وہاں پہنچ سکتا تھا اور نہ ہی کسی بنی مرسل کی رسائی تھی تاکہ اللہ بتارک و تعالیٰ اپنے محبوب علیہ الحیة والتسليم سے راز و نیاز کی گفتگو فرمائے اور یہ باتیں اگر چہ جبریل علیہ السلام کی زبان سے ادا ہوں مگر نہ تو ان سے جبریل واقف ہوا اور نہ ہی

کوئی دوسرا جان سکے اس کے بعد آپ نے لکھا ہے کہ  
اس امر کی تائید میں اس روایت سے بھی سند لال کیا جا سکتا ہے جس  
میں ہے کہ جب جبرائیل علیہ السلام حضور تاجدار مدینہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم  
کی پارگاہ اقدس میں کھیل عص لے کر حاضر ہوئے تو عرض کیا  
”کاف“ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے جواب میں ارشاد فرمایا ہم  
جانتے ہیں۔

جبریل نے کہا ”ہا“ حضور نے فرمایا ہم جانتے ہیں۔

جبریل نے پڑھا ”یا“ سرکار نے فرمایا ہم جانتے ہیں۔

جبریل نے عرض کی ”عین“ آپ نے فرمایا ہم جانتے ہیں۔

جبریل نے کہا ”صاد“ امام الانبیاء نے فرمایا! ہم جانتے ہیں۔

جبریل نے آپ کے ارشادات کو سن کر عرض کیا رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وآلہ وسلم جس کو میں بھی نہیں جانتا آپ نے کیسے جان لیا۔

وسائل الحروف المقطعات من قبيل

الموضوعات والمغایرات بالحروف بين

المحبين لا يطلع عليها غيرهم وقد وضعها الله

تعالى مع نبيه عليه السلام في وقت لا يسعه فيه

ملک مقرب ولانبي مرسل ليتكلم بها معه على

لسان جبريل باسرار وحقائق لا يطلع عليها

جبریل ولا غیرہ یدل علی ما روى فی الا خبار  
ان جبریل عليه السلام نزل بقوله تعالیٰ  
﴿کمی عص﴾ فلما قال ”کاف“ قال قال النبي  
عليه السلام علمت فقال لها فقل علمت فقال يا  
فقال علمت فقال عین فقل علمت فقال صاد  
فقال علمت فقال جبریل كيف علمت مالم  
اعلم.

﴿تفسیر روح البیان للعلاء محمد حقی علیہ الرحمۃ جلد پنجم ص ۴۲۱﴾  
﴿جلد اول ص ۴۲۲﴾

علاوه از ایں ان امور پر سورہ والحمد کے یہ آیت بھی دلالت کرتی ہے  
فَأَوْحَىٰ إِلَيْهِ عَبْدُهُ مَا أُوحِيَ  
یعنی خدا تعالیٰ نے وحی فرمائی اپنے بندے کو وحی فرمائی۔  
تفسیر خزانہ العرفان علیٰ کنز الایمان میں اس آیت کی تفسیر میں  
روح البیان وغیرہ کے حوالہ سے لکھا ہے کہ حضرت امام جعفر صادق رضی اللہ  
تعالیٰ عنہ، فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندے کو وحی فرمائی یہ وحی بے واسطہ تھی  
کہ اللہ تعالیٰ اس کے حبیب کے درمیان کوئی واسطہ نہ تھا اور یہ خدا اور  
رسول کے درمیان اسرار ہیں جن پر ان کے سوا کسی کو اطلاع نہیں۔  
بقلی نے کہا کہ اللہ تعالیٰ نے اس راز کو تمام خلق سے مخفی رکھا اور بیان  
نہ فرمایا کہ اپنے حبیب کو کیا وحی فرمائی اور محبت و محبوب کے درمیان ایسے راز

ہوتے ہیں جن کو ان کے سوا کوئی نہیں جانتا۔

﴿روح البیان﴾

علماء نے یہ بھی بیان کیا ہے کہ اس شب میں جو آپ کو وحی فرمائی گئی وہ کمی قسم کے علوم تھے۔

ایک تو علم شرائع و احکام جن کی سب کو تبلیغ کی جاتی ہے۔

دوسرے معارف الہیہ جو خواص کو بتائے جاتے ہیں۔

تیسرا ہے حلقہ و نتائج علوم ذوقیہ جو صرف اخصل الخواص کو عطا کے جاتے ہیں۔

اور ایک قسم وہ اسرار ہیں جو اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کے ساتھ خاص ہیں کوئی ان کا تحمل نہیں کر سکتا۔ ﴿روح البیان﴾

﴿تفسیر خزانہ العرفان علیٰ کنز الایمان ص ۷۴۲﴾

﴿للعلامة نعیم الدین مراد آبادی﴾

تاجدار انبیاء صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے علوم لامتناہی کے بارے میں اگر صرف قرآن مجید کی آیات کو ہی استدال کے طور پر پیش کیا جائے تو ان کی تشریحات کا دائرہ ہزاروں صفحات سے بھی تجاوز کر جائے گا اس لئے ذکر، بالا روایتوں پر ہی اکتفاء کرتے ہوئے ہم اپنے موضوع کی طرف آتے ہیں

کہ جناب علیٰ کرم اللہ وجہہ اکرمیم کا وہ صحیفہ جو آپ کی تواریخ کے علاوہ پر مرقوم تھا علم شرائع اور احکام کے متعلق ہی تسلیم کر لیا جائے تو بھی اس امر سے انکار

کرنے کی کوئی وجہ نہیں کہ وہ صحیفہ جو آپ کے سینے میں محفوظ تھا انہیں اسرار باطنیہ اور علوم غیریہ پر مشتمل تھا جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو فاوحیٰ الی عبدہ ما او حیٰ کی صورت میں تفویض ہوئے۔

## علوم و اسرار کا خزینہ

اور وہ تمام علوم و اسرار اور حقائق و معارف جو حضور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی طرف سے خواص اور خاص انسانوں کو تفویض ہوئے اُن سب نکلنے اور مخزن حیدر کراں علیہ السلام کا قلب معمظم اور سینہ اطہر تھا کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے کہ ہم علم کا شہر ہیں اور علی اس کا دروازہ ہیں اور شہر میں کوئی شخص داخل نہیں ہو سکتا سوائے دروازہ کے اس حدیث پاک کی روشنی میں ایک تو اس بات کا اظہار ہوا کہ مدینۃ العلم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے ساتھ سب سے زیادہ قرب و اتصال جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم ہی کو ہے کیونکہ آپ باب مدینۃ العلم ہیں اور دوسرے یہ امر واضح ہو جاتا ہے کہ جس کسی کو بھی علم و عرفان حاصل ہوایا ہوگا اُس کا وسیلہ صرف اور صرف حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی ذات اقدس ہے۔

## سب سے زیادہ علم کیسے

اب تک کے پیش کردہ دلائل کے علاوہ جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا سب سے بڑا علم ہونا اس حدیث سے بھی ظاہر ہوتا ہے جس میں

ہے کہ آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے جو کچھ بھی سنتے تھے آپ کو یاد رہتا تھا جبکہ یہ شرط کسی بھی دوسرے شخص کے لئے ثابت نہیں۔

حدیث کی معتبر کتابوں میں یہ حدیث موجود ہے کہ ایک دفعہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے دورانِ خطبہ صحابہ کرام کو قیامت تک کے تمام حالات بتا دیے مگر جو یاد رکھ سکا اور جو بھول گیا سو بھول گیا۔

اس حدیث کو سامنے رکھتے ہوئے اگر مذکورہ بالارواحت جس کی تفصیل ہم ابھی پیش کریں گے کا تجزیہ کریں تو صاف ظاہر ہو جاتا ہے کہ باطنی تعلیم کے علاوہ ظاہر طور پر بھی علوم کے جن خزانوں کو حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے حاصل کیا وہ کوئی دوسرا نہ کر سکا یہی وجہ ہے کہ علی علیہ السلام قرآن مجید کے تمام ظاہری باطنی مطالب و معانی کو سب سے زیادہ جانتے تھے اور اسی وجہ سے آپ کو محافظت قرآن اور قرآن ناطق کہا جاتا ہے کیونکہ آپ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے جو بھی سناؤ سے کبھی نہ بھولے۔

## کیسے بھول سکتے تھے؟

سلسلہ سُہر دردیہ کے بانی شیخ الاماشائخ سیدنا شہاب الدین سہروردی رحمۃ اللہ علیہ جناب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے روحانی تلامذہ یعنی علمائے راخین اور صوفیہ کرام کے قتوب کی کیفیت اور ان میں جمع ہونے والے علوم کا ذکر اس طرح کرتے ہیں کہ،

بعض قلوب تالابوں اور جھیلوں کی مانند ہیں جن میں بارش کا پانی جمع رہتا ہے۔

ان صوفیاء کرام اور مشائخ عظام کے فیضان سے علماء زہاد کے دلوں کو پا کیزگی اور ترکیہ کی دولت نصیب ہونے کے ساتھ ساتھ جھیلوں اور تالابوں کی طرح ان کے کنارے مزید محفوظ کر دیئے گئے ہیں حتیٰ کہ یہ پا کیزہ قلوب انوار علوم کی بارش کے پانی کو اچھی طرح جمع کرنے کے قابل ہو گئے۔

وَمَا مِنْ قُلُوبٍ مَا هُوَ بِمُنَاسَبَةٍ إِلَّا خَذَاتٍ أَيِ

الغَدَرَانِ جَمِيعُ الْأَحَادِرَةِ وَهُوَ الْمُصْنَعُ وَالْغَدِيرُ

الَّذِي يَجْتَمِعُ فِيهِ الْمَاءُ فَفُوسُ الْعُلَمَاءِ وَالْمَرْءَاتِينَ

مِنَ الصَّوْفِيَّةِ وَالشِّيُوخِ تَرَكَتْ وَقُلُوبُهُمْ صَنْعَتْ

فَاحْتَصَرَتْ بِمُزِيدِ الْفَانِدَةِ فَصَارَ وَأَحَادِرَاتِ

﴿عوارف المعارف ص ۴۲۲﴾

حضرت مسروق نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے صحابہ کرام کی صحبتوں سے فیضیاب ہونے کے لئے ان کی خدمت میں رہا تو میں نے مشاہدہ کیا کہ ان کے مصفا قلوب ان علوم کے محافظ اور نگہبان تھے جو ان کو ترکیہ کے باعث نصیب ہوئے اور ان کے علاوہ وہ دل ایسے ظروف تھے جن میں علم محفوظ کر دیا گیا ہو۔

قال مسروق صحبت اصحاب رسول صلی اللہ

عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسُلْطَنِهِ فَوْجَتِهِمْ كَأَخَادِثِ لَانْ قَلُوبَهُمْ

كَائِنَتْ وَاعِيَةً فَضَاتْ أَوْ عَيْنَهُمْ بِالْعِلْمِ بِمَا رَزِقْتَ

مِنْ صَفَاءِ الْمَفْهُومِ.

﴿عورف المعرف مطبوعہ ص ۲۲﴾

قول مسروق بیان کرنے کے بعد بانی سلسلہ سہروردی شیخ شہاب الدین سہروردی رحمۃ اللہ علیہ اس قول کو تقویت دینے کے لئے مزید خاص کرتے ہوئے یہ وایت نقل کرتے ہیں کہ،

جب یہ آیت کریمہ ﴿وَتَعِيهَا أَذْنَ وَأَعْيَهَ﴾ یعنی یاد رکھنے والا کان یاد رکھنی نازل ہوئی تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو خاطب کر کر کے ارشاد فرمایا! کہ یا علی ہم نے تیرے لئے اللہ سبحانہ تعالیٰ سے سوال کیا ہے کہ یا اللہ علی جو کچھ نے اُسے ہمیشہ یاد رکھے۔

جناب حیدر کرار رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ اس کے بعد میں نے جو کچھ بھی سُنا اے کبھی نہیں بھولا اور جو میرے لئے کہا گیا اسے ہمیشہ یاد رکھا۔

اَخْبَرَنَا الشَّيْخُ الْاَمَامُ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ فَرَمَّاَتِهِ

اَحْمَدُ بْنُ اسْمَاعِيلَ الْقَرْوَنِيُّ اَجَازَةً قَالَ انبَاءُ نَا

ابُو سَعِيدِ مُحَمَّدِ الْخَلِيلِيِّ وَقَالَ انبَاءُ نَا الْقَاضِي

ابُو سَعِيدِ مُحَمَّدِ الْفَرَخْرَادِيِّ قَالَ انبَاءُ نَا ابُو

اسحق بن محمد الشعابی انباء نا فتحویہ قابل

حدثنا ابن حبان قال حدثنا ابن اسحق بن محمد

قال حدثنا ابی قال حدثنا ابراہیم بن عیسیٰ قال

حدثنا علی بن علی قال حدثنا ابو حمزة الشماںی

قال حدثنا عبد اللہ بن حسن قال حين نزلت هذه

آلیۃ اور تعیہا اذن و اعیۃ قال رسول اللہ صلی

اللہ علیہ وآلہ وسلم لعلی سالت اللہ سبحانہ و

تعالیٰ ان يجعلها اذنک یا علی قال علی فما

لست شیا بعد وما کان لی ان انسی .

﴿وَقِیْه حاشیہ از ص ۷۰۲﴾

اس حدیث پاک کی تشریع کے لئے موصوف مزید لکھتے ہیں۔

ابو بکر الواسطی کہتے ہیں کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ لاکریم اللہ تبارک

وتعالیٰ کے اسرار کی محافظت فرماتے تھے جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے اُن کو

و دلیعت کئے گئے تھے۔

قال ابو بکر الواسطی اذان و عیت عن اللہ تعالیٰ

اسرارہ .

﴿عوارف المعارف مطبیوہ ص ۴۵﴾

## ایک سوال

اس مقام پر یہ ایک سوال پیدا کیا جاسکتا ہے کہ اگر تمام صحابہ کرام

رضوان اللہ علیہم اجمعین میں سے صرف حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے لئے ہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے نہ بھولنے کی دعا فرمائی تھی تو دیگر صحابہ کرام کے اقوال اور تفسیر پر کیسے بھروسہ کیا جاسکتا ہے۔

اس سوال کا سید حاسا جواب ایک تو یہ ہے کہ جہاں تک قرآن مجید کے باطنی رموز و اسرار کشف و حقائق دقاویق و معانی اور مطالب و معارف کا تعلق ہے تو یہ ایک کھلی ہوئی بات ہے کہ اگر رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ان سب امور کا سر کر泽 و تجوہ اور شیع و غیرہ کسی کو بنایا ہے تو وہ صرف اور صرف جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی ذات مقدسہ ہے اور اس میں کوئی ان کا شریک دیکھنی نہیں۔

اور جس کسی نے بھی علوم روحانیت اور اسرار باطنیہ کا بقدرِ ظرف حصہ حاصل کیا تو وہ اس ذاتِ ستودہ صفات کا عطا کر دے ہے لہذا اس مسلمہ حقیقت کا انکار کر دینا صاف طور پر قرآن مجید کی آیات مقدسہ احادیث رسول خیر الانام اور اقوال صحابہ کا انکار کر دینے کے مترادف ہے۔

البتہ قرآن مجید کی اس تفسیر میں جناب حیدر کرار علیہ السلام کے دیگر بھی چند ساتھی صحابہ کرام کی کثیر جماعت میں موجود تھے جن کے سامنے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ظاہر طور پر قرآن مجید کے احکام و شرائع کے متعلق جواز شادات فرمائے انہوں نے ان کو بگوش ہوش سنایا اور پوری دیانتداری اور ایمانداری کے ساتھ دوسروں تک پہنچایا بھی۔

مگر ایک لاکھ سے بھی زائد صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین میں سے یہ شرف بھی گنتی کے چند خوش نصیب حضرات کو ہی حاصل ہوا تھا اور ان میں بھی قرآن مجید کے علوم ظواہر کو سب سے زیادہ جانے والے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم ہی ہیں۔

کیونکہ محدثین و مفسرین کرام کا اس امر پر اتفاق ہے کہ صحابہ کرام میں سے جن حضرات نے تفسیر قرآن کی وہ یہ ہیں۔

(۱) سیدنا حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ

(۲) سیدنا حضرت عمر فاروق عظیم رضی اللہ تعالیٰ عنہ

(۳) سیدنا حضرت عثمان ذوالنورین رضی اللہ تعالیٰ عنہ

(۴) سیدنا حضرت حیدر کرار علی کرم اللہ وجہہ الکریم

(۵) سیدنا حضرت عبد اللہ ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ

(۶) سیدنا حضرت عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ

(۷) سیدنا حضرت ابی بن کعب رضی اللہ تعالیٰ عنہ

(۸) سیدنا حضرت زید بن ثابت رضی اللہ تعالیٰ عنہ

(۹) سیدنا حضرت ابو موسیٰ اشتری رضی اللہ تعالیٰ عنہ

(۱۰) سیدنا حضرت عبد اللہ بن زبیر رضی اللہ تعالیٰ عنہ

اشتہر بالتفسیر من الصحابة عشرة لخلفاء الـ

ربعة و ابن سمعون و ابن عباس و ابی بن کعب و

زید بن ثابت وابو هو سحا الاشعري و عبد الله  
بن زبيرو اما الخلفاء فاكثر من روی عن منهم على  
ابن ابی طالب.

﴿الاتقان ج ۱ ص ۱۸۶﴾

ان دس حضرات میں سے اول الذکر تیوں خلفاء رضی اللہ عنہم کی تفسیر  
قرآن برائے نام ہے بالخصوص سیدنا صدیق اکبر حضرت ابو بکر صدیق رضی  
اللہ تعالیٰ عنہ کی تفسیر قرآن انتہائی قلیل ہے اور اس کا سبب یہ بتایا گیا ہے کہ  
اُن لوگوں کی وفات حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم سے پہلے ہو گئی تھی اس  
لئے تفسیر قرآن کے متعلق کثرت سے رواستین حضرت علی علیہ السلام سے ہی  
ملتی ہیں۔

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے متعلق مزید یہ لکھا ہے کہ  
ایک تو ان کے ہارا حدیث کی رواستون کی بھی قلت ہے اور دوسرے اُن کی  
تفسیر میں چند آثار کے سوا پا بھی محفوظ نہیں کیا گیا اور وہ دس سے زیادہ نہیں  
ہیں۔

ورواية عن ثلاثة نذرة جدا كان السبب في

ذالك تقدم و فاتهم كما ان ذلك هو السبب

في قلة رواية ابو بكر صدیق رضی اللہ عنہ

للحدیث ولا احفظ عن ابی بکر رضی اللہ عنہ

فی تفسیر الا آثار قليلة جدا انکاد تجاوز

## العشرة.

«الاتقان في علوم القرآن جلد دوم من ۱۸۴ للسيوطى»

پانچواں نمبر حضرت عبداللہ ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا جن کے بارے میں ہم گذشتہ اور اراق میں وضاحت کر رہے ہیں کہ وہ تفسیر قرآن کے متعلق حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کو، ہی سب سے بڑا عالم تسلیم کرتے تھے۔

چھٹا نمبر مفسرین صحابہ میں باقاعدہ طور پر تفسیر کرنے والے حضرت عبداللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کا ہے جن کے متعلق حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور فتاہت دین کا علم عطا فرما چکے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی دعا قرآن اور فتاہت دین کے صدقہ میں ملنے والے علوم کی روشنی میں جب انہوں نے علوم علی کے مشاہدہ کیا تو یوں اعتراض بیکھر کر ناپڑا کہ میر اعلم حضرت علی کے علوم کے سمندر کے ایک قطرہ کی مانند ہے۔

علاوہ ازین حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی دعا مبارک کے شرف قبولیت حاصل کرنے کے صلہ میں حضرت عبداللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کو جو کچھ بھی ملا جناب حیدر کار رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے وسیلہ جلیل سے حاصل ہوا کیونکہ آپ مولاۓ کائنات علیہ السلام کے خاص شاگردوں میں سے تھے۔

ویگر چاروں حضرات جناب ابی ابن کعب جناب زید بن حارث  
جناب ابو موسیٰ اشعری اور جناب عبد اللہ بن زبیر رضی اللہ تعالیٰ عنہم بھی تفسیر  
قرآن کے بارے میں جناب مرتضی مشکل کشا حضرت علی کرم اللہ وجہہ  
الکریم کے نہ صرف یہ کہ خوشہ چیزیں ہیں بلکہ آپ کے حلقة ارادت منداں  
میں سے بھی ہیں تفسیر قرآن کے بارے میں حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم  
کے متعلق جوان حضرات کے ریمارکس ہیں وہ کسی دوسرے مقام پر پیش کئے  
جائیں گے۔

یہاں آپ اس حدیث کے متعلق متعدد حالہ جات ملاحظہ فرمائیں  
جو ہم نے اپنے آقا نے نعمت سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے نہ بھولنے کے  
متعلق شیخ شہاب الدین سہروردی کی تالیف مبارکہ عوارف المعارف کے  
حوالہ سے نقل کی ہے۔

## ہزیڈ حوالہ

حضرت مکحول رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ جب آیت  
کریمہ و تعلیمہ اذن و اعیة یعنی یاد رکھنے والے کان یاد رکھیں نازل ہوئی  
تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا کہ میں نے اپنے رب سے علی کرم  
اللہ وجہہ الکریم کے لئے سوال کیا کہ یا اللہ علی کو نہ بھولنے والی یاد داشت عطا  
فرمانا۔

حضرت مکحول کہتے ہیں کہ جناب علی کرم اللہ وجہہ الکریم فرماتے تھے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اس دعا کے بعد میں نے جو کچھ بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم سے سماعت کیا مجھے ہمیشہ یاد رہا۔

عن مکحول رضی اللہ عنہ نزلت وتعیہاً اذن  
واعیة۔

#### ﴿سورة الحاقة آیت ۱۲﴾

قال رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم سالت  
ربی ان یجعلها اذن علی قال مکحول فکان علی  
یقول ما سمعت رسول الله صلی الله علیہ وآلہ  
وسلم شیا فنسیہ۔

﴿در متھر ج ۲ ص ۲۱۰﴾ ﴿کشاف ج ۲ ص ۱۵۱﴾

﴿ینابیع السودۃ ج ۱ ص ۱۲۱﴾

حضرت مکحول ہی سے معہومی تغیر لفظی سے دوسری روایت اس طرح  
ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے فرمایا کہ جب وتعیہا اذن  
واعیہ، آیت کریمہ نازل ہوئی تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے مجھے  
ارشاد فرمایا کہ یا علی میں نے تیرے لئے اللہ تبارک و تعالیٰ سے سوال کیا ہے  
کہ تیری یا وداشت کو ایسا کر دے کہ تو جو نے پھر کھلی نہ بھولے۔

چنانچہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی  
الله علیہ وآلہ وسلم کی اس دعا کے بعد میں نے جو کچھ سناؤہ مجھے حفظ ہو گیا اور

ہمیشہ یاد رہا اور پھر بھی نہ بھولا۔

عن ابن ابی طالب رضی اللہ عنہ فی قوله وتعیہا

اذن واعیة قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیه

وآلہ وسلم سالت اللہ ان یجعلها اذنک یا علی

ففعل فكان على رضى الله عنه يقول ما سمعت

من رسول الله صلی الله علیه وآلہ وسلم کلاما

الاواعیتہ وحفظہ ولم انسأ

﴿تُنورُ الْأَيْصَارَ ص ۹۰﴾ ﴿حَابِبِهِ الْأَوْلَيَادُ ج ۱ ص ۶۷﴾

﴿تَفْسِيرُ أَبْنِ حَرْيَرٍ ص ۲۲۳، ۲۸﴾ ﴿بَيْنَ أَبْيَعِ الْمَوْدَةِ ج ۱ ص ۱۲۱﴾

حضرت مکھول رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے علاوہ یہ روایت دیگر صحابہ کرام

رضی اللہ عنہم اجمعین سے قدر مختلف مضمون کے ساتھ اس طرح مروی ہے

## علی کو دُور نہ رکھنا

حضرت بریدہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ اکرمیم کو ارشاد فرمایا کہ مجھے اللہ تبارک و تعالیٰ نے حکم فرمایا ہے کہ میں تجھے اپنے قریب رکھوں اور دُور نہ جانے دوں اور تجھے ایسی تعلیم دوں جسے تو ہمیشہ یاد رکھے اور ایسا یاد رکھے جو یاد رکھنے کا حق ہے تو یہ آیت کریمہ وتعیہا اذن واعیة نازل ہوئی۔

عن بریدہ قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ

وسلم لعلی ان اللہ امر نی ان اذنیک ولا

اَقْصِيكَ وَانْ اَعْلَمُكَ وَانْ تَعِيْ وَحْقَ لَكَ ان  
تعی.

﴿در متکر ج ۱ ص ۱۲۱﴾ (بینابیع المودة ج ۱ ص ۱۲۱)

اس روایت کو مولائے کائنات حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم خود  
بھی روایت کرتے ہیں اور فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے  
مجھے ارشاد فرمایا یا علی اللہ تعالیٰ نے مجھے حکم دیا ہے کہ میں تجھے اپنے قریب  
رکھوں اور تجھے علم سکھاؤ جسے تو بھی نہ بھولے۔

حدیثنا محمد ابن عبد اللہ عن عمر عن ابی علی  
قال قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
یا علی ان امر اللہ امر نی اذنیک و اعلمک  
نتعی و انزلت هدا لایۃ و تعیها اذن و اعیۃ اذن  
و اعیۃ لعلی

﴿حلیۃ الاولیاء جلد ۱ ص ۷۴﴾ (در متکر ج ۱ ص ۱۲۰)

﴿بینابیع المودة ج ۱ ص ۱۲۱﴾

مذکرہ بالا روایت دیگر متعدد طرائق سے بھی کتب تفاسیر و  
احادیث میں موجود ہے تا ہم قارئین کے سامنے ہم جن روشن اور درخشنده  
حقیقوں کو لانا چاہتے تھے انہیں پوری دیانتداری سے لایا جا چکا ہے۔

رُعَمَاء الْمُسْنَدَ کی معتبر کتب کے جو حال جات ہم نے اس ضمن  
میں پیش کئے ہیں انہیں کسی بھی صورت میں نہ تو مسترد کیا جا سکتا ہے اور نہ ہی

بے حاتا ویلوں سے حقائق کو سخ کیا جا سکتا ہے۔

## اللہ کے حکم سے سکھایا

قارئین خود بھی اندازہ لگاسکتے ہیں اُن علوم و اسرار کی کیفیت کیا ہو گی جن کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اللہ تبارک و تعالیٰ کے حکم سے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریمؐ کو سکھایا جبکہ اُن علوم کو سینے حیدر کرا علیہ السلام میں ہمیشہ ہمیشہ کے لئے اپنی اصلی صورت میں محفوظ رکھنے کے لئے خالق کائنات جل مجدہ الکریمؐ نے بذریعہ وحی تحفظ بھی خود ہی دیا ہو۔

علاوه ازیں اللہ تعالیٰ کے اس فرمان مقدس میں اللہ تبارک و تعالیٰ کی حکمتوں کے کتنے اسرار پوشیدہ ہیں کہ محبوب علیؐ کو اپنے قریب رکھو اور اُسے علم سکھاؤ، ہم آپ کے اس سکھانے ہوئے علم کی حفاظت فرمائیں گے۔

اہل عرفان حضرات کے لئے اس ایک جملہ میں کتنے اسرار و رموز اور اطائف و معارف سمو دیئے گئے ہیں اور اس جملہ میں صاف طور پر واضح ہے کہ علیؐ کو قریب رکھنے کے لئے اللہ تعالیٰ نے اپنے محبوب کو اس لئے ارشاد فرمایا کہ علم کی ان ایامتوں کو زیادہ سے زیادہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریمؐ کے سیدہ اطہر میں منتقل کر دیا جائے جو اللہ تبارک و تعالیٰ نے قیامت تک کے لئے آنے والے صاحب ولایت اور اہل باطن حضرات کو پہنچانے کے لئے اپنے محبوب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو عطا فرمائی تھی۔

ان حقائق کے پیش نظر حضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا  
یہ ارشاد مبارکہ کتنی حسین و ضاھتوں کے ساتھ قلوب واذہان کو منور کر دیتا ہے  
کہ علی قرآن کے ساتھ ہیں اور قرآن علی کے ساتھ ہے۔

اگر ایک طرف خداوند قدوس جل جل علی قرآن مجید کے ظاہری الفاظ  
کی حفاظت اپنے ذمہ لیتے ہیں تو دوسری طرف قرآن مجید کے اسرار باطحہ  
اور اطائف غیبیہ کی حفاظت بھی قلب حیدر گزار کے ذریعہ سے اپنے ذمہ  
لی۔

قرآن مجید کے ظاہری اور باطنی مطالب و معانی جناب رحیم اللہ تعالیٰ عنہ کے سینہ مبارکہ میں اس طرح محفوظ ہو چکے ہیں اُن میں کسی بھی قسم کا تغیر و تبدل آنے کا اختلال ممکن ہی نہیں رہا۔

جناب علی علیہ السلام نے مخزن علوم و معارف ”بَابُ الْمَدِيْنَةِ الْعِلْمِ“ کا  
یہی کوئی طرح آپ کے دل پر مر تم ہو گیا۔

یہی وجہ ہے کہ حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے آپ کو  
”بَابُ مدِيْنَةِ الْعِلْمِ“ کے لقب سے سرفراز فرمایا۔ کیونکہ حضرت علی کرم اللہ  
وجہہ الکریم کے گوش حق نیوش نے جو جو کچھ بھی آپ سے سناؤں کو نہ بھولنے  
کی ذمہ داری خالق کائنات نے قبول فرمائی ہے۔

## ناقابل تردید حقیقت

بہر حال ! یہ ایک مسلمہ اور ناقابل تردید حقیقت ہے کہ قرآن مجید اپنے تمام تر ظاہری اور باطنی مطالب و معانی کے ساتھ سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے سینہء اقدس میں ہے اور یہ معیت ازلی اور ابدی ہے اور جناب علی علیہ السلام پورے وقار و دیانت کے ساتھ قرآن مجید کے ساتھ ہیں۔

چنانچہ اس حقیقت کی نشاندہی حضور سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اس فرمان سے بھی ہوتی ہے کہ جس طرح ہم قرآن کی تزیل کے لئے جنگیں لڑتے ہیں اسی طرح علی کو قرآن کی تاویل و تفسیر کے لئے قتال کرنا پڑے گا۔

یہ روایت پورے سیاق و سبق کے ساتھ کسی ذکر برے مقام پر نقل کی جائے گی یہاں تو صرف یہ بتانا ہے کہ یہ ناممکنات میں سے ہے کہ کوئی شخص دامن علی کرم اللہ وجہہ الکریم سے وابستہ ہوئے بغیر قرآن مجید کے رموز و نکات اور اسرار و معارف سمجھنے میں کامیاب ہو جائے اور یہ بھی غیر ممکن ہے کہ کوئی شخص قرآن مجید سے پہلو تھی کر کے سیدنا حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے وابستگی کے دعویٰ میں حق بحاجب ہو۔

علی اور قرآن کبھی علیحدہ علیحدہ نہیں ہو سکتے کیونکہ یہ فرمان مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہے اور فرمان مصطفیٰ کو جھلانے والا اور کچھ ہو تو ہو مومن اور

990

مسلمان ہرگز نہیں ہو سکتا۔

## اتنی جلدی کیسے

حضرت علامہ عبدالرحمن جامی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ روایات صحیحہ سے ثابت ہے کہ جناب سیدنا حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ، گھوڑے پر سواری کے وقت ایک رکاب میں پاؤں رکھتے تو آغاز تلاوت قرآن کرتے اور دوسری رکاب میں پاؤں رکھتے تو پورا قرآن مجید ختم فرمائیتے۔

دوسری روایت میں ہے کہ آپ گھوڑے پر پوری طرح بیٹھنے سے پہلے پہلے پورا قرآن مجید تلاوت فرمائیتے،

«شوادر الثبوت ص ۴۸۰»

حضرت مولانا جامی رحمۃ اللہ علیہ کے علاوہ بھی اس روایت کو دیگر متعدد ثقہ مؤلفین نے نقل کیا ہے جس کی تفصیل کسی دوسرے مقام پر پیش کی جائے گی۔

بتانا یہ تھا کہ بظاہر یہ بات ایک اچھے معلوم ہوتی ہے اور کوئی سر پھرا اسے ناقابل یقین اور غیر حقیقی بھی قرار دے سکتا ہے لیکن اس قسم کے تمام تر عقلی دلائل اور شکوک و شبہات اس وقت دم توڑ دیتے ہیں جب باب محدثہ اعلم کی معرفت حاصل ہو جائے اور مقام علی علیہ السلام سے شناسائی نصیب ہو جائے مقام علی علیہ السلام کو جان لینے کے بعد اس قسم کے واقعات ہرگز ہر

گز حیرت و استخباب کا باعث نہیں بنیں گے حیرت و پریشانی تو ان لوگوں

کے لئے ہے جو معرفت حیدر کرا علیہ السلام سے قطعی طور پر تھی دامن ہیں جن کی طواہ پرستی نہیں حقائق و معارف کے گنج گراں مایہ کی تلاش جستجو سے یکسر روک دیتی ہے۔

جن خوش نصیب حضرات کو مقامِ علی المرضی علیہ السلام سے تھوڑی سی شناسائی بھی حاصل ہو جاتی ہے اُن کے لئے ایسی باتیں ہرگز ہرگز ناقابل قبول اور اور تحریر اُغیز نہیں بلکہ اس قسم کے واقعات تو ان لوگوں سے بھی ظہور پذیر ہوتا شروع ہو جاتے ہیں جن کو حیدر کرا علیہ السلام کی سچی غلامی نصیب ہو جاتی ہے۔

## چلتا پھرتا قرآن

شہسوار عرصہ ولایت تاجدارِ حل اتنے مشکل کشا شیرِ خدا سیدنا و مرشدنا حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کا چند لمحات میں قرآن مجید کو تلاوت فرمالیں آپ کی کرامت بھی متصوّر کی جاسکتی ہے مگر مولائے کائنات کی حقیق کرامت اور خصوصی اکرام تو یہ ہے کہ آپ خود قرآن ہیں چلتا پھرتا اور بولنے والا قرآن اور یہ کوئی تصوراتی بات نہیں بلکہ اپنے متعلق یہ ان کا اپنا ارشاد ہے کہ

”انا القرآن الناطق“

## اعترافِ فاروق اعظم

دوسرے خلیفہ راشد سیدنا فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ جناب حیدر کراموں کے کاتبات سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے لاقتناہی علوم کا اظہار جس انداز میں فرماتے ہیں اُس کے متعلق روایات میں اس طرح آتا ہے۔

حضرت سعید بن مسیب رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ عمر بن الخطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ میں اپنی بھول چوک کی مشکلات اور وشواریوں میں صرف ابو الحسن یعنی حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کی پناہ حاصل کرتا ہوں۔

اور یہ بھی فرمایا کہ تمام صحابہ کرام میں کوئی ایک شخص بھی تو ایسا نہیں جس نے سوائے حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم کے یہ اعلان فرمایا ہو کہ مجھ سے جو چاہو پوچھ لو۔

عن سعید بن المسیت رضی اللہ عنہ قال عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ یتَعوَذُ بِاللّٰهِ مِعْصِلَةُ لِيْسَ لَهَا أَبُو الْحَسْنِ يَعْنِي عَلَيَا وَأَخْرَجَ عَنْهُ قَالَ لَمْ يَكُنْ أَحَدٌ مِنَ الصَّحَّابَةِ يَقُولُ سَلَوْنِي إِلَّا عَلَى .

﴿صواعق محرقة ص ۱۲۷﴾ ﴿اشرف المويد نبهانی ص ۱۱۹﴾

﴿الاستعباب ج ۲ ص ۴۳۹﴾

ایک دفعہ کی مسئلہ کے بارے میں جناب فاروق اعظم نے جب فتویٰ دینا چاہا تو جناب مولائے کائنات سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے ان کے فتویٰ سے اختلاف فرماتے ہوئے درست فتویٰ صادر فرمایا۔

چنانچہ فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے کمال اعتراف عجز کا مظاہرہ کرتے ہوئے نہ صرف یہ کہ آپ کے فتویٰ ہی کوئی برحقیقت تسلیم کیا بلکہ فرمایا کہ اگر علی نہ ہوتے تو عمر ہلاک ہو جاتا۔

## قرآن کے ظاہر و باطن کا علم

سرکار دو عالم تاجدارِ مدینہ کی مرفوع حدیث ہے کہ قرآن مجید سات قرأت میں نازل ہوا ہے تم ان میں سے جس کو چاہو اپنا سکتے ہو ہر حرف کا ایک ظاہر ہے اور ایک باطن ہے ہر حرف کے لئے ایک حد ہے اس کا ظاہر قرآن کے الفاظ میں اور اس کا باطن ان الفاظ کی تاویل ہے۔

قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم هذا  
القرآن انزل سبعة احرف فاقرو ما تسر منه  
ويروى لكل حرف من ظهر و بطن ولكل حد  
مطلع قبل في معنا اه الظهر لفظ القرآن والباطن  
تا ويله .

«تسییر معالم التنزیل ج ۱ ص ۱۲»، «تسییر خازن ج ۱ ص ۱۲»  
اس حدیث کے پیش نظر حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ

ایک دفعہ کسی مسئلہ کے بارے میں جناب فاروقِ اعظم نے جب فتویٰ دینا چاہا تو جناب مولائے کائنات سیدنا علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے ان کے فتویٰ سے اختلاف فرماتے ہوئے درست فتویٰ صادر فرمایا۔

چنانچہ فاروقِ اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے کمال اعتراض بجز کا مظاہرہ کرتے ہوئے نہ صرف یہ کہ آپ کے فتویٰ ہی کوئی برحقیقت تسلیم کیا بلکہ فرمایا کہ اگر علی نہ ہوتے تو عمر بلاک ہو جاتا۔

## قرآن کے ظاہر و باطن کا علم

سرکار دو عالم تا جدار مینہ کی مرقوم حدیث ہے کہ قرآن مجید سات قرات میں نازل ہوا ہے تم ان میں سے جس کو چاہو اپنا سکتے ہو ہر حرف کا ایک ظاہر ہے اور ایک باطن ہے ہر حرف کے لئے ایک حد ہے اس کا ظاہر قرآن کے الفاظ میں اور اس کا باطن ان الفاظ کی تاویل ہے۔

قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم هذا  
القرآن انزل سبعة احرف فاقرأ ما تسر منه  
ويروي لكل حرف من ظهر و بطن وكل حد  
مطلع قبل في معناه الظاهر لفظ القرآن والباطن  
تاويله .

﴿تفسیر معانی التتریل ج ۱ ص ۱۲﴾ (تفسیر خازن ج ۱ ص ۱۲)  
اس حدیث کے پیش نظر حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ

فرماتے ہیں کہ یہ قرآن سات قرأت پر نازل ہوا اور ہر قرأت کا ایک ظاہر ہے اور ایک باطن اور حضرت علی ابن ابی طالب کرم اللہ وجہہ الکریم ان کے ظاہر کو بھی جانتے ہیں اور باطن کو بھی علم رکھتے ہیں۔

عن ابن مسعود قال ان القرآن انزل في سعة

احرف الاله ظهر و بطن و ان عليا بن ابی طالب

عنه علم الظاهر و الباطن

﴿حلية الاولى ج ۱ ص ۲۹﴾ ﴿الاتقان ج ۲ ص ۱۸۷﴾

حضرت عبد اللہ ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ وہ جلیل القدر اور خوش نصیب صحابی جن کی قرأت لا خضور رسالت مآب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم پسند فرماتے تھے۔

اور اکثر طور پر انہیں سے ہی تلاوت قرآن مجید کی ساعت فرماتے تھے۔

اس عظیم خوش نصیبی کے علاوہ ان کو مفسر قرآن ہونے کا شرف بھی حاصل تھا اور اس عظیم شرف پر مستزادیہ کو وہ مجتہد بھی تھے اور مجتہد بھی ایسے کہ مقلدین حنفیہ کے مذہب کی اساس انہی کے اجتہاد پر رکھی گئی ہے۔

قارئین اندازہ فرمائیں کہ جناب حیدر کرم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے علم قرآن کی تشریح کن الفاظ میں کی جاسکتی ہے جبکہ عبد اللہ ابن مسعود جیسے ذی علم حضرات بھی علوم مرتضوی کو خراج عقیدت پیش کرنے پر مجبور ہیں۔

## جو چاہو پوچھ لو

صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین جناب حیدر کرا رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے علوم و معارف کے لامحود ہونے پر یونہی مُہر تصدیق ثبت نہیں کر دیتے تھے بلکہ ان کے مشاہدات نے ان پر اس حقیقت کو واضح کر کھا تھا۔ انہیں قرآن کے بارے میں جب بھی کوئی مشکل درپیش آتی تو اس کا ازالہ صرف اور صرف آستانہ حیدر کرا علیہ السلام پر ہی ہوتا تھا اس لئے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ الکریم نے ارشاد فریار کھا تھا۔

”خدا کی قسم تم جو چاہو سوال کرو میں تھیں اس کا جواب دُوں گا برسر منبر خطبہ میں ارشاد فرمایا کہ تم مجھ سے اللہ کی کتاب کے متعلق سوال کرو خدا کی قسم میں جانتا ہوں کہ کون کون سی آیت رات کو نازل ہوئی ہے اور کون کون سی آیت دن کے وقت نازل ہوئی ہے میں یہ بھی جانتا ہوں کہ کون سی آیت پھاڑ پر نازل ہوئی ہے اور کون سی آیت نے میدان میں نزول فرمایا۔

عن علی کرم اللہ وجہہ الکریم قال اللہ ما نزلت

آیة الا وقد علمت وفيما نزلت و این نزلت

﴿حلیۃ الاولیاء ج ۱ ص ۲۷﴾ (الاتقان ج ۲ ص ۱۸۴)

﴿اشرف المؤبد ص ۲۹﴾ (تاریخ الغفار ص ۱۵۲)

996

قال ابو الطفیل شهدت علیاً بخطبٍ و هو يقول

سْتَلُونِي وَاللَّهُ لَا تَسْتَلُونِي عَنْ شَيْءٍ إِلَّا أَخْبَرْتُكُمْ

بِهِ سْتَلُونِي عَنْ كِتَابِ اللَّهِ فَوْلَهُ مَا مِنْ آيَةٍ إِلَّا وَ

أَنَا أَعْلَمُ بِلِيلٍ نَزَلتْ أَمْ بِنَهْرٍ أَمْ فِي سَهْلٍ أَمْ فِي

جَبَلٍ.

﴿الاستعيراب ج ۲ ص ۴۳۳﴾ ﴿الاصابه ج ۱ ص ۵۰۳﴾

﴿صواعق معرقة من ۱۲۸﴾ ﴿أشرف المويد من ۱۱۹﴾ ﴿الاتنان ج ۱ ص ۱﴾

﴿۱۸۷﴾ تاریخ الخلفاء ص ۲۱۲

جناب حیدر کرا رعلیہ السلام کا یہ اعلان عظیم جس نے تمام تر صحابہ  
کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کو بھی دم بخود کر دیا تھا سو اے آپ کے کوئی بھی  
نہیں کر سکتا تھا۔

یہ اعلان وہی کر سکتا تھا جس کے لئے اللہ تعالیٰ نے اپنے پیارے  
محبوب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کو مأمور فرمائ کھا تھا کہ علی کو اپنے قریب بھی رکھیں  
اور تعلیم بھی دیں۔

اعلان وہی کر سکتا تھا جو ہمہ وقت رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام  
کے ساتھ سائے کی طرح رہتا تھا اور یہ اعلان وہی کر سکتا جو مدینۃ النعم کا  
دروازہ بھی تھا اور مدینۃ النعم کے دروازے کا پہریدار بھی۔

بفضلہ تعالیٰ وبغیضِ پنجتن پاک علیہم السلام

جلد اول تمام ہوئی مضمون جاری ہے جلد دوم میں ملاحظہ فرمائیں

# كتابيات

## ( تفاسير )

- (١) قرآن مجید فرقان حمید (١٩) تفسیر کشف المحتجوین  
 (٢) قرآن کریم مترجم (٢٠) تفسیر کشاف  
 (٣) تفسیر ابن عباس (٢١) تفسیر طبری  
 (٤) تفسیر مجاهد بن مبارک (٢٢) تفسیر ابن کثیر  
 (٥) تفسیر ابن حجر الرطبانی (٢٣) تفسیر در منشور  
 (٦) تفسیر بحر المحيط (٢٤) تفسیر خازن  
 (٧) تفسیر قرطی (٢٥) تفسیر سراج منیر  
 (٨) تفسیر کبیر الرازی (٢٦) تفسیر غزالی  
 (٩) تفسیر انوار التنزیل (٢٧) تفسیر جمل  
 (١٠) تفسیر روح البیان (٢٨) تفسیر صاوی  
 (١١) تفسیر جصاص احکام القرآن (٢٩) تفسیر حلالین  
 (١٢) تفسیر معالم التنزیل (٣٠) تفسیر بیضاوی  
 (١٣) تفسیر غرائب القرآن بختیری (٣١) تفسیر جامع البیان  
 (١٤) تفسیر ابو سعود (٣٢) تفسیر مدارک نسفی  
 (١٥) تفسیر ابن العربي (٣٣) تفسیر فتح القدير  
 (١٦) تفسیر عروائس البیان (٣٤) تفسیر فتح البیان  
 (١٧) تفسیر مهائمی (٣٥) تفسیر حسینی قادری  
 (١٨) تفسیر کشف الاسرار (٣٦) تفسیر روح المعانی

- ﴿١٣﴾ تفسير موهب الرحمن    ﴿١٤﴾ تفسير ازهري  
 ﴿١٥﴾ تفسير مراح لبيد    ﴿١٦﴾ تفسير توضيح القرآن  
 ﴿١٧﴾ تفسير يعقوب چرخى    ﴿١٨﴾ تفسير موضع القرآن  
 ﴿١٩﴾ الاتقان في اصول القرآن    ﴿٢٠﴾ تفسير نور الا بصار  
 ﴿٢١﴾ مفردات القرآن    ﴿٢٢﴾ تفسير جامع التفاسير  
 ﴿٢٣﴾ تفسير عزيز البيان    ﴿٢٤﴾ تفسير كشف الرحمن  
 ﴿٢٥﴾ تفسير توضيح القرآن    ﴿٢٦﴾ تفسير عمدۃ التفسیر  
 ﴿٢٧﴾ تفسير نبوی    ﴿٢٨﴾ تفسير فتح الحميد  
 ﴿٢٩﴾ تفسير ستاری    ﴿٣٠﴾ تفسير تاج التفاسير  
 ﴿٣١﴾ تفسير مظہری    ﴿٣٢﴾ تفسیر احسن التفاسیر  
 ﴿٣٣﴾ تفسیر فتح العزیز    ﴿٣٤﴾ تفسیر فتح الرحمن  
 ﴿٣٥﴾ تفسیر کمالین    ﴿٣٦﴾ تفسیر منار الایمان  
 ﴿٣٧﴾ تفسیر میراغی    ﴿٣٨﴾ تفسیر رؤوفی  
 ﴿٣٩﴾ تفسیر احمدی    ﴿٤٠﴾ تفسیر نور العرفان  
 ﴿٤١﴾ تفسیر جواهر البيان    ﴿٤٢﴾ تفسیر کنز الایمان  
 ﴿٤٣﴾ تفسیر تفهم القرآن    ﴿٤٤﴾ تفسیر نعیمی  
 ﴿٤٥﴾ حاشیہ انشاء اللہ    ﴿٤٦﴾ تفسیر ضیا القرآن  
 ﴿٤٧﴾ حاشیہ حریری    ﴿٤٨﴾ تفسیر حفانی  
 ﴿٤٩﴾ حاشیہ فوائد سلفیہ    ﴿٥٠﴾ تفسیر العسات  
 ﴿٥١﴾ حاشیہ نزیری    ﴿٥٢﴾ تفسیر عزیز البيان  
 ﴿٥٣﴾ حاشیہ ماجدی    ﴿٥٤﴾ تدبیر القرآن  
 ﴿٥٥﴾ تفسیر تاج القرآن    ﴿٥٦﴾ تفسیر تهییم القرآن  
 ﴿٥٧﴾ تفسیر احتشام الدین    ﴿٥٨﴾ تفسیر ازهري  
 ﴿٥٩﴾ تفسیر مراح ليد    ﴿٦٠﴾ تفسیر عزیز البيان

# احاديث و سير ، بحث ومناظر

- (٨٩) مسند امام اعظم  
فيض الباري شرح بخارى
- (٩٠) موطا امام مالك  
حاشيه بخارى شاه ولی الله
- (٩١) جامع الصغير شرح مؤطا
- (٩٢) مسوی شرح مؤطا  
تفہیم البخاری
- (٩٣) مصنف شرح مؤطا  
حاشیه بخاری احمد علی سہارنپوری
- (٩٤) كتاب الامم امام شافعی
- (٩٥) مسند امام احمد بن حنبل
- (٩٦) كتاب الآثار امام محمد
- (٩٧) كتاب الزهد امام احمد
- (٩٨) كتاب الزهد عبدالله بن مبارك
- (٩٩) كتاب الآثار طحاوی
- (١٠٠) مصنف ابن ابی شیبہ
- (١٠١) مصنف عبد الرزاق
- (١٠٢) الفردوس دیلمی
- (١٠٣) دارقطنی
- (١٠٤) دارمی
- (١٠٥) بخاری
- (١٠٦) کرمانی شرح بخاری
- (١٠٧) عینی شرح بخاری
- (١٠٨) فتح الباری شرح بخاری
- (١٠٩) قسطلانی شرح بخاری
- (١١٠) حاشیه ابو داؤد
- (١١١) حاشیه ابو داؤد
- (١١٢) فيوض الباري شرح بخاري
- (١١٣) تفہیم البخاری
- (١١٤) حاشیه بخاری احمد علی سہارنپوری
- (١١٥) مسلم
- (١١٦) مسلم نبوی
- (١١٧) شرح مسلم قاضی عیاض
- (١١٨) ترمذی
- (١١٩) حاشیه ترمذی
- (١٢٠) تحفة الاحدوی شرح ترمذی
- (١٢١) شمائیل ترمذی
- (١٢٢) ابن ماجہ
- (١٢٣) الحاجہ شرح ابن ماجہ
- (١٢٤) ابو داؤد
- (١٢٥) عون المعبود شرح ابو داؤد
- (١٢٦) حاشیه ابو داؤد
- (١٢٧) نسائی
- (١٢٨) حاشیه نسائی
- (١٢٩) خصائص نسائی
- (١٣٠) مشکرة

1000

- (١٣١) **المعات شرح مشكوة** (١٥٥) **تذكرة قرطبي**  
(١٣٢) **مرقات شرح مشكوة** (١٥٦) **احياء العلوم غزالى**  
(١٣٣) **اشعة اللمعات شرح مشكوة** (١٥٧) **طب روحانى وجسمانى غزالى**  
(١٣٤) **ظاهر حق شرح مشكوة** (١٥٨) **كيميائى سعادت غزالى**  
(١٣٥) **حاشية مشكوة** (١٥٩) **كتاب النفس والروح الرازى**  
(١٣٦) **مرأة شرح مشكوة** (١٦٠) **رسالة قشيريه**  
(١٣٧) **مرعاة شرح مشكوة** (١٦١) **كشف المحبوب**  
(١٣٨) **الادب المفرد بخارى** (١٦٢) **الوفا ابن الجوزى**  
(١٣٩) **تاريخ كبير بخارى** (١٦٣) **جلاء الافهام ابن قيم**  
(١٤٠) **تاريخ الصغير بخارى** (١٦٤) **حيات ابن قيم**  
(١٤١) **المعجم الصغير طبراني** (١٦٥) **امهاج السنة ابن تيميه**  
(١٤٢) **جامع الصغير سيوطي** (١٦٦) **كتاب الوسيلة ابن تيميه**  
(١٤٣) **خصائص كبرى سيوطي** (١٦٧) **صراط مستقيم ابن تيميه**  
(١٤٤) **حاوى لفتاوی سيوطي** (١٦٨) **حيات ابن تيميه**  
(١٤٥) **تاريخ الحلفاء سيوطي** (١٦٩) **صراط مستقيم اسماعيل دهلوى**  
(١٤٦) **بلوغ المرام عسقلانى** (١٧٠) **تقوية الايمان**  
(١٤٧) **كتاب الاذكار نورى** (١٧١) **كتاب التوحيد**  
(١٤٨) **مجمع الزوائد ابن حجرى** (١٧٢) **محمد بن عبد الوهاب**  
(١٤٩) **فتاوی حديثيه ابن حجرى** (١٧٣) **فتح المجيد شرح كتاب التوحيد**  
(١٤٥) **كتاب الايمان** (١٧٤) **هدایة المستفید**  
(١٤٦) **صواعق محرقة** (١٧٥) **هدایه اولین و آخرين**  
(١٤٧) **المستدرک حاکم** (١٧٦) **كتن الدقائق**  
(١٤٨) **المستدرک حاکم للعین ذهنی** (١٧٧) **كتاب الروح ابن قيم**  
(١٤٩) **كتن الاعمال** (١٧٨) **سيرت نعمان**

- |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٠٣) بهجة الاسرار<br>٢٠٣) نور الابصار<br>٢٠٥) اسعاف الراغبين<br>٢٠٦) ينابيع المودة<br>٢٠٧) روضة الشهداء<br>٢٠٨) كشف الفمه<br>٢٠٩) طيبة الفراء<br>٢١٠) اشرف المؤيد<br>٢١١) قلائد الجواهر<br>٢١٢) نزهة الخواطر<br>٢١٣) شفا قاضي عياض<br>٢١٤) نسيم الرياض شرح شفاء<br>٢١٥) لطائف والمنن<br>٢١٦) تفريح الخاطر<br>٢١٧) ميزان الكيرى<br>٢١٨) العواصم من القواصم<br>٢١٩) مختصر تذكرة<br>٢٢٠) مكتوبات شاه عبد الحق<br>٢٢١) مكتوبات مجدد<br>٢٢٢) مكتوبات مظهر جان جانا<br>٢٢٣) فتوحات مكية<br>٢٢٤) اخبار الاخيار<br>٢٢٥) تاريخ اسلام<br>٢٢٦) ندوة المصنفين | ١٧٩) انسان العيون<br>١٨٠) سيرت حلبيه<br>١٨١) خيرات الحسان<br>١٨٢) سيرت ابن هشام<br>١٨٣) روض الانف<br>١٨٤) طبقات ابن سعد<br>١٨٥) جامع كرامات اوليانهاى<br>١٨٦) تاریخ الامم والملوک<br>١٨٧) تاریخ واقدی<br>١٨٨) البدایه والنهایه<br>١٨٩) تاریخ ابن حلدون<br>١٩٠) هرودج الذهب<br>١٩١) حلیة الاولیاء<br>١٩٢) دلائل البیوة<br>١٩٣) مدارج البیوة<br>١٩٤) شوادر البیوة<br>١٩٥) معارج البیوة<br>١٩٦) تاریخ كامل ابن البر<br>١٩٧) اسد الغابه<br>١٩٨) الاصايه<br>١٩٩) الاستعياب<br>٢٠٠) هریاض النضره<br>٢٠١) التبیه والاشراف<br>٢٠٢) نزهة المجالس |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

- (٢٣٧) سيرة النبي صلى  
ـ (٢٣٨) فتاوى عالميكريه  
ـ (٢٣٩) موهب اللذيه لسلطاني  
ـ (٢٤٠) زرقاني على الموهاب  
ـ (٢٤١) انوار محدديه من موهب الدين  
ـ (٢٤٢) حديقة الندية في طريقة المحمدية  
ـ (٢٤٣) مطالع المبشرات  
ـ (٢٤٤) انوار محدديه من موهب الدين  
ـ (٢٤٥) قصص الانبياء  
ـ (٢٤٦) نوح البلاغه  
ـ (٢٤٧) ديوان على ابن طالب  
ـ (٢٤٨) ديوان ابو طالب  
ـ (٢٤٩) غنية الطالبين  
ـ (٢٥٠) فتوح الشيب  
ـ (٢٥١) شرح فتوح الغيب  
ـ (٢٥٢) وعظ محبوب سبعاني  
ـ (٢٥٣) سر الاسرار  
ـ (٢٥٤) تذكرة الوعظين  
ـ (٢٥٥) شجرة الكون  
ـ (٢٥٦) عوارف المعارف  
ـ (٢٥٧) منطق الطير  
ـ (٢٥٨) تذكرة الاولاء  
ـ (٢٥٩) هند نامه  
ـ (٢٦٠) نفحات الانس  
ـ (٢٦١) ازاله الخفاء  
ـ (٢٦٢) تفهيمات الهيد  
ـ (٢٦٣) ذور نعم مبشرات دني الامين  
ـ (٢٦٤) عجالة نافعه

- (٢٧٥) التكشـف (٢٩٩) نجيب اکبر آبادی
- (٢٧٦) فتاوى مهريه (٣٠٠) خلافت راشده
- (٢٧٧) فتاوى اشرفـيه (٣٠١) الانتهـاء فى سلاسل اولـياء
- (٢٧٨) كـمالات عزيـزـيه (٣٠٢) مشـوري مولـنا رومـ
- (٢٧٩) الافاضـة الـيوـمـيه (٣٠٣) كـليـات جـامـي
- (٢٨٠) حـيـاة الصـحـابـه (٣٠٤) دـيوـان جـامـي
- (٢٨١) اـمام اـعـظـم اوـر عـلـم حـدـيـث (٣٠٥) دـيوـان شـمـس تـبـرـيزـ
- (٢٨٢) حـضـرات القـدـس (٣٠٦) دـيوـان بوـعـلـى قـلنـدرـ
- (٢٨٣) اـنـوار اـولـيـاء (٣٠٧) دـيوـان معـين الدـين جـشـتـيـ
- (٢٨٤) اـنـوار اـصـفـيـاء (٣٠٨) كـليـات غالـبـ
- (٢٨٥) خـلاـفت رـاشـدـه (٣٠٩) كـليـات أـقـبـالـ
- (٢٨٦) حـيـات القـلـوب (٣١٠) گـلـستان سـعـدـيـ
- (٢٨٧) اـعـيـان شـيعـه (٣١١) حـدـائق بـخـشـشـ
- (٢٨٨) اـصـوـل كـافـيـ (٣١٢) ذـوق نـعـتـ
- (٢٨٩) فـروع كـافـيـ (٣١٣) الـآـمـن وـالـعـلـىـ
- (٢٩٠) خـلاـلت مـعـارـيـه وـيـزـيدـ (٣١٤) آـدـاب الدـعـاـ
- (٢٩١) وـقـاعـنـ زـنـدـگـانـی اـم هـانـیـ (٣١٥) خـلاـفت وـمـلـوـکـ
- (٢٩٢) خـلاـفت وـمـلـوـکـ (٣١٦) مـیـزان الـاعـتـدـالـ
- (٢٩٣) رـسـائل وـمـسـائـلـ (٣١٧) تـقـرـیـبـ التـهـلـیـبـ
- (٢٩٤) سـادـات بـنـوـ اـمـیـهـ (٣١٨) زـبـدـ الصـائـحـ
- (٢٩٥) تـجـدـید وـاحـیـاء دـینـ (٣١٩) حـمـعـاتـ
- (٢٩٦) سـیرـتـ عـلـیـ وـعـشـمـانـ (٣٢٠) كـليـات اـمـدادـيهـ
- (٢٩٧) تـارـیـخ اـسـلـام اـمـیرـ عـلـیـ (٣٢١) جـواـهـرـ الـبـحـارـ
- (٢٩٨) تـارـیـخ اـسـلـام شـوـقـ اـمـرـتـرـیـ (٣٢٢) مـجـمـعـ الـبـحـارـ

- (٣٥٧) امداد المشتاق  
 (٣٥٨) امداد السلوك  
 (٣٥٩) سلوك طالب  
 (٣٦٠) شهان امداديه  
 (٣٦١) شرح الصدور  
 (٣٦٢) كشف الغطون  
 (٣٦٣) حيات الموات  
 (٣٦٤) حيات ولی  
 (٣٦٥) امام اعظم کی سیاسی زندگی  
 (٣٦٦) الجمال والکمال  
 (٣٦٧) نصوص الحكم مع تعلیمات جامی  
 (٣٦٨) نبراس  
 (٣٦٩) شمس العارفين  
 (٣٧٠) شرح عقائد  
 (٣٧١) سیرت رسول عربي  
 (٣٧٢) بستان المحدثین  
 (٣٧٣) کرامات امدادیہ  
 (٣٧٤) مقدمة ابن خلدون  
 (٣٧٥) ارجح المطالب  
 (٣٧٦) اسد الله  
 (٣٧٧) كتاب والفضائل  
 (٣٧٨) نظام توحید  
 (٣٧٩) کلیات خسرو  
 (٣٧٨) عبار خاطر  
 (٣٧٩) الانقاذه  
 (٣٨٠) الیواقت والجواهر  
 (٣٨١) نسیم یمن

1005

﴿٣٨١﴾ مقدمة معارج النبوت

﴿٣٨٢﴾ وفا الوفا

﴿٣٨٣﴾ نور الهدى

﴿٣٨٤﴾ در نجف

﴿٣٨٥﴾ شاهنامه فردوسی

﴿٣٨٦﴾ شاهنامه حفظ

﴿٣٨٧﴾ حیات احمد بن خنبل

﴿٣٨٨﴾ القاموس المتجدد

ایک نہایت ہی مقدس صحیفہ  
مقدس رسول کی مقدس بیٹی کی مقدس سیرت  
جناب سیدہ فاطمۃ الزہرا اسلام اللہ علیہا  
کی حیات طیبیہ کے مکمل حالات

سلام اللہ علیہا

البصیرہ

حضرت علامہ صائم چشتی

چشتی کتب خانہ

ارشدمارکیٹ جھنگ بازار فیصل آباد فون 2646756

1007

سینکڑوں حوالوں سے مزین والد حیدر کزار  
جناب حضرت ابوطالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ایمان پر  
ایمان افروز کتاب

الایمان الی طالب

حضرت علامہ صائم چشتی

چشتی کتب خانہ

ارشاد مارکیٹ جنگ بازار فیصل آباد فون 2646756

موباکل 0321.4926515

**1008**

jabir.abbas@yahoo.com